

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

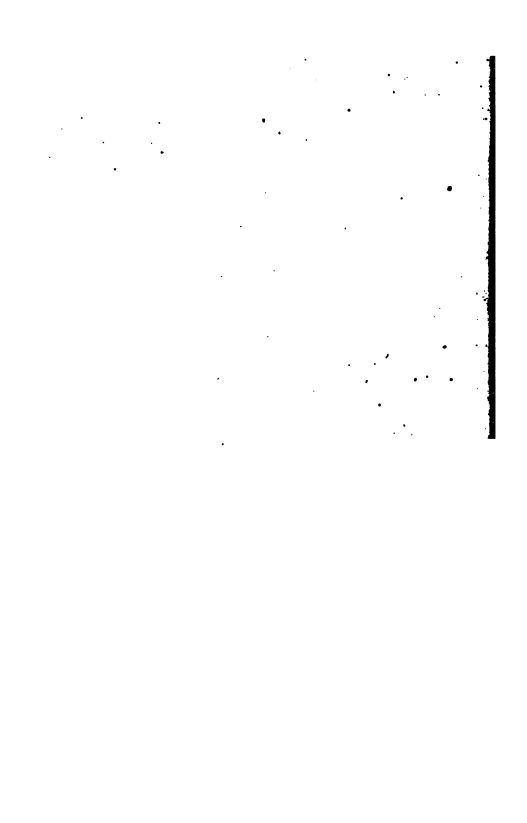
### **About Google Book Search**

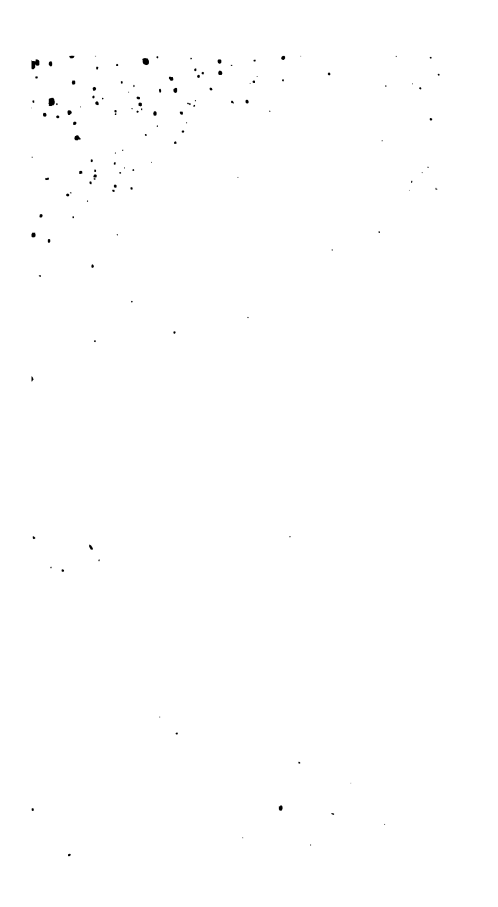
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

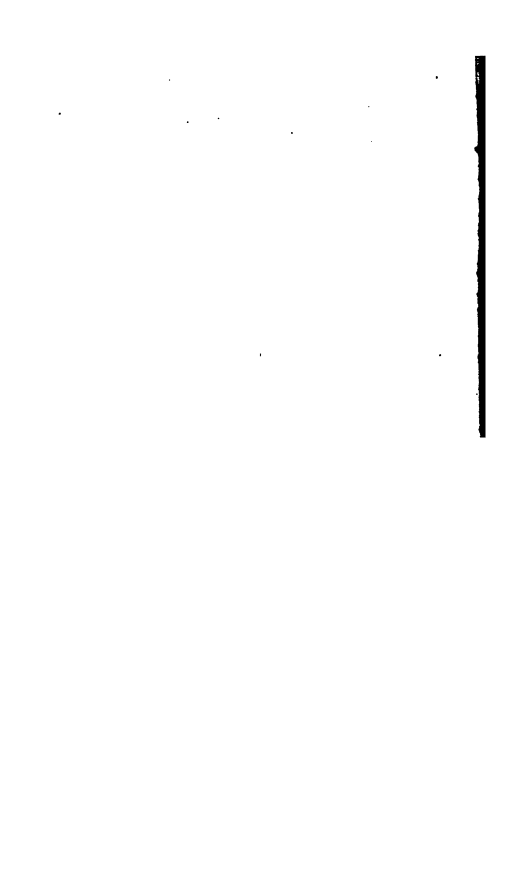


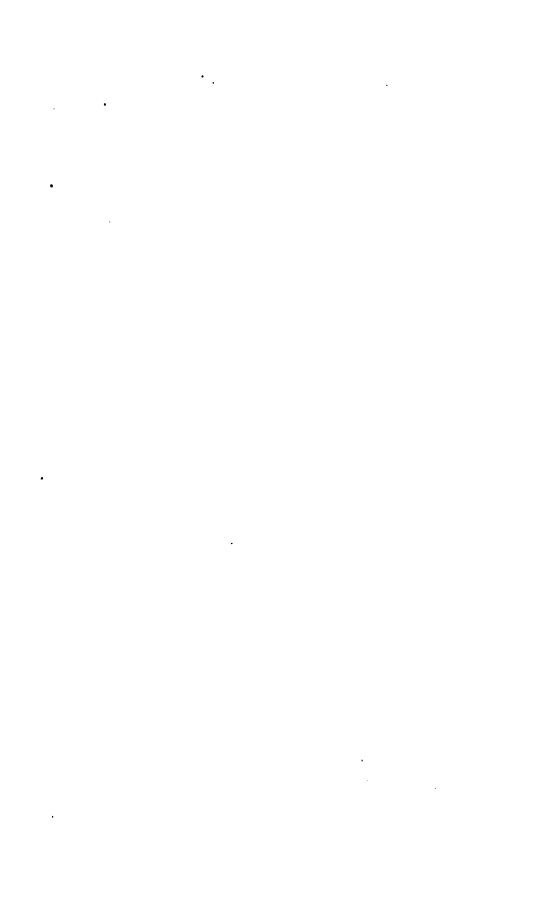


R О О 6









# LEHRBUCH

DER

# **DOGMENGESCHICHTE**

VON

DR. K. R. HAGENBACH PROF. DER THEOL. IN BASEL.

FÜNFTE VERBESSERTE AUFLAGE.



LEIPZIG

VERLAG VON S. HIRZEL.
1867.

110. m. 750.

Nec pigebit autem me sicubi haesito, quaerere, nec pudebit sicubi erro, discere.

AUGUSTINUS.

Ideoque utile est. plures (libros) a pluribus fieri diverso «tilo, non diversa fide, etiam de quaestionibus eisdem, ut ad plurimos res ipsa perveniat, ad alios sic, ad alios autem sic.

IDEM.

### Vorwort

### zur fünften Auflage.

So tritt denn nach bald 10 Jahren dies Lehrbuch, das ich im Jahr 1840 zum erstenmal in die gelehrte, oder richtiger gesagt in die indierende Welt hinaussandte, in einer fünften Auflage vor den Richtertuhl der Oeffentlichkeit. Ich hoffe, dass man die nachbessernde Hand icht verkennen werde, wenn auch der Kritik immer noch Raum genug leibt zu Berichtigungen, Ergänzungen und Verbesserungen, sowohl ach Form als nach Inhalt. Für solche werde ich zu jeder Zeit lankbar sein.

Ausser den zahlreichen Monographien, von denen mir leider einige ar nicht, andere erst zu spät bekannt geworden sind, habe ich die either erschienenen "Vorlesungen über die christliche Dogmengeschichte on F. Ch. Baur" so weit benützt als sie reichen. Das Urtheil, das ort S. 130 über mein Lehrbuch gefällt wird, muss ich mir insofern gedlen lassen, als ich ja selbst in der Vorrede zur 1. Auflage meine tellung mehr als eine referirende, die Resultate der Wissenschaft zu ammenfassende bezeichnet und auf den Ruhm eines originalen Forchers, der von vorn herein auf neue Entdeckungen ausgeht, verzichtet abe. Ob aber dadurch, dass ich in den Erläuterungen zu den Pararraphen auch Andern das Wort gegönnt und sie statt meiner habe eden lassen, wo ihr Ausdruck der bezeichnende schien, meine eigene eistung zu einer "blossen Materialiensammlung" herabsinke, darüber uögen Andere entscheiden. Ueber die Brauchbarkeit des Buches wenigstens für den Unterricht, dem es dienen soll, hat der Erfolg entchieden. Am leichtesten kann ich mich über den Vorwurf beruhigen, lass man bei meiner Arbeit den "selbständig productiven Geist ver-nisse"; denn ich bin noch immer der Meinung, dass der Historiker ben nicht selbständig zu produciren, d. h. nicht Geschichte zu nachen, sondern einfach und objectiv über das Product der Zeiten nöglichst klaren und treuen Bericht zu erstatten und wohl auf den mern Zusammenhang hinzuweisen, ihn aber nicht a priori zu conruiren habe.

Noch bemerke ich, dass die neueste englische Uebersetzung meines ehrbuchs\*) (Text-Book of the History of doctrines von Henry Smith, rof. in New-York, 1861) manche dankenswerthe Zusätze von der Handles Uebersetzers erhalten hat, namentlich auch in Beziehung auf Lit-

<sup>\*)</sup> Davon zu unterscheiden eine frühere von Buch (Edinburg 1846).

teratur. Doch habe ich dieselben nur sparsam benützt, weil ich nach dem Grundsatz Suum cuique mich nicht aus fremdem Eigenthum bereichern wollte. Auf die dort reichlich vertretene englische Litteratur, die meinen deutschen Lesern doch weniger zugänglich sein wird, habe ich an den betreffenden Stellen hingewiesen. Ja, ich hätte wohl lieber des Ballastes von Büchertiteln mich entledigt, als denselben ohne Noth zu mehren.

Und so möge denn auch weiterhin dies Lehrbuch der studierenden Jugend ein Führer durch das immer fleissiger und sorgfältiger angebaute Gebiet der dogmenhistorischen Wissenschaft bleiben. Je gründlicher und allseitiger diese betrieben wird, desto weniger wird der Ruf: "keine Dogmatik mehr!", der jetzt von gewissen Seiten her vernommen wird, seine Berechtigung, wohl aber ein den Forderungen der Wissenschaft entsprechendes Studium der christlichen Glaubenslehre eine neue Anregung und Belebung finden.

Basel, November 1866.

DER VERFASSER.

•

# Vorrede

### zur ersten Auflage.

Bei der sorgfältigen und theilweise geistreichen Bearbeitung, welcher sch die Dogmengeschichte in neuerer Zeit zu erfreuen gehabt hat, hat sich um so dringender die Aufgabe herausgestellt, den reichen Erfund dieser gründlichen Bemühungen in ein möglichst überschbares Gesammtbild zu vereinigen; eine Aufgabe, die bei dem Blick auf den Reichthum der dargebotenen Hülfsmittel und im Vergleich mit der Mangelhaftigkeit früherer Leistungen leicht, aber auch wieder im Vergleich mit den höher gestellten Forderungen unserer Zeit schwierig, ja in dem Grade schwiering genannt werden kann, dass der, der sich ihr unterzieht, von vorn beein an der Möglichkeit verzweifeln möchte, auch nur entfernt das vorgsteckte Ziel zu erreichen.

Wenigstens was diesen Versuch betrifft, so bitte ich, ihn nur als rinen solchen anzusehen und zu beurtheilen. Er ist das einfache Erzeugniss einer mehrjährigen Lehrthätigkeit auf dem dogmenhistorischen Urbiete und eine weitere Ausführung der Idee, die ich bereits vor zwölf Jahren in den flüchtig hingeworfenen Tabellen andeutete. Die Parazraphen sind aus Dictaten an die Zuhörer, die Commentare theils aus Exempter, theils aus weiter fortgesetzten Reflexionen und Beobachtungen entstanden, und bedürfen beide einer genauern Ausführung im mündli-Derselbe Beweggrund, der mich indessen beim Vortrage der Wissenschaft meinen eigenen Weg gehen hiess, ist es auch, der mich, nach mehrjährigem Schwanken und Zaudern, zur Herausgabe dies s Lehrbuchs bestimmte. Von den vorhandenen Lehrbüchern genügte mir, bei all ihren sonstigen Vorzügen, keins in methodologischer Hinsicht, und der Verkehr mit Sachverständigen hat mich belehrt, dass es auch Andern damit ergangen ist, wie mir. Um mit Münscher zu beginnen, so hat zwar das Lehrbuch (und nur von diesem kann hier die Erie sein) durch die fleissige Bearbeitung von Cölln's und seiner Nach-Elger, namentlich durch die reiche Sammlung von Stellen, an materieller Bruchbarkeit bedeutend gewonnen. Aber die Gewissenhaftigkeit, womit sich ron Cölln an den Münscher'schen, vielfach verfehlten Plan anschloss, and wovon erst Neudecker in der Bearbeitung der letzten Periode abgezichen ist, gereichte dem Buche gewiss nicht zum Vortheil. Schon die Lintheilung in drei Perioden ist zu weit, und die isolirte Stellung, welche das Reich Jesu und die Engel" vor den übrigen Hauptstücken der Degmatik einnehmen, ist noch Andern als mir aufgefallen. Nicht das

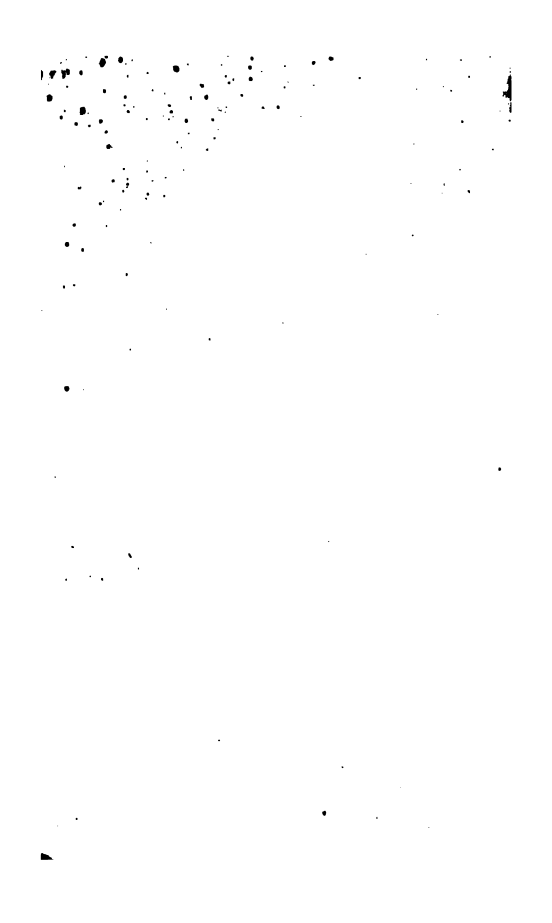
ist daran zu tadeln, dass von der herkömmlichen Aufzählung der Loci abgegangen wurde (was ich selbst in der zweiten Periode aus Gründen versucht habe), wohl aber das, dass dieser scheinbar originelle Plan sogleich wieder aufgegeben und keineswegs durchgeführt worden ist. Nun treten wir beim Eingange in die Anlage eines englischen Parks: kaum aber haben wir einige Schritte vorwärts gethan, so befinden wir uns doch wieder in der breiten Allee eines französisch zugeschnittenen Gartens. Zudem kann der dogmatische Standpunkt, welchen Münscher zu seiner Zeit einnahm, nicht mehr der heutige sein, auch für den nicht, der keineswegs irgend einer Modephilosophie oder Modetheologie zu huldigen gesonnen ist, dabei aber doch die Aufgabe erkennt, bei der Darstellung historischer Zustände die Bedürfnisse der Gegenwart und die Zeichen der Zeit zu beachten. In dieser Hinsicht hat das Baumgarten-Crusius'sche Lehrbuch unverkennbare Vorzüge vor dem Münscher'schen. Was aber dasselbe, rücksichtlich der Brauchbarkeit, namentlich für Studirende hinter das Münscher'sche zurückstellt, ist der Mangel an Gefügigkeit, welche der Verfasser (S. VI der Vorr.) selbst eingesteht. Zudem ist die absolute Trennung in allgemeine und besondere Dogmengeschichte eine unbequeme, welche die Beziehung des Ganzen auf das Besondere erschwert, ein Mangel, an dem auch das Augusti'sche Lehrbuch leidet, das überdies, bei all seinen früheren Verdiensten, für den jetzigen Bedarf der Wissenschaft fast zu leicht gehalten sein dürfte. Dasselbe kann wohl noch unbedenklicher von Bertholdt und Ruperti behauptet werden. Lenz hat mehr einen pragmatischen Zweck verfolgt. Von den neuesten protestantischen Bearbeitungen ist mir die von Engelhardt kurz vor dem Abschlusse meines handschriftlichen Entwurfes, die von Meier hingegen erst während des Druckes bekannt geworden. So viel Gelehrsamkeit indessen in der Engelhardt'schen Dogmengeschichte niedergelegt ist (wie sich dies von einem so tüchtigen Forscher nicht anders erwarten lässt), so wenig dürfte das Werk die Ansprüche derer befriedigen, die in dem Labyrinthe der Meinungen gern einen leitenden Faden haben, vermittelst dessen sie sich im Gewirre zurecht finden. Ich wenigstens muss gestehen, keine rechte Einsicht in den Plan des Verfassers erhalten zu Welchen eigenen Weg bahnt sich derselbe durch die weit ausgeftihrte Ketzergeschichte zur Dogmengeschichte! Dagegen hat mich der Gedanke Meier's sehr angesprochen, die allgemeine und besondere Dogmengeschichte mit einander in der Weise zu verbinden, dass die specielle Geschichte eines Dogma's erst dann eintritt, wo dasselbe in das Ganze eine neue Bewegung bringt, so dass die bisher dem Leser verhüllte frühere Entwicklungsgeschichte eines solchen Lehrstückes erst in spätern Perioden des eigentlichen Wachsthums nachgeholt wird. Unstreitig ist dies der künstlerischen Behandlung vortheilhaft. Das Steife und Schwerfällige wird vermieden, die Uebersichtlichkeit des Ganzen erleichtert, und nur die Betrachtung, dass für den planmässig fortschreitenden, auch gründlich auf Einzelnheiten eingehenden methodologischen Unterricht, wie ihn vor allem die Anfänger in der Wissenschaft bedärfen, doch die strenge synchronistische Behandlung geeigneter sein möchte, hat mich die Reue überwinden lassen, nicht ein Aehnliches von meinem Standpunkte aus versucht zu haben.

Wie weit es mir nun auch gelungen sei, das, was ich an den frühern, mir bekannten Leistungen vermisste, in irgend etwas dem mir vorschwe-

benden Ideale näher zu bringen, und in welches Verhältniss dieses mein Lehrbuch zu den jüngst erschienenen sich setzen werde? darüber steht mir kein Urtheil zu. Wohl aber darf ich bekennen, dass es mich freuen wird, wenn auch mein Streben neben dem der Uebrigen einige Anerkennung finden sollte. Jeder hat ja seine Gabe empfangen, und auch auf dem Gebiete der Wissenschaft und der Kirche sind nicht alle für einen und denselben Dienst ausgelegt. Wenn es Andern vergönnt ist, durch grössern Reichthum des Wissens, durch schärfere Kritik und durch tiefere Blicke in das Wesen und den Zusammenhang der göttlichen Dinge die Weisen und Gelehrten zu belehren und aus frei eigenen Mitteln einen Königsbau aufzuführen, der ganze Geschlechter überragt, so bescheide ich mich gern, als ein untergeordneter Arbeiter auf der mir angewiesenen Stufe Handreichung zu thun, ohne darum zum gedankenlosen Kärrner herabzusinken. Von meiner Encyklopädie sagte mir einst Jemand (ob mit Recht? lasse ich dahingestellt), sie sei ein echtes Stu-Wird man dies von dieser Dogmengeschichte auch nur mit einigem Rechte sagen können, so bin ich vollkommen zufrieden. Convivis, non coquis, sollte eines jeden akademischen Lehrers Wahlspruch sein. Er ist wenigstens der meinige.

Von dem in dem Lehrbuche niedergelegten Vorrathe gehört das Meiste der Forschung Anderer an, deren Fusstritten ich indessen gewissenhaft und, so weit ich nur immer konnte, bis auf den letzten Grund der Quellen nachgegangen bin; doch hoffe ich, werde man auch hier und da, bisweilen, wo man es am mindesten erwartet, den Spuren eigeper Forschung und selbständiger Combination begegnen. In der Mittheilung von Actenstücken suchte ich die Mitte zu halten zwischen einer den Blick verwirrenden Ueberfülle und einer zu grossen Dürftigkeit. Absichtlich habe ich auch, um nicht sehon Abgedrucktes wieder abdrucken zu lassen, öfter, ja fast durchgehend auf Münscher von Cölln verwiesen, und dagegen eine beträchtliche Anzahl solcher Stellen mitgetheilt, die sich dort nicht finden. Natürlich konnte ich auch wieder nicht ganz vermeiden, in einigen, namentlich den Hauptstellen, mit ihm und Andern L.B. Gieseler) zusammenzutreffen. Bisweilen hat es mir indessen zweckmissiger geschienen, statt der eigenen Worte der Schriftsteller den summarischen Inhalt derselben, mitunter auch statt der Originalstelle eine bald freiere, bald mehr wörtlich gehaltene Uebersetzung zu geben, je nachdem es eben der Zusammenhang erforderte. Auch habe ich so viel als möglich auf die besten Monographien oder auf Chrestomathien verwiesen. In der Litteratur sind wohl einige Lücken geblieben; aber ich gestehe, dass ich auf die blosse Angabe von Büchertiteln, die man bisweilen selbst nur wieder Andern nachzuschreiben genöthigt ist, keinen sonderlichen Werth setze. In unserer deutschen Litteratur herrscht hierin noch ein arger Frohndienst! Die Zeichen \* (für besonders gute Bücher und Ausgaben), † (für kathol. Verfasser) sind bekannt.

Ueber den theologischen Standpunkt, den ich eingenommen, halte ich um so weniger für nöthig mich weitläufig zu erklären, als es sich aus dem Werke selbst ergeben wird, so weit dies nämlich bei einer historischen Arbeit der Fall sein darf, wo sich die Subjectivität des Historikers weder auf Kosten der Wahrheit und Gerechtigkeit hervordrängen, noch auf Kosten der Freiheit und Lebendigkeit gänzlich verleugnen soll. Die Zeit ist vorüber, wo man (mit Mosheim zu reden) in



# $0 > I \text{ odd} \cdot q_1 \cdot \text{From } I' > 0$ of the specific of th

Section of the property of the second

# INHALT.

| ••                   |                             | 1000           | 641 To 6                           | Sec. 10. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       |
|----------------------|-----------------------------|----------------|------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
|                      | Einleitu                    | ng.            | je i se je<br>Herioja<br>Heriota i | Time to the formation of the following terms | Seite                                 |
| §. 1. Definition .   |                             |                |                                    | 310 (June 1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | . ,. 1                                |
| 2. Verhältniss zu    | r Kirchengeschichte         | und Dogma      | itik .                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 3                                     |
| . 3. Verhältniss zu  | ır biblischen Dogmati       | ik             |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 4                                     |
| - 4. Verhältniss zu  | ır Symbolik                 |                |                                    | - 100   10   15   17<br>100   2   165   15                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 4                                     |
| 5. Verhältniss zu    | ır Symbolik<br>ır Patristik |                | i is wild                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 6                                     |
| 6. Verhältniss z     | ur Ketzergeschichte         | und allge      | emeinen                            | Religions                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ge-                                   |
| 2 7 Verhältniss zu   | r Geschichte der Philo      | sonhie zur     | Geschick                           | te der chr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ist-                                  |
| lichen Sittenle      | hre und zur Geschiel        | hte der Do     | matik*                             | 100 401.011                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                       |
| . S Hillfawissensch  | haften                      | ne der Do      | 5.110.00                           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 9                                   |
| . 9. Wissenschaftli  | iche und ethische Bec       | dentung de     | r Doome                            | mpasehich                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | te. 10                                |
|                      | ler Dogmengeschichte        |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |
| . 11. Anordnung      |                             |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 12                                  |
| . 12. Periodeneinthe | eilung                      |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 13                                  |
| . 13 Quellen der D   | Oogmengeschichte: a)        | öffeutliche    | Quellen                            | <br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                       |
|                      | b)                          |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |
| . 15. Mittelbare Qu  | ellen                       |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 21                                  |
| - 16. Bearbeitunger  | ellen                       | :              |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 21                                  |
|                      | Erste Per                   | riode.         | • • •                              | a saya a<br>Cal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |
| Vom apostolis        | schen Zeitalter bis         | auf den T      | od des                             | Origenes,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
|                      | vom Jahr 70                 | <b>— 254</b> . |                                    | end en e<br>acabe - y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | : .                                   |
|                      | Die Zeit der A              | pologet        | ik.                                | tojutoj<br>Karlina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                       |
|                      | meine Dogmengeschie         |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |
| 17 Christne und      | das Christenthum .          |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 97                                    |
| . 18 Die Anostel     | ans christenthum .          | 21.            |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 21                                  |
| 19. Zeithildung m    | nd Philosophie              |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 39                                    |
| 20 Glaubenarecel     | . Apostolisches Sym         | holum          |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 33                                    |
|                      | · · :! · · · · ·            |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |
|                      | d Ethnicismus               |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |
|                      | and Cerinth. Dokete         |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |
|                      | und Monarchianismus         |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |
|                      | a Lahra                     |                |                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 49                                    |

X Inhalt.

| <ul> <li>§. 26. Die Theologie der Väter</li></ul>                                                                                                                                                        | . 43<br>fes<br>. 52 |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| und allgemeiner dogmatischer Charakter                                                                                                                                                                   |                     |
|                                                                                                                                                                                                          | . 52                |
| B. Specialle Dogmengeschichte der ensten Periode                                                                                                                                                         |                     |
| B. Specialle Dommengeschichte der ersten Periode                                                                                                                                                         |                     |
| Di Decerció Doginangoschichia tier eraich i eralle.                                                                                                                                                      |                     |
| Etster Abstanitt.                                                                                                                                                                                        |                     |
| Apologotisch-dogmatische Prolegomenen: Wahrheit des Christenthums;<br>Offenbarung und Offenbarungsquellen; Schrift und Tradition.                                                                        |                     |
| §. 28. Wahrheit und Göttlichkeit des Christenthums überhaupt                                                                                                                                             | . 53                |
| - 29. Art der Beweisführung                                                                                                                                                                              | . 5                 |
| = 30. Erkenntnissquellen                                                                                                                                                                                 | . 59                |
| = 30. Erkenntnissquellen                                                                                                                                                                                 | . 60                |
| - 32. Schriftinspiration und Wirkung der Schrift                                                                                                                                                         | . 6                 |
| - 33. Schriftauslegung                                                                                                                                                                                   | . 6                 |
| - 34. Tradition                                                                                                                                                                                          | . 69                |
| (Ueber Glauben und Wissen)                                                                                                                                                                               | '. 7:               |
| (00001 011110011 11111011)                                                                                                                                                                               |                     |
| Zweiter Abschnitt.                                                                                                                                                                                       |                     |
| Zweiter Abschlitt.                                                                                                                                                                                       |                     |
| Theologie: die Lehre von Gott (mit Inbegriff der Lehre von der Schöpfung                                                                                                                                 |                     |
| und Mogierung der Welt, der Angelologio und Damonologie).                                                                                                                                                |                     |
| §. 35. Dasein Gottes                                                                                                                                                                                     | . 72                |
| * 36. Binheit Gottes                                                                                                                                                                                     | . 70                |
| ▶ 37. Nennbarkeit und Erkennbarkeit Gottes                                                                                                                                                               | . 77                |
| * 38. Idealismus und Anthropomorphismus. Körperlichkeit Gottes 🕡                                                                                                                                         |                     |
| 39. Eigenschaften Gottes                                                                                                                                                                                 | . 82                |
| 40. Die Lehre vom Logos: a) vor- und ausserchristliche Lehre.                                                                                                                                            |                     |
| 41. = = = ii a ii b) die christlich-johanneische Logoslehre                                                                                                                                              |                     |
| = 42. = = = = c) das kirchliche Theologamenon vor                                                                                                                                                        | n                   |
| Logos bis auf Origenes                                                                                                                                                                                   | 21. 89              |
| = 43. = = = = d) die Logoslehre des Origenes                                                                                                                                                             | . 94                |
| - 44. Heiliger Geist                                                                                                                                                                                     | . 96                |
| - 45. Trias                                                                                                                                                                                              | . 99                |
| - 46. Monarchianismus und Subordination                                                                                                                                                                  | . 100               |
| - 47. Lehre von der Schöpfung                                                                                                                                                                            | . 103               |
| # 48. Vorsehung und Weltregierung                                                                                                                                                                        | . 107               |
| = 49. Angelologie und Dämonologie                                                                                                                                                                        | . 109               |
| = 50. Die Engel.                                                                                                                                                                                         | . 110               |
| = 51. Teufel und Dämonen                                                                                                                                                                                 | . 113               |
| = 52. Fortsetzung                                                                                                                                                                                        | . 11:               |
|                                                                                                                                                                                                          | i                   |
| Dritter Abschnitt.                                                                                                                                                                                       |                     |
| Anthropologie                                                                                                                                                                                            |                     |
| §. 53. Einleitung.                                                                                                                                                                                       | . 11                |
| S. DO. AMINORALES.                                                                                                                                                                                       | .: 118              |
| - 54 Kintholling des Menschen und braktische Pavchologie                                                                                                                                                 | - 440               |
| 54. Eintheilung des Menschen und praktische Psychologie                                                                                                                                                  | . 126               |
| 55. Entstehungsweise der Seele                                                                                                                                                                           | . 120               |
| <ul> <li>54. Eintheilung des Menschen und praktische Psychologie</li> <li>55. Entstehungsweise der Seele</li> <li>56. Bild Gottes 1966</li> <li>57. Freiheit und Unsterblichkeit: a) Freiheit</li> </ul> | . 120               |

# LEHRBUCH

DER

# **DOGMENGESCHICHTE**

VON

DR. K. R. HAGENBACH PROF. DER THEOL. IN BASEL.

FÜNFTE VERBESSERTE AUFLAGE.



LEIPZIG

VERLAG VON S. HIRZEL.
1867.

110. n. 750.

| 1              | B. Specielle Dogmengeschichte der zweiten Periode.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|                | Erste Klasse.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| 1              | Kirchliche Lehrbestimmungen im Kampfe mit den Häresien.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1              |
| ,              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                |
| ı              | (Polemischer Theil.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                |
|                | Brate Abtheilung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                |
|                | Theologisch-christologische Bestimmungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
|                | s. Theologie im engern Sinne.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
|                | And the second s | . Seite        |
| Şi             | 87. Die Hypostasirung und Subordination des Sohnes. Lactanz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | i, .           |
| 44             | Dionys von Alexandrien und die Origenisten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | . 199          |
| نوا }          | 88. Die Homousie des Sohnes mit dem Vater auf Kosten des Hypo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ı <del>-</del> |
| 11             | stasenunterschiedes (Sabellianismus und Samosatenismus)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . 201          |
| 1 =            | 89. Die Unterordnung des Solmes unter den Vater und die Unter                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _              |
| . 1            | scheidung der Personen im Arianismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | . 204          |
| E              | 90. Hypostasirung und Homousie. Nicäische Lehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 205          |
| -              | 91. Weitere Schwankungen bis zur Synode von Constantinopel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | . 206          |
| 2              | 92. Nähere Beleuchtung der Schwankungen: Arianismus und Semi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | i-             |
| , ,            | arianismus auf der einen, und Rückfall in den Sabellianismus au                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | f,             |
| ٠.             | der andern Seite (Marcell und Photin)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . 208          |
| f,             | 93. Gottheit des heiligen Geistes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 211          |
|                | 94. Ausgang des heiligen Geistes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 215          |
| -              | 95. Abschluss der Trinitätslehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | . 216          |
| =              | 96. Tritheismus und Tetratheismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . 219          |
| =              | 97. Symbolum Quicunque                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | . 220          |
|                | A. Christologie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| · s.           | 98. Wahre Menschheit Jesu. Reste des Doketismus. Arianismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . 222          |
| نو،            | 99. Apollinarismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 223          |
| 1              | 00. Nestorianismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 225          |
| ' .<br>1 ء ٔ ا | 99. Apollinarismus 00. Nestorianismus 01. Eutychianisch-monophysitischer Streit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 228          |
| - 1            | 02. Weiterer Verlauf des Streites. Theopaschitismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | . 230          |
|                | 03. Verschiedene Gestaltungen, des Monophysitismus: Aphthartodo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | )-             |
|                | keten, Phthartolatrer, Agnoëten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 231          |
| - 1            | 04. Willen in Christo. Monotheleten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                |
| - 1            | 05. Praktisch-religiöse Bedeutung der Christologie in dieser Zeit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 233          |
|                | Zweite Abtheilung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                |
|                | Zweite Abtheilung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                |
|                | Anthropologische Bestimmungen:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| §. 1           | 06. Vom Menschen überhaupt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | . 234          |
| 1 د            | 07. Die Sünde liberhaupt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | . 238          |
| 1 , د          | 08. Folgen der ersten Sünde und Freiheit des Willens (nach de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | n,             |
| 101            | griechischen Lehrern)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ., 240         |
| ارور           | 09. Lateinische Lehrer vor Augustin und dieser selbst vor dem pels                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>i-</b> ; .  |
| 64             | gianischen Streite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 242          |
| = 1            | 10. Pelagianischer Streit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 243          |
| - 1            | 11. Erster Streitpunkt: Sünde, Erbeunde und ihre Folgen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . 245          |
| ل من           | 12. Zweiter Streitpunkt: Freiheit und Gnade                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 247            |
| 1              | 13. Dritter Streitpunkt: Prädestination                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . 249          |
| 181            | 14. Der Semipelagianismus und die spätern Kirchenlehrer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . 251          |

### . Zweite Klassel

Kirchliche Lehrbestimmungen, die entweder nur in einem entferntern oder in keinem Zukammenhange mit den haretischen Bewegungen stehem.

| (Akroamatischer Theil.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| §. 115. Einleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>Selt</b> i<br>254 |
| The second of th |                      |
| 1. Apologetisches und Normatives (Prolegomenen).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                      |
| 9, 110, Der hengious- und Unendstungsbegrin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 255                  |
| · 117. Vertheidigung des Christenthums nach aussen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 256                  |
| - 118. Wunder und Weissagungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 257                  |
| - 118. Wunder und Weissagungen 119. Erkenntnissquellen der Religion. Bibel und Tradition                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 259                  |
| < 120. Kanon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 260                  |
| - 120. Kanon - 121. Inspiration und Interpretation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 261                  |
| - 122. Tradition und fortdauernde Inspiration                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 265                  |
| The second secon |                      |
| and the second s |                      |
| §. 123. Das Dasein Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                      |
| §. 123. Das Dasein Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                      |
| - 124. Erkennbarkeit und Wesen Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 268                  |
| = 125. Einheit Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 271                  |
| - 126. Eigenschaften Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 272                  |
| - 127. Schöpfung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 273                  |
| = 125. Verhältniss der Schöpfungslehre zur Lehre von der Dreieinig-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                      |
| keit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 275                  |
| 129. Zweck der Schöpfung. Erhaltung, Vorsehung, Weltregierung .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 275                  |
| 130. Theodicee                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 277                  |
| 131 Angelologie und Angelolatrie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 278                  |
| = 133. Teufel und Dämonen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 28                   |
| = 133. Teufel und Dämonen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 282                  |
| $oldsymbol{v}_{i}=oldsymbol{v}_{i}$ , which is the second constant $oldsymbol{v}_{i}=oldsymbol{v}_{i}$ , $oldsymbol{U}_{i}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                      |
| 3. Soteriologie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                      |
| §. 134. Die Erlösung durch Christam (Tod Jesu)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 285                  |
| The confidence of the confiden |                      |
| 4. Kircheund Sacramente.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                      |
| §. 135. Die Kirche                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 290                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 293                  |
| 136. Die Sacramente                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 294                  |
| - 137. Taufe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 299                  |
| 7 100. Apendinani                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 430                  |
| 5. Die letzten Dinge.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                      |
| 5. Die letzten Dinge.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                      |
| 8. 139. Chiliasmus. Reich Christi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 304                  |
| - 140. Auferstehung der Körper                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 305                  |
| 8. 139. Chiliasmus. Reich Christi 140. Auferstehung der Körper 141. Weltgericht. Weltbrand. Reinigungsfeuer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 308                  |
| - 142. Zustand der Seligen und Verdammten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 311                  |
| The second secon |                      |
| · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                      |

consistency and allowers

# Dritte Periode.

| Von Joh. Damascenus bis | auf das   | Zeitalter | der | Reformation |
|-------------------------|-----------|-----------|-----|-------------|
| VOM .                   | ahr .730- | -1517.    |     |             |

| Die        | Zeit der Systematik (Scholastik im weitesten Sinne des Wo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ts)         |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| •          | A. Allgemeine Dogmengeschichte der dritten Periode.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| §.         | 43. Charakter dieser Periode                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 316         |
|            | 44. Verhältniss der systematischen Richtung zur apologetischen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 317         |
| ٠,         | 45. Verhältniss zur Polemik und zur Häresiomachie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 318         |
|            | 40 701 4 14 1 700 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 319         |
|            | 46. Die griechische Kirche                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 320         |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 32          |
| ۱۰.        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 323         |
| 1°<br>±    | 50. Die vorzüglichsten scholastischen Systeme:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -           |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 325         |
| =          | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 328         |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>33</b> 0 |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 332         |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 336         |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 337         |
|            | 56, Zusammenhang der Dogmengeschichte mit der Kirchen- und                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 339         |
|            | white and a second seco | •••         |
| ٠.         | ann Ben Specielle Dogmengeschichte der dritten Periode.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |
| ٠.         | Erster Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
| •          | Apologetisch-Propädentisches: Wahrheit des Christonthums; Verhältniss der Versunft                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
|            | sur Offenbarung; Offenbarungsquellen; Schrift und Fradition.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| -          | The second secon | 341         |
| =          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 342         |
| • 1        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 347         |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 349         |
| - 1        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 350         |
| ,• 1       | 32. Schrifterklärung und Schriftgebrauch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 353         |
| pre        | Dia military and a second of the second of t |             |
| 1.1        | Zweiter Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |             |
| 1.4        | Theologie (mil Inbegriff der Kosmologie, Angelologie, Dämonologie u. s. w.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| §. 1       | 63. Dasein Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 355         |
| - 1        | 34. Erkennbarkeit Gottes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 360         |
| 7 جي       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 363         |
| 101.<br> - |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| · ();      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 365         |
| ' = 1      | 67. b) Gott im Verhältniss zu den Dingen (Allmacht und Allwis-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| •          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 68          |
| - 1        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 372         |

|                 | Inhalt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | XV         |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                 | Dreieinigkeitslehre: and a life in a month of and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Seite      |
| <b>§</b> . 169. | Lehre vom Ausgange des heiligen Geistes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 373        |
|                 | Die Trinitätslehre im Ganzen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 376        |
| <b>= 171.</b>   | Lehre von der Schöpfung, Vorsehung; Weltregierung. Theodicee                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 386        |
| <b>- 172</b> .  | Engel und Teufel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 391        |
|                 | Dritter Abschnift.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
|                 | in the property of the control of the property of the control of t |            |
| £ 173           | Allgemeine Bestimmungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 394        |
| s 174.          | Unsterblichkeit der Seele                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 396        |
| - 175.          | Der Mensch im Stande der Unschuld vor dem Falle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 398        |
| <b>= 176</b> .  | Der Sündenfall und die Sünde überhaupt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 402        |
| • 177.          | Folgen der ersten Sünde. Erbsunde. Willenstreiheit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 405        |
| <i>-</i> 178.   | Ausnahmen von der Erbsünde. Unbetleckte Empfängniss der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |            |
|                 | Maria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 408        |
|                 | Vierter Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
|                 | Christologia and Soperiplogie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| §. 179.         | Die Christologie in der griechischen Kirche. Der adoptianische                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
|                 | Streit im Abendlande und der Nihilianismus wereicht. Programme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 412        |
| - 150.          | Erlösung und Versöhnung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 417        |
| = 181.          | Weitere Fortbildung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 421        |
| - 152.          | Zusammenhang der Soteriologie mit der Christologie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 426        |
|                 | Fünfter Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |            |
|                 | Heilsbrinng.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |            |
| 8, 153,         | Prädestination. (Gottschalkischer Streit,)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 427        |
|                 | Weitere Schicksale der Prädestinationslehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 430        |
|                 | . Aneignung der Gnade                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 433        |
| = 186.          | Glaube und Werke. Verdienstlichkeit der letztern                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 436        |
|                 | Sechster Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
|                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                 | Die Lehre von der Kirche: und den Sacramenten.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| §. 157.         | New Lord Table                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
| s 185.          | Verehrung der Heiligen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |            |
|                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 443        |
|                 | (De                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 446<br>450 |
|                 | Firmelung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 452        |
|                 | Das heilige Abendmahl:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 704        |
| = 193           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                 | Paschasius Radbertus und Ratramnus. Berengar                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 453        |
| - 194           | . 2. Scholastische Entwicklung der Lehre. Transsubstantiation.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |            |
|                 | Messopfer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 458        |
| - 195           | . Kelchentziehung. Concomitanz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 465        |
|                 | . Abweichende Ansichten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 466        |
|                 | Griechische Kirche                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 469        |
|                 | Secrement der Busse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 470        |
| - 199           | Letzte Oelung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 473        |

| Y 1    | - 34 |
|--------|------|
| I to b | BFL. |

ΜVI

|              |              | The Charles and the Thirty of the Charles of the Charles of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
|--------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|              |              | . Das Sacrament der Priesterweihe (Sacramentum ordinis)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 474         |
|              | 201          | Das Sacrament der Ehe (Sacramentum matrimonii, conjugii)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 476         |
| 1,1          |              | e e la companya de l                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |             |
| ٠.,          |              | aboral Coguirone al <b>Siebenter Abschnift</b> (2004) (1974) (1914)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
| 103          |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| g            | 202          | . Chiliasmus. Nahes Weltende Antichrist                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 478         |
|              |              | Einfluss der mittelalterlichen Zeitstimmung und der christlichen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | *10         |
| -            | 200          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|              | Q-1.4        | Kunst auf das Dogma von den letzten Dingen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 490         |
|              |              | Auferstehung der Körper                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 480         |
|              |              | Das weitgericht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 482         |
| ٠ -          | 206          | Das Fegfeuer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 484         |
| ء ' ' '      | 207.         | Seelenschlaf                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 487         |
| •••          | 208.         | Topographie. (Himmel, Hölle und Zwischenzustände.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 487         |
|              | 209          | Jenseltiges Schicksal der Seligen und Verdammten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 489         |
|              |              | Ewigkeit der Höllenstrafen. Wiederbringung aller Dinge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |             |
|              | 210.         | Ewigaeit der Hohensulaten. Wiederbinigung anei Dinge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 490         |
|              |              | $\mathcal{A}(t)$ is a transfer of $I_{t}$ , the $I(t)$ is $I_{t}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |             |
|              |              | Vierte Periode.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|              |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|              | Von          | der Reformation bis zum, Aufblühen der Leibnitz-Wolfischen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
|              |              | Philosophie in Deutschland,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
|              |              | 1 miosophie in Demisoniona,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
| ' '          |              | vom Jahr 1517 bis um 1720.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| ١.           |              | eas (विकास) विकास (कार्तिक विकास विकास विकास के किल्लाहरू है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |
|              |              | Die Zeit der polemisch-kirchlichen Symbolik                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
|              |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
|              |              | oder der confessionellen Gegensätze.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
|              |              | A. Allgemeine Dogmengeschichte der vierten Periode.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |             |
|              |              | The Man Control of the Control of th |             |
| ş.           | 211.         | Einleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 497         |
| 1; F         | 212.         | Die Principien des Protestantismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 498         |
|              | 213.         | Verhältniss der Dogmengeschichte dieser Periode zu der der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
|              |              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 499         |
|              |              | 7, 1, 11, 11, 11, 11, 11, 11, 11, 11, 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |             |
|              |              | I. Die hatherische Kirche.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| : k          | 214          | Luther und Melanchthon                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 500         |
| 11 ≃<br>11   | 915          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 502         |
| : 1          | 410.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 502<br>505  |
| .!!          | 210.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| <u>.</u>     | Z17.         | Die numerische Mystik, i heosopine und Asketik                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 508         |
|              | 218.         | Reformatorische Geister: Johann Val. Andreä, Calixt, Spener,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| · i          |              | Thomasius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 510         |
|              |              | The property of the property o |             |
|              |              | The first of the f |             |
| . <b>ß</b> . | 219.         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 512         |
|              | 220.         | Die reformirten Bekenntnissschriften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 514         |
| ٠ إ          | 221.         | a) vor dem Auftreten Calvins                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 515         |
| ٠٠٠          | 222.         | b) unter calvinischem Einfluss                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 516         |
| ين. ا        | 223.         | Die reformirte Dogmatik                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 519         |
| ωĹ.          | 224          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 522         |
| . [          | 227.         | Einfluss der cartesianischen Philosophie, und freiere Richtungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |
|              | <i>4</i> 25. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>52</b> 3 |
|              |              | überhaupt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ひとろ         |

| Itihalt.   XVII   III. Die römisch-katholische Kirche.   Seite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| III. Die römisch-katholische Kirche.   Seite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Seite   Seit |
| 226. Das Tridentinum und der römische Katechismus       524         227. Die katholischen Dogmatiker       526         228. Der Jansenismus       527         229. Die katholische Mystik       529         230. Freiere Richtungen in der Kritik und Dogmatik. Uebergang in die neuere Zeit       530         IV. Die grischische Kirche.         231.       531         V. Die kleinern Religionsparteien (Secten).         232.       531         233. a) Wiedertäufer (Mennoniten)       532         234. b) Unitarier (Socinianer)       533         235. c) Arminianer (Remonstranten)       535         236. d) Quäker       537         237. Irenische Versuche (Synkretismus)       538         238. Einfluss der Philosophie. Deismus. Apologetik       538         239. Eintheilung des Stoffes       540                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 227. Die katholischen Dogmatiker       526         228. Der Jansenismus       527         229. Die katholische Mystik       529         230. Freiere Richtungen in der Kritik und Dogmatik. Uebergang in die neuere Zeit       530         IV. Die grischische Kirche.         231.       531         V. Die kleinern Religionsparteien (Secten).         232.       531         233. a) Wiedertäufer (Mennoniten)       532         234. b) Unitarier (Socinianer)       533         235. c) Arminianer (Remonstranten)       535         236. d) Quäker       537         237. Irenische Versuche (Synkretismus)       538         238. Einfluss der Philosophie. Deismus. Apologetik       538         239. Eintheilung des Stoffes       540                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 229. Die katholische Mystik       529         230. Freiere Richtungen in der Kritik und Dogmatik. Uebergang in die neuere Zeit       530         IV. Die grischische Kirche.         231.       531         V. Die hleinern Religionsparteien (Secten).         232.       531         233. a) Wiedertäufer (Mennoniten)       532         234. b) Unitarier (Socinianer)       533         235. c) Arminianer (Remonstranten)       535         236. d) Quäker       537         237. Irenische Versuche (Synkretismus)       538         238. Einfluss der Philosophie. Deismus. Apologetik       538         239. Eintheilung des Stoffes       540                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 230. Freiere Richtungen in der Kritik und Dogmatik. Uebergang in die neuere Zeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| in die neuere Zeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| IV. Die grischische Kirche.         231.       531         V. Die kleinern Religionsparteien (Secten).         232.       531         233. a) Wiedertäufer (Mennoniten)       532         234. b) Unitarier (Socinianer)       533         235. c) Arminianer (Remonstranten)       535         236. d) Quäker       537         237. Irenische Versuche (Synkretismus)       538         238. Einfluss der Philosophie. Deismus. Apologetik       538         239. Eintheilung des Stoffes       540                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| V. Die kleinern Religionsparteien (Secten).         232.       531         233. a) Wiedertäufer (Mennoniten)       532         234. b) Unitarier (Socinianer)       533         235. c) Arminianer (Remonstranten)       535         236. d) Quäker       537         237. Irenische Versuche (Synkretismus)       538         238. Einfluss der Philosophie. Deismus. Apologetik       538         239. Eintheilung des Stoffes       540                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| V. Die kleinern Religionsparteien (Secten).         232.       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .       .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 232.       531         233. a) Wiedertäufer (Mennoniten)       532         234. b) Unitarier (Socinianer)       533         235. c) Arminianer (Remonstranten)       535         236. d) Quäker       537         237. Irenische Versuche (Synkretismus)       538         238. Einfluss der Philosophie. Deismus. Apologetik       538         239. Eintheilung des Stoffes       540                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 233. a) Wiedertäufer (Mennoniten)       532         234. b) Unitarier (Socinianer)       533         235. c) Arminianer (Remonstranten)       535         236. d) Quäker       537         237. Irenische Versuche (Synkretismus)       538         238. Einfluss der Philosophie. Deismus. Apologetik       538         239. Eintheilung des Stoffes       540                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 233. a) Wiedertäufer (Mennoniten)       532         234. b) Unitarier (Socinianer)       533         235. c) Arminianer (Remonstranten)       535         236. d) Quäker       537         237. Irenische Versuche (Synkretismus)       538         238. Einfluss der Philosophie. Deismus. Apologetik       538         239. Eintheilung des Stoffes       540                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 235. c) Arminianer (Remonstranten)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 235. c) Arminianer (Remonstranten)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 237. Irenische Versuche (Synkretismus)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 238. Einfluss der Philosophie. Deismus. Apologetik                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 239. Eintheilung des Stoffes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Erste Klasse.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Die Unterscheidungslehren zwischen der katholischen und pro-<br>testantischen Kirche.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| (Mit Inbegriff des Gegensatzes zwischen Lutheranern und Reformirten,<br>und mit Berücksichtigung der kleinern Religionsparteien und Secten.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Erster Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Die Lehre von den Erkenntnissquellen. (Formelles Princip.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 240. Katholicismus und Protestantismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 241. a) das mystische Princip                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 242. b) das rationalistische Princip (Socinianer)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 243. Die Lehre von der heil. Schrift (nach ihrer weitern dogmati-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| schen Entwicklung). Inspiration und Schrifterklärung 552                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 244. Verhältniss der Schrift zur Tradition                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Zweiter Abschnitt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Anthropologie, Rechtfertigung und Heilsordnung. (Materielles Princip.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| a. Anthropologie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 245. Der Mensch vor dem Falle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 246. Der Sündenfall und dessen Folgen (Erbsünde). Symbolische Bestimmungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 247. Gegensätze innerhalb der Confessionen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| - | • |    | ٠ |
|---|---|----|---|
|   | - | 14 |   |
|   | ш |    |   |

| - | - |  |
|---|---|--|
| 4 | ᄶ |  |

| xx | Inhalt.                                                       |       |
|----|---------------------------------------------------------------|-------|
|    |                                                               | Seite |
|    | 294. Dasein und Eigenschaften Gottes                          |       |
|    | 295. Die Trinitätslehre                                       |       |
|    | 1997. Engel und Teufel                                        |       |
| -  | st. Enger und Teuter                                          | 100   |
|    | Dritter Abschnitt.                                            |       |
|    | .Inthropologia. Christologie. Soteriologie und Heilsordnung.  |       |
| ş. | 98. Lehre vom Menschen, der Sünde und der Freiheit            | 710   |
|    | 199. Die Christologie                                         |       |
|    | 300. Die Versöhnungslehre                                     |       |
|    | 301. Heilsordnung. Rechtfertigung und Heiligung. (Glauben und |       |
|    | Werke.) Gnade und Freiheit. Prädestination                    | 726   |
|    | Vierter Abschnitt.                                            |       |
|    | Kirche. Sacramente. Letzte Dinge.                             |       |
| ş. | 802. Kirche                                                   | 730   |
| ء  | 003. Gnadenmittel (Sacramente)                                | 734   |
|    | 304. Eschatologie                                             |       |
|    | Generalregister                                               |       |
|    | Zusätze und Berichtigungen.                                   |       |

.

## EINLEITUNG.

7gl. m. Encykl. 7. Aufl. 8. 253 ff. — Theod. Kliefoth, Einl. in die Dogmengeschichte. Parchim 1839. F. Dörtenbach, die Methode der Dogmengesch. mit besonderer Beziehung auf die neuern Bearbeitungen dieser Wissenschaft entwickelt, in d. Stud. u. Kr. 1852. 4. Kling, Artikel "Dogmengeschichte" in Hèrzogs Realencyklopädie Bd. 3. Baur, Vorlesungen fiber die Dogmeng. 1865. Einl.

# §. 1. Definition.

Die Dogmengeschichte ist die wissenschaftliche Darstellung der allmähligen Entwicklung, Verfestigung und Ausbildung des im christlichen Glauben gegebenen Lehrgehaltes zu einem bestimmten Lehrbegriff (Dogma), sodann der verschiedenen Gestalten, welche dieser Lehrbegriff im Laufe der Zeiten angenommen, der Veränderungen, die er unter dem Einflusse verschiedener Zeitbildungen arlitten, sowie endlich der religiösen Bedeutung, die er als den unvergänglichen Kern mitten in all diesen Wandlungen sich bewahrt hat <sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Ueber die Bedeutung von δόγμα (statutum, decretum, praeceptum, placium) s. Suicer, Thes. u. d. W. Münscher Dogmengesch., herausg. von v. Cölln 3. 1. Baumgarten-Crus. S. 1. Augusti §. 1. Klee, DG. Prolegg. Nitzsch, System der christl. Lehre, 6. Aufl. S. 52 ff. meine Encykl. 7. Aufl. S. 254 ff. J. P. Lange, christl. Dogmatik S. 2. Gieseler und Neander, Dogmengesch. S. 1 ff. - zunāchst: Gebot, Befehl, Statut; so LXX Dan. 2, 13. 6, 8. Esth. 3, 9. 2 Macc. 10, 2; im N. T. Luc. 2, 1. Act. 17, 7 (rein politisch), Act. 16, 4 (theologisch, rom apostol. Kanon für die Heidenchristen), Eph. 2, 15. Col. 2, 14 (ebenfalls heologisch, doch nicht vom christlichen Glauben und der christlichen Lehre, wondern von den alttestamentlichen jüdischen Satzungen, vgl. Winer, Gramm. les neutest. Sprachid. 5. Aufl. S. 250. 6. Aufl. S. 196 f. und Neander a. a. O.). Keine Stelle im N. T. bezeichnet mit Sicherheit den christlichen Glaubensgehalt mit dem Worte δόγμα; dafür: εὐαγγέλιον, πήρυγμα, λόγος τοῦ θεοῦ u. a. - Bei den Stoikern heisst δόγμα (decretum, placitum) s. v. a. theoretischer Grundsatz. Marc Aurel είς ξαυτ. 2, 3: ταῦτά σοι ἀρχέτω, ἀεὶ δόγματα ἔστω. Cic. quaest. acad. 4, 9: Sapientia neque de se ipsa dubitare debet, neque de suis decretis, quae philosophi vocant δόγματα. Seneca Ep. 95 unterscheidet lie decreta (δόγματα) von den praeceptis. Nur die erstern stehn ihm fest als Wurzel und Urgrund (decretum) der Philosophie. Decreta sunt quae muniant, quae securitatem nostram tranquillitatemque tueantur, quae totam vitam totamque rerum naturam simul contineant. — Daran schliesst sich nun auch der Sprachgebrauch der Kirchenlehrer, bei denen zuerst auf dem christlichen Gebiete das Wort δόγμα (auch mit dem Prädicat το θείον) den Gesammtinhalt Hagenbach, Dogmengesch. 5. Aufl.

der Lehre bezeichnet, vgl. die Stellen b. Ignat. (Ep. ad Magn. c. 13). Clem. Al. (Paed. I, 1. Strom. VIII p. 924 Pott.) Orig. Chrys. Theodoret u. a. b. Suicer u. d. W. Doch heissen diesen Lehrern auch die Meinungen der Häretiker bisweilen δόγματα, mit dem Beisatz μυσαρά oder ähnlichen, noch öfter aber, zum Unterschied der eigentlichen Dogmen, δόξαι, νοήματα, vgl. Klee a. a. O. Curill von Jerusalem (Cat. 4, 2) unterscheidet bereits Dogmatisches und Moralisches dergestalt, dass er das was den Glauben (die Vorstellung) betrifft, δόγμα, das was auf das ethische Handeln abzielt, πρᾶξις nennt: ὁ τῆς θεοσεβείας τρόπος έχ δύο τούτων συνέστηκε δογμάτων εύσεβών και πράξεων άγαθών. Die erstern sind die Wurzeln der letztern, vgl. die obige Stelle bei Seneca. So sagt auch Socrates (h. e. II, 44) vom Bischof Meletius von Antiochien: περλ δόγματος διαλέγεσθαι ύπερετίθετο, μόνην δε την ήθικην διδασκαλίαν τοις απροαταίς προςήπειν\*). Ebenso Gregor von Nyssa von Christus und seiner Lehrweise ep. 6: διαιρών γάρ ελς δύο την των χριστιανών πολιτείαν, είς τε τὸ ήθικὸν μέρος καὶ εἰς τὴν δογμάτων ἀκρίβειαν. Auch nach Chrysostomus (Hom. 27 in Joh. 3) verlangt das Christenthum neben der ὀρθότης δογμάτων eine πολιτείαν ύγιαίνουσαν. Eine eigenthümliche Definition von δόγμα giebt Basilius de Spir. S. c. 27: άλλο γὰρ δόγμα καὶ ἄλλο κήρυγμα τὸ μὲν γὰρ σιωπᾶται, τὰ δὲ χηρύγματα δημυσιεύεται (esotorische und exoterische Lehre). Nach Euseb (adv. Marc. I, 4) hätte bereits Marcell das Wort δόγμα im Sinne einer menschlichen subjectiven Meinung gebraucht: τὸ τοῦ δόγματος ὄνομα ἀνθοωπίνης έχει τι βουλής τε καὶ γνώμης. Indessen wurde erst in späterer (moderner) Zeit (nach Nitzsch seit Döderlein) der Sprachgebrauch allgemeiner, wonach durch δόγμα nicht sowohl ipsa doctrina, als vielmehr sententia doctoris alicuius bezeichnet wird, Lehrmeinung (statt Lehrbegriff). Mit dieser Worterklärung hängt denn auch die Begriffserklärung und die Werthschätzung und Behandlung der dogmenhistorischen Wissenschaft zusammen (vgl. §. 10, und Gieseler DG. S. 2).

<sup>2</sup> Man hat sich in dieser Hinsicht vor zwei Abwegen zu hüten: vor dem einen, der in jeder andern Fassung des Lehrbegriffs, in jedem Wechsel des Ausdrucks und der Vorstellung schon eine Entstellung der Lehre, eine Alteration erblickt (nach der falschen Voraussetzung, dass keine andre Terminologie dürfe in die Dogmatik eingeführt werden, als die biblische), wonach die ganze Dogmengeschichte nur eine Geschichte der Entartung wäre; und vor dem andern, der nur eine stetige gesunde Entwickelung der Wahrheit innerhalb der Kirche annimmt und nicht zugeben will, dass neben der gesunden Entwicklung allerdings auch Krankhaftes sich erzeugen konnte. Die ächte Wissenschaft hat auf beides zu achten: es giebt auch hier Fortschritte, Hemmungen und Rückschritte, Ausbildung und Verbildung. (So wäre es z. B. unrichtig, die Lehre von der Trinität, der Erbsünde, den Sacramenten u. s. w. zu verwerfen. weil diese Ausdrücke selbst nicht in der Bibel vorkommen; wohl aber ist darauf zu sehen, ob nicht in diese Bestimmungen Fremdartiges mit eingedrungen sei, denn mit der Entwicklung des Dogma's wächst auch die Gefahr der Verkrüppelung und der Verwucherung.) Wir haben sonach zu unterscheiden: Formation, Deformation und Reformation des Dogma's, welche letztere wieder von der blossen Restauration und Repristination verschieden ist.

Verschieden ist in dieser Hinsicht der Standpunkt der katholischen und der protestantischen Auffassung der Dogmengeschichte. Nach ersterer hat das

<sup>\*)</sup> Scribendum videtur neosilger vel neosilger, Vales.

Dogma unter fortwährender Leitung des göttlichen Geistes sich ausgebildet und das Ungesunde unter der Form der Häresie ausgestossen, so dass von einer eigentlichen Entwicklung des Dogma's nicht wohl die Rede sein kann (vgl. das merkwürdige Geständniss von Hormes b. Neander DG. S. 28). Der Protestantismus dagegen misst das fortgeschrittene und entwickelte Dogma immer wieder an der Schrift, und nur insofern es den Schriftgehalt wiedergiebt, ist es berecktigt, kirchliches Dogma zu sein. Missverstand aber des protestantischen Princips ist es, wenn man Alles verwerfen will, was nicht wörtlich und buchstäblich in der Schrift enthalten ist. Von diesem Standpunkte aus, der die ganze Dogmatik schon fertig in der Bibel findet, müsste man die Dogmengeschichte rein negiren oder sie nur zu einer Geschichte der Verirrungen machen.

§. 2.

### Verhältniss zur Kirchengeschichte und Dogmatik.

Die Dogmengeschichte verhält sich zur Kirchengeschichte wie ein aus ihr abgelöster, aber durch seine weitläufige Verzweigung selbstständig gewordener Theil derselben 1; sie bildet den Uebergang aus ihr zur kirchlichen und zur eigentlichen Dogmatik 2.

1 Vgl. m. Encykl. S. 253 ff. und unten §. 16. In der Kirchengeschichte wird zwar auch die Geschichte der Lehre behandelt; aber diese erscheint im Verhältniss zum Ganzen des kirchlichen Lebens so, wie etwa die Muskeln am lebendigen Leibe für unsere Augen heraustreten, während das Messer des Anatomen sie dann am Leichnam blosslegt und noch weiter zu besondern wissenschaftlichen Zwecken verfolgt. "Zwischen der Dogmengeschichte als besonderer Wissenschaft und als Bestandtheil der Kirchengeschichte besteht nur ein formeller Unterschied; denn abgesehen von dem verschiedenen Umfange, der äusserlich bedingt ist, behandeln sie nur verschiedene Pole derselben Axe: jene das Dogma mehr als den sich selbst entfaltenden Begriff, die Kirchengeschichte das Dogma inmitten der äussern Ereignisse." Hase, Kircheng. Vorr. Vgl. auch Neander Dogmengesch. S. 6: "Die Kirchengeschichte legt den Muassstub der extensiven, die Dogmengeschichte den der intensiven Wichtigkeit an die Erscheinungen. In der Kirchengeschichte werden sie erst aufgenommen werden, wenn sie allgemeinen Einfluss haben, die Dogmengeschichte hingegen geht auf die Keime der Gegensätze zurück." Baur (S. 2) unterscheidet die Dogmengeschichte und die Kirchengeschichte so, dass "während die letztere sich auf die äussere Seite des kirchlichen Lebens bezieht, die erstere sich dem Innern zuwendet." Es "erhebt sich" ihm daher "die Dogmengeschichte in dem Grade über die Kirchengeschichte, je höher das Innere über das Aeussere gestellt werden wuss." Allein das innere Leben der Kirche, das durch noch viel andere Factoren bedingt ist, geht nicht im Dogma auf. Baur freilich sieht auch die Kirchengeschichte meistentheils aus dem Standpunkt des Dogma's an und zeigt für die verborgenen Lebenstriebe, die sich in kein Dogma formuliren lassen, weniger Interesse. — Gegen eine von der Kirchengeschichte gesonderte Behandlung der Dogmengeschichte hat sich Ebrard ausgesprochen (Vorr. zu seiner Kirchen- u. Dogmengeschichte 1865) S. VIII. Allein es ist doch etwas Anderes um die innere Entwicklung des Dogma's in der verborgenen Werkstätte des Gedankens und um den sichtbar heraustretenden Kampf der verschiedenen Lehrrichtungen. Diesen äussern Verlauf der Lehrstreitigkeiten überlässt die Dogmengeschichte allerdings der Kirchengeschichte, und setzt also auch die Bekanntschaft mit demselben voraus\*).

<sup>2</sup> Viele betrachten die Dogmengeschichte mehr nur als einen Anhang zur Dogmatik, statt als Vorbereitung zu ihr, was jedoch mit unrichtigen Voraussetzungen über das Wesen der Dogmatik und mit der Verkennung ihrer historischen Natur zusammenhängt (einseitig biblische oder einseitig speculative Auffassung des Begriffs "Dogmatik"). Die Dogmengeschichte bildet vielmehr die Brücke aus dem Gebiete der historischen in das der didaktischen (systematischen) Theologie. Sie hat die Kirchengeschichte zu ihrer Voraussetzung, die Dogmatik der Gegenwart und der Zukunft zum letzten Ziele ihrer Forschungen. Vgl. Neander a. a. O. S. 9: "Die Dogmengeschichte ist die Vermittelung der christlichen Lehrentwicklung zwischen dem rein apostolischen Christenthum und der Kirche der Gegenwart." Vgl. auch Baur a. a. O. S. 3 ff.

### §. 3.

### Verhältniss zur biblischen Dogmatik.

Die biblische Dogmatik (namentlich die Lehre des N. Test.) muss von der Dogmengeschichte als Grundlage vorausgesetzt werden, ebenso wie die allgemeine Kirchengeschichte das Leben Jesu und das apostolische Zeitalter voraussetzt.

Diejenigen, welche die Dogmatik überhaupt auf die biblische Dogmatik beschränken und die kirchliche Dogmatik ignoriren, haben dann freilich Recht, die Dogmengeschichte als Anhang zu fassen. Uns aber ist die biblische Dogmatik nur der Grundstein des Gebäudes, dessen weitere Baugeschichte die Dogmengeschichte uns enthüllt, und in dessen Ausbau die eigentliche Dogmatik (als Wissenschaft) noch immer begriffen ist. So wenig nun die Kirchengeschichte ein ausführliches Leben Jesu und der Apostel geben kann, so wenig darf die Dogmengeschichte die biblische Dogmatik in ihr Gebiet hineinziehen. Aber so gut als die Kirchengeschichte überall an das Urchristenthum anknüpfen muss, wenn sie nicht in der Luft schweben soll, so auch die Dogmengeschichte an die biblische Dogmatik, zunächst des N. Test., und weiter zurück in aufsteigender Linie, des A. Test. — Dabei versteht sich, dass das Verhältniss, in welches sich die biblische Dogmatik zur biblischen Exegese und Kritik stellt, auch für die Dogmengeschichte maassgebend ist. Man braucht darum auch das biblische Dogma nicht von vornherein als ein fertig in die Welt getretenes zu fassen. Vielmehr setzt die biblische Dogmatik (Theologie) auch eine geschichtliche Entwicklung des biblischen Lehrbegriffs voraus, eine biblische Dogmengeschichte. Nur fällt diese nicht mehr in den Bereich der kirchlichen Dogmengeschichte. Dieses in Beziehung auf Baur S. 18 ff.

#### 4.

### Verhältniss zur Symbolik.

In der Dogmengeschichte enthalten ist zugleich die kirchliche Symbolik<sup>1</sup>, insofern die Dogmengeschichte sowohl auf die Gestaltung und den Inhalt der öffentlichen Bekenntnisse überhaupt<sup>2</sup>, als auch auf die in denselben ausgeprägten Unterscheidungslehren<sup>3</sup>

Nicht so Baur in den Vorless. über die DG., in denen sich viel kirchenhistorisches Material mit aufgeführt findet.

Rücksicht zu nehmen hat; doch lässt sich auch wieder die Symbolik besonders herausheben und als vergleichende Dogmatik behandeln. Sie verhält sich zur Dogmengeschichte, wie die kirchliche Statistik irgend einer Periode zur fortlaufenden Kirchengeschichte.

- ¹ Ueber den kirchlichen Sprachgebrauch von σύμβολον (συμβάλλειν, συμβάλλειν, συμβάλλειν, συμβάλλειν, συμβάλλειν, συμβάλλειν, out of the Symbolik g. 16. Marheineke, christliche Symbolik Bd. I. v. Anf. Neander, KG. I, 2. S. 536. Kirchliche Symbole (im dogmatischen, nicht im liturgischen oder künstlerischen Sinne) heissen uns die öffentlichen Bekenntnisse, an welchen sich die zu derselben kirchlichen Gemeinschaft Gehörigen, wie die Krieger an dem Feldzeichen (tessera militaris) u. s. w., wiedererkennen. Anders Rufin, expos. symb.: Symbolon graece collatio dici potest, hoc est, quod plures in unum conferunt.
- <sup>2</sup> Die ältern Symbole der Kirche (wie das sog. apostolische, nicäische, athanasische) waren das Schiboleth der Katholiken, den Häretikern gegenüber. Das nun die Dogmengeschichte auf diese besonders zu merken hat, versteht sich von selbst. Diese kirchlichen Bekenntnisse verhalten sich zu den Privatmeinungen der einzelnen Kirchenlehrer wie das Hochgebirge zu den Hügeln und Thälern des Landes. Sie sind die Warten, von denen aus sich das Ganze überschauen lässt, die grossen Haltpunkte des dogmen-historischen Studiums, und können daher nicht willkürlich herausgenommen und einer isolirten Disciplin überwiesen werden. Ebensowenig aber darf das Studium der Dogmengeschichte auf das der Symbolik beschränkt werden, s. Dorner, Entwicklungsgeschichte der Lehre von der Person Christi I, 1. S. 108 f. J. P. Lange, Dogm. I. S. 32 ff.: "Das kirchliche Dogma hat seine Stellung zwischen der kirchlichen Lehre und dem kirchlichen Symbol: es ist der lebendige Mittelpunkt und das Vermittelnde zwischen beiden, und kann daher als die kirchliche Lehre im engern oder als das kirchliche Symbol im weitern Sinne betrachtet werden."
- 3 Seit der Reformation bilden die Symbole für den Protestanten nicht nur die Schranke, welche die katholische Kirche in ältern Zeiten den Häretikern gegenüber aufrichtete, obwohl der Protestantismus zugleich mit der alten Kirche diese Schranke bewahrt hat; sondern indem die Protestanten genöthigt waren, das Unterscheidende ihrer Lehre, der alten Kirche gegenüber, in besondern Bekenntnissschriften herauszuheben, die dann selbst wieder den im Kampfe entstandenen Gegensatz innerhalb der protestantischen Kirche (zwischen Lutheranern und Reformirten) und andere abweichende Meinungen (der Wiedertänfer, Unitarier u. s. w.) berücksichtigten, wogegen dann die Katholiken auch die Lehre ihrer Kirche in ein besonderes Bekenntniss zusammenstellten, bildete sich von da aus eine eigene theologische Disciplin, die zuerst unter dem Namen der Elenchtik oder Polemik hervortrat, und die in neuern Zeiten den friedlichern Namen der Symbolik annahm, insofern dabei weniger an die Führung des Kampfes selbst, als an die historische Kenntniss der streitigen Punkte und an die Einsicht in das Wesen des Kampfes gedacht wurde\*). Ist nun die Dogmengeschichte angelangt bei der Periode der Reformation, so wird sie von selbst zu dem werden, was man sonst wohl Symbolik nennt, d. h. der Fluss der Geschichte wird sich von selbst zum See ausbreiten, die ruhige Betrachtung der Entwicklung wird sofort in eine complicirtere der Zustände übergehen, bis

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> In der neuesten Zeit hat indessen die Polemik sich wieder als eine besondere auf dem historischen Boden der Symbolik sich bewegende Wissenschaft hingestellt. S. Sack, christliche Polemik (Hamb. 1838), m. Encykl. S. 298 ff. u. Hase, Handbuch der protestantischen Polemik. Halle 1862.

diese selbst wieder in eine neue Bahn der Entwicklung hineinleitet und so die ältere Dogmengeschichte mit der neuern vermittelt. Auch Baung.-Crusius hat auf eine nothwendige Verbindung beider Disciplinen hingewiesen Bd. I. S. 14f. Vgl. Neander, Dogmengesch. S. 7.

### §. 5. Verhältniss zur Patristik.

Inwiefern die Dogmengeschichte es mit der Geschichte des Lehrbegriffs als eines kirchlichen Gemeingutes zu thun hat, so kann sie die Privatansichten der einzelnen Kirchenlehrer nur insoweit berücksichtigen, als diese entweder wirklichen Einfluss auf die Bildung der Kirchenlehre gehabt oder wenigstens zu erhalten gestrebt haben. Das genauere Verfolgen jedoch der Meinungen des Einzelnen in ihrem Zusammenhange mit dessen Individualität, und die Rückwirkung der erstern auf die letztere muss der Patristik (Patrologie) überlassen werden.

Ueber den an sich schon unbestimmten Begriff der Patristik als Wissenschaft s. m. Enc. S. 262 ff.\*). Gesetzt aber auch, man erweitere den Begriff dahin, dass dabei nicht an die Kirchenlehrer nur der ersten 6 Jahrhunderte, sondern an alle gedacht werde, die schöpferisch oder reformatorisch auf die Kirche eingewirkt haben, da die Kirchenväter so lange dauern sollten, als die Kirche dauert (vgl. Möhler, Patrol. S. 20): so ist klar, dass allerdings ein grosser Theil des patristischen Materials in die Dogmengeschichte zu verarbeiten ist; wie ja schon das dogmenhistorische Quellenstudium grossentheils dahinein führt. Gleichwohl möchten wir nicht mit Baumg.-Crus. DG. S. 12 behaupten, das Wesentliche der Patristik sei bereits in die Dogmengeschichte aufgenommen; denn gerade das Wesentliche der Patristik ist das Individuelle, das aber für die Dogmengeschichte als solche nur von secundärer Bedeutung ist. So will z. B. die Dogmengeschichte vorzugsweise den Augustinismus, die Patristik aber den Augustin kennen lernen. Wie das System zur Person sich verhalte? ist eine Frage, die aus dem biographischen (patrologischen), welche Stellung es hingegen zur Kirchenlehre einnehme? eine Frage, die aus dem dogmenhistorischen Interesse hervorgeht. Auch sind Meinungen einzelner Lehrer nur dann von Bedeutung für die Dogmengeschichte, wenn sie auf die Ausbildung des Dogma's im Ganzen einen bedeutenden Einfluss geübt oder irgendwie in dieselbe eingegriffen haben; vgl. Gieseler, DG. S. 11. und Fr. Nitzsch, Geschichtliches und Methodologisches zur Patristik (Jahrbb. für deutsche Theol. 1865). - Ueber das Litterarische vgl. §. 14.

### §. 6.

Verhältniss zur Ketzergeschichte und allgemeinen Religionsgeschichte.

Da sich das kirchliche Dogma grossentheils im Kampfe mit häretischen Richtungen ausgebildet hat, so ist klar, dass die Dogmengeschischte auch die Geschichte der Häresien in sich aufneh-

<sup>\*)</sup> Die Unterscheidung von Patristik und Patrologie, welche einige, besonders katholische Schriftsteller, z. B. Möhler (Patrologie S. 14) machen, scheint eine ziemlich willkürliche.

men and das aus ihnen hervorheben muss, was als wesentliches Moment der dogmengeschichtlichen Entwicklung ergänzend oder berichtigend auf die Gestaltung des Dogma's gewirkt hat, oder was aus dem Gegensatze, den jene zur Kirchenlehre bilden, letztere selbst um so klarer heraushebt. Die innere Gestaltung und Verzweigung häretischer Systeme um ihrer selbst willen kennen zu lernen, gehört einem anderweitigen Interesse an, das entweder in der sogenannten Ketzergeschichte 2 oder in der allgemeinen Religionsgeschichte seine Befriedigung findet. Noch viel weniger kann das Verhältniss des Christenthums zu andern Religionen in der Dogmengeschichte erörtert werden; vielmehr setzt diese die vergleichende Religionsgeschichte in der Weise voraus, wie die Dogmatik die Apologetik voraussetzt<sup>3</sup>.

'Man kann die Geschichte der Häresien vom kirchlichen Standpunkte aus der Pathologie, die Dogmengeschichte dagegen der Physiologie vergleichen. Doch ist dies nicht so zu verstehen, als wäre in der Häresie ein schlechthin Krankhaftes, und nur in dem, was als kirchliche Orthodoxie sich festgesetzt hat, die volle Gesundheit zu schauen; sondern richtig ist bemerkt worden, dass Krankheiten oft natürliche Uebergänge von einer niedern zu einer höhern Lebensstufe sind, und dass die beziehungsweise Gesundheit nicht selten ein Product vorangegangener Krankheit ist. So hat auch oft die kräftige Einseitigkeit eines Irrthums belebend und selbst berichtigend auf die Kirchenlehre zurückgewirkt. Vgl. Schenkel, das Wesen des Protestantismus (Schaffh. 1845) 1. S. 13. Baur, die christl. Lehre von der Dreieinigkeit I. S. 112. Neauder, DG. S. 16. Ueber das Verhältniss der Häresie zur Orthodoxie überhaupt s. Dorner, Entwicklungsgeschichte der Lehre von der Person Christi I, 1. S. 71. Note.

<sup>2</sup> Der Name Ketzergeschichte ist zwar durch die humanere Sprache verdrängt worden, aber die Sache selbst nicht, so wenig als die Polemik. — Die tüchtigen Bearbeitungen, welche in neuerer Zeit die gnostischen Systeme des Ebionitismus, Manichäismus, Montanismus, Unitarianismus u. s. w. erhalten haben, kommen, wie die patristischen Monographien, ihres Ortes dem Dogmenhistoriker zu Statten; aber schwerlich wird man diesem zumuthen, das ganze Material derselben in die Dogmengeschichte zu verarbeiten. So wird die erste Periode der Dogmengeschichte beständig auf die Erscheinungen des Ebionitismus und Gnosticismus zurückzugehen haben, insofern es die Aufgabe der kirchlichen Lehre war, zwischen diesen Klippen sich hindurchzuarbeiten. Aber die weitverzweigten Systeme der Gnostiker, insofern sie unter einander selbst abweichen (z. B. in der Zahl der Aeonen und der Folge der Syzygien), können hier nicht bis in's Einzelne verfolgt werden; es wäre denn, dass man aus dem Schlamme des Häretischen, wie er sich etwa in den Clementinen gesammelt hat, erst die Lebenskeime des Christenthums entdecken wollte! Hält man dagegen von Anfang an das biblische Urbild fest, so mag es genügen, in Absicht auf das Häretische die von dem biblischen Grundtypus abweichenden Typen desselben hinzustellen, ihre Physiognomie in den allgemeinen Umrissen zu zeichnen, die schon in der Kirchengeschichte gegeben sind; und dies gilt auch von der Häresien der folgenden Perioden. So haben der Nestorianismus und Monophysitismus ihre nothwendige Bedeutung innerhalb des christologischen Streites der 2. Periode. Aber nachdem sie, einmal von dem kirchlichen Geiste überwunden, sich in Gestalt von Secten festsetzten, die in Folge des fortgeführten Streites unter sich selbst wieder in kleinere Parteien zerfielen, so kann es nicht mehr die Aufgabe der Dogmengeschichte sein, diesen Process zu verfolgen. Dies muss sie der häresiologischen Monographie überlassen. Denn sowie die dogmenbildende Kraft aus einer Secte gewichen ist, fällt sie einfach der Statistik anheim.

3 So wenig es Aufgabe der Dogmatik sein kann, die Wahrheit der christlichen Religion erst zu vertheidigen, worin ihr die Apologetik vorarbeiten muss (s. m. Enc. §. 81), ebensowenig hat es die Dogmengesch. zu thun mit dem Kampfe des Christenthums gegen den Polytheismus, den Islam u. s. w. Unentbehrlich aber ist die Geschichte dieser Religionen als Hülfswissenschaft. — Hülfsmittel: Creuzer, Symbolik und Mythologie der alten Völker u. s. w. Darmst. 1819-23. 6 Bde. Stuhr, allgemeine Geschichte der Religionsformen der heidnischen Völker: 1. die Religionssysteme der heidnischen Völker des Orients, Berlin 1836; 2. die Religionssysteme der Hellenen in ihrer geschichtlichen Entwicklung bis auf die makedonische Zeit, Berlin 1838. J. Grimm, deutsche Mythologie. Gött. 1835. 2. Aufl. 1844. 8. K. Eckermann, Lehrbuch der Religionsgeschichte und Mythologie der vorzüglichsten Völker des Alterthums, nach d. Anordnung v. Gttfr. Müller. Halle 1845. II. A. Wuttke, Geschichte des Heidenthums. Breslau 1852-53. II. A. von Cölln, Lehrbuch der vorchristlichen Religionsgeschichte. Lemgo 1853. Baltzer, allgemeine Religionsgeschichte. Nordhausen 1854. † Lutterbeck, das Zeitalter der Religionswende. † Döllinger, Heidenthum und Judenthum. Vorhalle zur Geschichte des Christenthums. Regensb. 1857.

### **§**. 7.

Verhältniss zur Geschichte der Philosophie, zur Geschichte der christlichen Sittenlehre und zur Geschichte der Dogmatik.

Wenn auch die Dogmengeschichte in verschiedenen Momenten mit der Geschichte der Philosophie zusammenfällt 1, so darf sie doch mit dieser ebensowenig verwechselt werden, als die Dogmatik selbst mit der Philosophie 2. Endlich ist auch die Dogmengeschichte von der Geschichte der christlichen Sittenlehre insoweit zu trennen, als die systematische Theologie selbst zwischen Dogmatik und Moral eine relative Scheidung zu vollziehen im Stande ist 3. Ja selbst zur Geschichte der Dogmatik verhält sie sich höchstens wie das Ganze zu einem Theil, da die erstere wohl innerhalb der Dogmengeschichte (in dem allgemeinen Theile derselben) ihre Stelle findet, keineswegs aber sie ersetzt 4.

<sup>1</sup> Namentlich ist dies der Fall bei den Alexandrinern, Gnostikern, Scholastikern, und auch wieder in der neuern Zeit. Gleichwohl verfolgt die Geschichte der Philosophie ein anderes Interesse, als die Dogmengeschichte. Vgl. Baumg. Crus. I. S. 8. — Hülfsmittel: J. Brucker, Historia critica philosophiae. Lips. 1742—44. Voll. V. 4. 2. Aufl. 1766. 67. Voll. VI. 4. W. G. Tennemann, Geschichte der Philos. Leipz. 1798—1819. XI Bde. E. Reinhold, Handbuch der allgemeinen Geschichte der Philos. Gotha 1828. 29. III. 8. H. Ritter, Geschichte der Phil. Hamb. 1829—51. X Bde. Fries, Geschichte der Phil. I.

Halle 1937. (Die beiden Letztern nur die alte Geschichte.) Schleiermacher, Geschichte der Philos. herausg. von H. Ritter (sämmtl. Werke IV, 1.) Berl. 1839. Ueberweg, Grundriss der Geschichte der Philosophie; 2. Theil: die christliche Zeit (Patristik und Scholastik). Berlin 1864. + A. Stöckl. Geschichte der Phil. des Mittelalters. 1. Bd. Mainz 1864. — u. die weitere Litt. in meiner Enc. 8. 248 ff.

- <sup>2</sup> "Die Verwischung des Unterschiedes zwischen Geschichte der Philosophie mid Dogmengeschichte beruht auf einer fundamentalen Unklarheit über das Wesen des Christenthums." Dorner a. a. O. S. 108; vgl. Neander, DG. S. 9. Dagegen Baur a. a. O. S. 78 ff.
  - <sup>3</sup> Vgl. Baumg.-Crus. S. 9.
  - 4 S. unten §. 11. u. Neander, DG. S. 6. Gieseler, DG. S. 16. Baur S. 25 ff.

### §. 8. Hülfswissenschaften.

So streng nun aber auf der einen Seite die Dogmengeschichte von den genannten Disciplinen sich unterscheidet, so nothwendig ist von der andern die mit ihnen als Hülfswissenschaften theilweise zu vollziehende Verbindung<sup>1</sup>, wozu auch noch die Archäologie<sup>2</sup>, und in zweiter Linie die Hülfswissenschaften der Kirchengeschichte selbst kommen<sup>3</sup>.

- ¹ Schon die Kirchengeschichte selbst tritt zur Dogmengeschichte in das Verhältniss einer Hülfswissenschaft, indem die Geschichte der Lehre zusammenhängt mit der Geschichte der Verfassung, des Cultus, des sittlichen Lebens u. s. w. Ebenso treten nun Patristik, Ketzergeschichte, Religionsgeschichte, Geschichte der Philosophie, Geschichte der christlichen (und der allgemeinen) Moral in die Reihe der Hülfswissenschaften ein.
- <sup>2</sup> Versteht man unter Archäologie die ausführliche Geschichte des christlichen Cultus, so ergiebt sich bei dem Zusammenhang des Liturgischen und Dogmatischen auch die Nothwendigkeit dieser Hülfswissenschaft. Man denke an dogmatische Ausdrücke (z. B. das θεοτόχος u. s. w.) in kirchlichen Liturgien, an die Einführung dogmatischer Feste (Frohnleichnam und Mariä Empfängniss), an die Rückwirkung liturgischer Gebräuche oder Nichtgebräuche auf die Lehrbestimmungen der Kirche (der Kelchentziehung auf die Lehre der Concomitanz) u. a. m. — Hülfsmittel: Bingham, origg. s. antiqu. ecclesiasticae. Hal. 1751—61. Voll. X. 4. J. Ch. W. Augusti, Denkwürdigkeiten aus der christl. Archäologie. Leipz. 1817-31. XII. 8. Rheinwald, kirchl. Archäologie. Berlin 1830. W. Böhmer, christlich-kirchliche Alterthumswissenschaft. Breslau 1836. 39. II Bde. H. Otto, Handbuch der kirchlichen Kunstarchäologie. Leipz. 1863. — Piper, Mythologie der christlichen Kunst (Weimar 1847) I. Bd. S. 10 ff.: "Ueber den Glauben der Menge haben die zur täglichen Beschauung sich darbietenden Kunstvorstellungen, wenn sie überhaupt im Geist des Zeitalters waren, stets Gewalt gehabt, eine Gewalt, die freilich oftmals mehr dem Aberglauben als dem Glauben förderlich gewesen." Sehr instructiv sind in dieser Hinsicht mehrere Abhandlungen Piper's in dem von ihm herausgegebenen evangelischen Kalender, womit auch zu vergleichen das christliche Kunstblatt von Grüneisen.
- <sup>3</sup> Diese sind ausser den schon genannten: die allgemeine Weltgeschichte, die kirchliche Philologie, kirchliche Chronologie, Diplomatik u. s. w. (Vgl. die

Lehrbb. über die Kirchengesch. in der Einleitung. Gieseler, KG. I. §. 3. und die dortige Litteratur.)

#### §. 9.

Wissenschaftliche und ethische Bedeutung der Dogmengeschichte.

Ernesti, prolusiones de theologiae historicae et dogmaticae conjungendae necessitate, Lips. 1759; in dessen opusc. theol. Lips. 1773. 92. Ch. F. Illgen, über den Werth der christlichen Dogmengesch. Lpz. 1817. Augusti, Werth der Dogmengesch. in dessen theol. Blättern II, 2. S. 11 ff. m. Enc. §. 69. Niedner, das Recht der Dogmen, in dessen Zeitschr. für hist. Theol. 1851. 4. Baur a. a. O.

Der wissenschaftliche Werth der Dogmengeschichte erhellt zum Theil aus dem Bisherigen. Sie dient 1) zur Vervollständigung des kirchenhistorischen Studiums von einer seiner wichtigsten Seiten; 2) leitet sie über auf das Studium der systematischen Theologie <sup>1</sup>. Auf dieser rein wissenschaftlichen Bedeutung ruht aber auch ihr sittlich-religiöser Einfluss, ihr praktischer Segen, indem sie schon im Allgemeinen dadurch bildend wirkt, dass sie uns das Streben und Ringen des menschlichen Geistes in Beziehung auf seine wichtigsten Angelegenheiten vorführt; sie gereicht aber noch besonders dadurch dem Theologen zu Nutz und Frommen, dass sie ihn sowohl vor der Einseitigkeit eines starren, im Buchstaben befangenen Sinnes (falscher Orthodoxie), als vor der eines frevelnden, absprechenden Geistes oberflächlicher Neuerungssucht (falscher Heterodoxie und Neologie) bewahrt <sup>2</sup>.

- 1 Vgl. §. 2.
- <sup>2</sup> Vgl. §. 10. Häufig ist die eine oder andere Seite dieses Werthes überschätzt worden, und jede theologische Richtung hat in ihr entweder eine Stütze gesucht oder vor ihren Resultaten sich gefürchtet: beides der Wissenschaft gleich unwürdig. Vgl. Baumg.-Crus. I. S. 16—20.

### §. 10.

#### Behandlung der Dogmengeschichte.

Daub, die Form der christlichen Dogmen- nnd Kirchenhistorie in Betracht gezogen, in Bauers Zeitschrift für speculative Theologie. Berl. 1836. Heft 1 u. 2. Kliefoth a. a. O. Baur a. a. O. S. 29 ff.

Aber nur die Behandlung der Dogmengeschichte führt zu dem genannten Ziele, welche uns sowohl das Wandelbare in den Lehrbestimmungen, als das in dem Wechsel Beharrende oder durch denselben mit erneuter Lebenskraft sich Hindurchbewegende, d. h. das Wesentliche und Unvergängliche der christlichen Heilswahrheit, zum Bewusstsein bringt, und welche daher in ihrem historischen Pragmatismus die äussern Ursachen der Veränderung mit dem von innen heraus wirkenden dynamischen Princip in Verbindung zu setzen weiss.

Wir können folgende Behandlungsweisen der Dogmengeschichte unterscheiden:

- 1. die rein statutarische, welche das kirchlich Festgesetzte einfach als die ausgemachte Wahrheit hinnimmt und das Häretische als die ausgemachte Ketzerei ausscheidet: der consequente Standpunkt des römischen Katholicismus. Hier wird die Geschichte zum einfachen protokollarischen Referat der ein- für allemal geübten Glaubensdictatur.
- 2. die biblisch-abschliessende, welche davon ausgeht, dass der biblische Lehrlegriff in seiner einfachen Fassung für alle weitern Zeiten zureichend sei, und welche dann entweder nach einer traditionellen Exegese die erst später entwickelte Orthodoxie (z. B. Dreieinigkeit, Erbsünde) schon in der Bibel zu finden sich überredet; oder welche mit folgerichtiger exegetischer Strenge ausscheidet, was nicht wörtlich in der Bibel steht (biblischer Supranaturalismus auf der einen, biblischer Rationalismus auf der andern Seite): der Standpunkt des noch unvollendeten Protestantismus. Mit dieser Behandlungsweise verbindet sich in der Regel
- 3. die pragmatisch-kritische, welche das über die Bibel (oder auch wohl über die populäre Vernunft) Hinausgehende aus allerlei Zufälligkeiten und Aeusserlichkeiten, aus klimatischen oder socialen und politischen Verhältnissen, persönlicher Sympathie und Antipathie, Leidenschaften, Hofkabalen, Priesterbetrug, Aberglaube u. s. w. erklärt: der Standpunkt des vulgären Rationalismus, an dem aber auch lange Zeit der blos formale biblische Supranaturalismus Theil genommen hat.
- 4. die einseitig-speculative Betrachtung, welche in der ganzen Dogmenentwicklung einen höhern, mit innerer Nothwendigkeit sich vollziehenden Naturprocess sieht, wonach jedes Dogma einmal seine Blüthe erreicht, um aber wieder abzublühen und einem andern Platz zu machen, und wobei die religiöspraktische Bedeutung des Dogma's ebenso zu kurz kommt, wie in den obigen Betrachtungsweisen die speculative. Dieser Behandlung, die Strauss (in seiner Dogmatik) auf die Spitze getrieben, während sie an Baur ihren streng wissenschaftlichen Vertreter hat, liegt der Irrthum zum Grunde, als ob das Christenthum blos die Vollziehung eines Denkprocesses, mithin eine Art von Philosophie sei, während es eine religiös-sittliche Macht ist, die auf einer historischen Thatsache ruht und die fortwährend auf Persönlichkeiten und durch diese wirkt. Richtig sagt daher Neander: "Wenn der oberflächliche Pragmatismus zu viel auf das Individuelle des Einzelnen giebt, so wird es hier ganz bei Seite gesetzt, indem die Einzelnen nur als blinde (?) Organe des Begriffs und als dessen nothwendige Entwicklungsmomente in Betracht kommen." DG. S. 15.
- 5. die theologische Betrachtungsveise, welche die in der Bibel enthaltene Lehrsubstanz als einen lebendigen, der mannigfachsten Entwicklung fähigen Keim betrachtet, der auch bei allen nicht zu leugnenden ungünstigen Einflüssen dennoch die Triebkraft behält zu neuer, zeitgemässer Lebensgestaltung. Sie geht zwar (mit 2.) immer auf die Bibel zurück und misst das Gewordene am Kanon, aber die auf der biblischen Wurzel stehende Pflanze will sie weder in die Wurzel zurückdrängen, noch von ihr abschneiden. Sie nimmt (mit 3.) Rücksicht auf die äussern Umstände und persönlichen Lebensbedingungen, unter denen das Dogma sich entwickelt hat, und ist weit entfernt, ihren oft handgreiflichen Einfluss leugnen zu wollen; nur schlägt sie letztern nicht so hoch an, dass sie bei ihrem Pragmatismus in das Atomistische sich verliert. Vielmehr nimmt sie (mit 4.) einen dynamischen Process an, der aber nicht ein rein dialektischer und darum selbst wieder der Auflösung unterworfen ist denn auch dies ist nur eine geistreichere Atomistik —; sondern weil die religiöse Wahrheit nur annähernd in speculativer Form sich ausdrücken lässt (vgl.

das treffende Wort von Hamann bei Neander, DG. S. 3), so sucht sie auch aus der bald derbern bald feinern Musculatur überall den Herzschlag des religiösen Lebens herauszufühlen und nach ihm den ganzen Organismus zu begreifen: dies ist der des ächten Protestantismus würdige, wissenschaftliche Standpunkt; denn wissenschaftlich ist nur, was die Natur des Objectes kennt, das die Wissenschaft darstellen soll. Wer aber das Wesen der Religion verkennt, im Unterschiede vom rein speculativen Denken, ist bei allem historischen Wissen und dialektischen Geschick unberufen zu einer allseitig befriedigenden Darstellung der Dogmengeschichte.

# §. 11. Anordnung.

Da es die Dogmengeschichte sowohl mit der Geschichte des Dogma's im Ganzen, d. h. des Inbegriffs der christlichen Lehre und des in den Lehrsätzen sich aussprechenden dogmatischen Geistes, als auch mit der Geschichte der Dogmen, d. h. der Entwicklung der einzelnen Lehrsätze, Lehrmeinungen und Glaubensvorstellungen zu thun hat, in welchen die jedesmalige Kirchenlehre sich auseinander legt 1, so muss beides auf eine solche Weise mit einander verbunden werden, dass das Allgemeine durch das Besondere, und dieses wieder durch jenes an Anschaulichkeit gewinnt. Dies ist der Sinn, welcher der Eintheilung in allgemeine und specielle Dogmengeschichte zum Grunde liegt; eine Eintheilung, die nur dann gerechtfertigt werden kann, wenn beide nicht nur äusserlich neben einander gestellt, sondern in das Verhältniss zu einander gesetzt werden, wonach die allgemeine Dogmengeschichte die Wurzel der besondern ist und sich also dem Umfange nach als Einleitung zu ihr verhält 2.

- 1, Das christliche Dogma erweist sich als ein durchaus einheitliches und zugleich unendlich mannigfaltiyes System von Dogmen: es ist ebensowohl ein einzelnes Dogma, wie es eine Welt von Dogmen ist. Das ist aber die Probe des vollendeten dogmatischen Princips, wenn sich alle ächten Dogmen aus demselben ableiten und auf dasselbe zurückführen lassen." J. P. Lange a. a. O. I. S. 29. "Die Dogmengeschichte hat sowohl darauf zu sehen, wie die einzelnen Dogmen, das eine nach dem andern, sich zu einem eigenen selbständigen Leben gestaltet und das Recht ihrer Existenz für sich angesprochen haben, als auch wie sie in ihrem Nebeneinandersein doch nur Theile eines Ganzen, Momente eines und desselben Begriffs, Glieder eines organischen Systems sind." Baur a. a. O. S. 28. Vgl. S. 75 ff.
- <sup>2</sup> Man hat sich in neuerer Zeit gegen die Trennung in allgemeine und specielle Dogmengeschichte erklärt (s. Baur, Rec. v. Münschers Lehrb. herausg. von v. Cölln, in den Berl. wiss. Jahrbb. Febr. 1836. S. 230. und Klee, Dogmengesch. S. 9); mit Becht, insofern beide beziehungslos neben einander gestellt und eine erst nach der andern behandelt wird (Augusti, Baumg.-Crus.): denn so erscheint die eine Hälfte als ausführliche Geschichte der Lehre, mithin als ein Capitel der Kirchengeschichte, die andre als eine Dogmatik unter geschichtlicher Form; und überdies können Wiederholungen nicht vermieden werden. Aber schon Minscher hat richtig das Allgemeine und das Besondere

in jeder Periode heraustreten lassen, so dass das Erstere zum Letztern in das Verhältniss einer Einleitung tritt, Eins die Probe des Andern bildet; und dies ist methodologisch gewiss noch immer das Beste. (Vgl. auch die Dogmengeschichte von Neander.) Die sogenannte allgemeine Dogmengesch. ist das Band, welches die Geschichte der einzelnen Dogmen zu einem Ganzen verbindet, indem sie die Gesichtspunkte aufstellt, unter die ihre Betrachtung fällt, die Bedingungen angiebt, unter denen sie zu Stande gekommen u. s. w.\*). Oder ware es besser, mit Klee blos die Geschichte der Dogmen abzuhandeln, ohne ein Allgemeines, Uebersichtliches vorauszuschicken, und ohne alle Periodeneintheilung? Dies führt zur Zerstückelung. Dem künstlerischen Sinne empfiehlt sich am meisten die von Meier gewählte Methode, welche den historischen Stoff in der Art zu verschmelzen sucht, "dass der Gang der geschichtlichen Darstellung dem Entwicklungsgange des Dogma's selbst, worin sich das Allgemeine und Specielle stets gegenseitig bedingen, so genau als möglich entspreche, und die verschiedenen Seiten des Dogma's immer da aufgenommen werden können, wo sich ein entschiedener oder doch neuer Entwicklungspunkt desselben hundgiebt." Nur kommt bei dieser Behandlung leicht das Stoffliche zu kurz. Die künstlerische Behandlung fordert Verkürzungen, und muss sie fordern, während die Doctrin Alles in möglichster Vollständigkeit zum Behufe der Lernenden mitzutheilen hat.

## §. 12.

#### Periodeneintheilung.

Vgl. m. Abhandlung in den theol. Studien u. Kritiken 1828. Heft 4. u. meine Encykl. S. 257. Dagegon Baur a. a. O. S. 65 ff.

Die Perioden der Dogmengeschichte müssen sich richten nach den hervorstechenden Entwicklungsmomenten (Epochen) in der Geschichte des theologischen Geistes. Sie fallen daher nicht ganz mit denen der Kirchengeschichte zusammen 1 und lassen sich in folgende zerfällen 2:

- I. Periode. Vom Ende der apostolischen Zeit bis auf den Tod des Origenes (70—254): die Zeit der Apologetik<sup>3</sup>.
- II. Periode. Vom Tode des Origenes bis auf Johannes Damascenus (254-730): die Zeit der Polemik 4.
- III. Periode. Von Johannes Damascenus bis auf das Zeitalter der Reformation (730—1517): die Zeit der Systematik (Scholastik im weitesten Sinne des Wortes) 5.
- IV. Periode. Von der Reformation bis zum Aufblühen der Leibnitz-Wolfischen Philosophie in Deutschland (1517 bis um 1720): die Zeit der polemisch-kirchlichen Symbolik oder der confessionellen Gegensätze <sup>6</sup>.
- V. Periode. Vom Jahr 1720 bis auf unsere Zeit: die Zeit der

<sup>•)</sup> Insofern hat die allgem. Dogmengesch. Aehnlichkeit mit der Geschichte der Dogmatik, fällt aber nicht mit ihr zusammen. Sie umfasst ein weiteres Gebiet. Sie verhält sich zu ihr wie die Rechtsgeschiehte zur Geschichte der Jurisprudenz, wie die Kunstgeschichte zur Geschichte der Aesthetik, die Geschichte der christl. Predigt zur Geschichte der Homiletik (als Theorie).

Kritik, der Speculation und der Gegensätze zwischen Glauben und Wissen, Philosophie und Christenthum, Vernunft und Offenbarung, und der angestrebten Vermittlung dieser Gegensätze 7.

¹ Nicht Alles, was epochemachend ist auf dem Gebiete der Kirchengeschichte, ist es zugleich auf dem der Dogmengeschichte, und umgekehrt. Zwar steht die Entwicklung der Lehre in Verbindung mit der Geschichte der Verfassung, des Cultus u. s. w., aber die Wirkungen des einen Gebietes auf das andere zeigen sich nicht immer gleichzeitig. So kommt zwar der arianische Streit im constantinischen Zeitalter zum Vorschein; aber nicht der Uebertritt Constantins, der wohl eine Epoche in der Kirchengeschichte macht, hat die arianische Streitigkeit hervorgerufen. Vielmehr hat die arianische Vorstellung ihren Sitz in der dem Sabellianismus entgegengesetzten origenistischen Denkweise; daher der Tod des Origenes und der fast gleichzeitige Ausbruch der sabellianischen Streitigkeit hier besser als Epoche angenommen wird \*). Und so auch bei andern Perioden.

<sup>2</sup> Die Zahl ist sonst sehr verschieden. Baumg.-Crus. hat 12 Perioden, Lens 8 u. s. w. Münscher befolgt sogar in seinem (grössern) Handbuch eine andere Eintheilung als im Lehrbuch: im erstern hat er 7, im letztern nur 3 Perioden (alte, mittlere und neuere Zeit). An diese Dreitheiligkeit haben sich auch neulich Engelhardt und Meier angeschlossen, doch so, dass Letzterer für die alte, mittlere und neuere Zeit je 2, im Ganzen 6 Perioden erhält. Ueber Neander's Eintheilung vgl. dessen DG. S. 21 ff. Das Zusammendrängen des Verschiedenen in zu grosse Zeiträume hat sein Unbequemes, wie auch das Zersplittern in zu kleine. So ist es ein Hauptfehler in dem Münscherschen Lehrbuche, dass die erste Periode von 1-600 geht. Allerdings dürfen für die Dogmengeschichte grössere Zeiträume angenommen werden als für die Kirchengeschichte (s. Baur in der angef. Rec.), weil das Gesammtbild des Lehrbegriffs weniger schnell sich ändert, als das des kirchlichen Lebens überhaupt; allein über Scheidewände, wie die des constantinischen Zeitalters, darf man doch nicht so leichten Fusses hinwegsetzen. Klee, obwohl er die Periodeneintheilung für überflüssig hält, stimmt am meisten mit der unsrigen überein; und Vorländer in den Tabellen hat sich wenigstens an die Terminologie angeschlossen. Vgl. auch die Rec. von Lenz' DG. im Litt.-Bl. der allgem. KZ. Jan. 1836. Rosenkranz (Encykl. 2. Aufl. S. 259 ff.) theilt nach philosophisch-dialektischen Kategorien das Ganze also ein: 1. Periode der analytischen Erkenntniss des substantiellen Gefühls (griechische Kirche); 2. der synthetischen Erkenntniss, der reinen Objectivität (römische Kirche); 3. der systematischen Erkenntniss, welche Analyse und Synthese in ihrer Einheit zusammenfasst und sich dann wieder hindurchbewegt durch die Stufen der symbolischen Orthodoxie, des subjectiven Glaubens und Unglaubens, und der Idee der specul. Theologie (protestantische Kirche). - Am sinnreichsten, aber auch nicht ohne eigenthümliche Mängel, ist die Eintheilung von Kliefoth in folgender Uebersicht:

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Dies giebt auch Neander zu, obgleich er vorzieht, wie auch Gieseler, die kirchenhistorischen Perioden auch für die Dogmengeschichte beizubehalten. Baur theilt das Ganze in die drei Hauptperioden der alten, mittlern u. neuern Geschichte, zerlegt aber jede dieser Hauptperioden wieder in 2 Zeitabschnitte. In der alten Kirche bildet die Synode von Nicka, in der mittlern die Scholastik, in der neuen, die mit der Reformation beginnt, der Anfang des 18. Jahrhunderts den Einschnitt.

die Zeit der Dogmenbildung: griechisch: analytisch: Theologie.
 , , , , symbol. Einheit: römischkath.: synthetisch: Anthropologie.
 , , , , Vollendung: protestantisch: systematisch: Soteriologie.
 , , , , Auflösung: ? ? Kirche.
 Ueber die Gründe dieser Eintheilung s. Kliefoth a. a. O. — Pelt giebt eine

Combination der Kliefoth'schen Eintheilung und der unsrigen (Encykl. S. 323 ff.).

3 Warum wir nicht mit dem Jahr 1 beginnen? vgl. §. 3. Auch das angesommene Jahr 70 (Zerstörung Jerusalems) ist nur annähernd. — Wir nennen die Zeit die apologetische, weil sich die Theologie derselben hauptsächlich an der Vertheidigung des Christenthums gegen Juden und Heiden entwickelt hat. Die Polemik innerhalb der Kirche gegen die Häretiker (Ebioniten, Gnostiker u. s. w.) bezieht sich grossentheils auf die Gegensätze des Judaisirenden und

Ethnisirenden, so dass das polemische Interesse durch das apologetische bedingt ist\*). Noch untergeordneter ist das systematische, das blos im Werke des

Origenes περι ἀρχών mit einiger Selbständigkeit hervortritt.

<sup>4</sup> In der 2. Periode wendet sich der Streit nach innen. Die apologetische Thätigkeit nach aussen hört nach dem Uebertritt Constantins fast gänzlich auf oder tritt wenigstens bedeutend hinter die Polemik zurück (umgekehrtes Verhältniss der vorigen Periode). Die Geschichte der kirchlichen Streitigkeiten vom Anfang der sabellianischen bis zum Ende der monotheletischen bildet eine Kette, die für die dogmengeschichtliche Betrachtung nicht leicht unterbrochen werden darf, und erst das Werk des Joh. Damascenus (ξεθεσις πίστεως) bildet einen Schlusspunkt. Diese kampfreiche Periode, mit ihren die Lehre bestimmenden Synoden, ist für die Dogmengeschichte unstreitig die wichtigste, wenn man die Wichtigkeit nach den Kräften misst, die aufgeboten wurden, das Gebäude hinzustellen, zu welchem die vorige Periode den Grund legte und welches die folgenden entweder auszimmerten und im Innern ausputzten, oder auch wieder in merkwürdigen Wechselwirkungen bald restaurirten, bald theilweise erschütterten.

Sind dieser Periode, die wir als die scholastische im weitesten Sinne des Wortes bezeichnen, lassen sich wieder 3 Unterabtheilungen unterscheiden: 1. von Joh. Damascenus bis auf Anselm, in welcher Periode Joh. Scotus Erigena im Abendlande den leuchtenden Punkt bildet; 2. von Anselm bis auf Gabriel biel, die eigentliche Zeit der Scholastik, die dann abermals in ihre Perioden zeffällt (des Aufblühens, der Blüthe und des Abblühens), und 3. von Gabr. Biel bis Luther (die Uebergangsperiode); doch ziehen wir die Leichtigkeit des Ueberblicks einer allzu weit gehenden Gliederung vor. Immerhin sind es bald die scholastische, bald die mystische Richtung, welche das Zeitalter beherrschen, und auch die eigentlichen Vorläufer der Reformation nehmen mehr oder weniger an der einen oder andern Richtung Theil, während sie freilich schon mit der andern Hälfte ihres Wesens in die folgende Periode hineinragen.

<sup>c</sup> Statt des Jahres 1517 hätte für die *Dogmengeschichte* noch bezeichnender das Jahr 1521, die erste Ausgabe der Loci des Melanchthon, oder 1530, die Uebergabe der Augsburger Confession, genannt werden können; doch des innern Zusammenhangs wegen lassen wir die kirchengeschichtliche Normalzahl mit der dogmengeschichtlichen zusammenfallen, um so mehr, da ja schon die *Theseu* dogmatische Bedeutung hatten. Dass bei dem Heraustreten der confessionellen

<sup>•)</sup> Wenn Baur (8. 71) dagegon einwendet, die gnostischen Systeme hätten mit der Apologetik nichts zu thun, so antworten wir: desto mehr hat die Apologetik zu thun mit den Gnostikera.

Gegensätze im Zeitalter der Reformation die Dogmengeschichte von selbst sur Symbolik, zur dogmenhistorischen Statistik werde, ist oben gezeigt (§. 4). Von der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts an kommt dann wieder die Darstellung in den Fluss der Erzählung, während sie bis dahin mehr als vergleichende Uebersicht in die Breite gehen musste. Es wiederholt sich übrigens das polemische und das scholastische Zeitalter nur unter andern Formen, und auch hier tritt die Mystik unter verschiedenen Modificationen als Gegensatz gegen die einseitige Verstandesrichtung hervor. Mit Colixt und Spener könnte man allerdings schon eine neue Periode beginnen, wenn ihre Richtungen schon damals irgendwie die herrschenden geworden wären. Was aber beide von verschiedenen Standpunkten aus wollten, das zeigte sich auf dem dogmatischen Gebiete doch erst in dem Zeitraum, den wir als den letzten angenommen haben.

<sup>7</sup> Ein bestimmtes Jahr lässt sich hier am wenigsten angeben. Schon gegen Ende des 17. Jahrhunderts beginnt die auflösende Thätigkeit mit den englischen Deisten. In Deutschland bereitet sich durch Thomasius und die Pietisten der Kampf gegen die bestehende Orthodoxie vor; beide Elemente der Opposition (das rationalistische und pietistische) wirken erst zusammen, aber dann, seit Wolf's Auftreten in Halle, geschieden. Die negative (kritisch aufklärende) Richtung erstarkt dann freilich erst nach der Mitte des Jahrhunderts; daher auch Manche erst mit 1750 eine neue Periode beginnen. Im Ganzen kann man aber doch wahrnehmen, dass schon mit den ersten Jahrzehenden die streng symbolischen Bande aufangen gelockert zu werden, was sich auch durch Abschaffung der Formula Consensus in der Schweiz und durch die Unionsbemühungen in Deutschland kund giebt, und darin, dass nun immer mehr gefragt wird nach den Lebensbedingungen des Christenthums überhaupt, als nach den confessionellen Unterschieden. Während nun in der Zeit vor der Reformation erst die apologetische Thätigkeit voranging und dann die polemische folgte, so finden wir es hier umgekehrt: erst die polemische Zeit des 16. und 17. und dann die apologetische des 18. Jahrhunderts, in welcher es sich um Sein und Nichtsein des Christenthums handelt. Freilich ist auch hier wieder keine dieser Thätigkeiten isolirt, und je näher wir der Gegenwart rücken, desto vielseitiger, aber auch verwickelter wird der Kampf. Und so können wir auch in der letzten Periode 3 Zeiträume unterscheiden, wovon der erste (von Wolf bis Kant) meist einen steifen und schwerfälligen Dogmatismus (zum Theil auch einen deistisch gewordenen Supranaturalismus) darstellt, im Ringen mit einer unbestimmten Aufklärung, der zweite (von Kant an) dem dogmatisch negativen, meist auf die Moral sich beschränkenden Rationalismus die Herrschaft wissenschaftlich und kirchlich im Gegensatz gegen die Alt- und Neugläubigen zu sichern bemüht ist, bis endlich der dritte Zeitraum (am füglichsten von Schleiermacher an zu datiren) mit stetem Hinblick auf die eigentliche Lebensfrage des Christenthums in den verschiedenartigsten Versuchen, theils reagirend und restaurirend, theils idealisirend und vermittelnd, theils endlich wieder auflösend und alles von Neuem construirend auftritt, und so eine hinwiederum neue Zeit einleitet, für die aber die Geschichte noch keinen Namen hat.

§. 13.

Quellen der Dogmengeschichte.

a. Oeffentliche Quellen.

Alles kann Quelle der Dogmengeschichte werden, was uns den sichern Ausdruck des Glaubens einer gewissen Zeit giebt. Obenan Quellen.

stehen in dieser Hinsicht die öffentlichen Bekenntnissschriften oder die kirchlichen Symbole <sup>1</sup>, in Verbindung damit die Acten der Concilien <sup>2</sup>, die Decrete, Schreiben, Briefe, Bullen, Breven der Kirchenobersten geistlichen und weltlichen Standes <sup>3</sup>, sowie endlich die kirchlich sanctionirten Katechismen <sup>4</sup>, Liturgien <sup>5</sup> und Gesänge <sup>6</sup>.

<sup>1</sup> Vgl. §. 4. Die ältern Symbole finden sich in den Note 2 aufgeführten Coscilienacten; die drei sogenannten ökumenischen (das apostolische, nicäische, sthenasianische) sind auch in den Sammlungen der protest. Symbole abgedruckt; vgl. Ch. W. F. Walch, bibliotheca symbolica vetus, Lemgoviae 1770. 8. J. S. Semier, apparatus ad libros symbolicos ecclesiae lutheranae, Hal. 1755. 8. Sammlungen symbolischer Bücher (erst von der vierten Periode an wichtig): a) der lutherischen: Libri symbolici ecclesiae evangelicae ad fidem opt. exempl. recens. J. A. H. Tittmannn, Misn. 1817. 27. Libri symbolici ecclesiae evangelicae s. Concordia, rec. C. A. Hase, Lips. 1827. 37. 46. Die symbolischen Bücher der evangel.-lutherischen Kirche v. J. J. Müller, Stuttg. 1846. Libri symb. eccles. luth. ed. F. Francke. Ed. stereotyp. Lips. 1847. Libri symb. luth. ad ed. princ. etc. ed. H. A. G. Meyer, Gött. 1850. Concordia, libri symbolici ecclesiae evangelicae ad edit. Lips. 1584, Berol. 1857. — b) der reformirten: Corpus libror. symbolicorum, qui in ecclesia Reformatorum auctoritatem publicam obtinuerunt, ed. J. Ch. W. Augusti, Elberf. 1828. Sammlung symb. BB. der ref. Kirche, von J. J. Mess, Neuwied 1828. 30. 2 Thle. 8. \*H. A. Niemeyer, collectio confessionum in ecclesiis reformatis publicatarum, Lips. 1540. 8. Die Bekenntnissschriften der evangel.-ref. Kirche mit Einl. u. Anm. von E. G. A. Böckel, Leipzig 1847. Die Bekenntnissschriften der ref. Kirche Deutschlands herausg. von H. Heppe. Elberf. 1860. — c) der römisch-katholischen: Danz, libri symbolici ecclesiae romano-catholicae, Vimar. 1835. Streitwolf u. Klener, libri symb. eccl. cathol. Gött. 1835. Sacrosancti et oecumenici Conc. Trid. canones et decreta ed. W. Smets, Bielefeld 1854. Canones et decreta Conc. Trid. ex bullario romano edidd. Aem. L. Richter et Fr. Schulte, Lips. 1853. (Vgl. unten die Litt. zu §. 16 Note 9.) — d) der griechischen: E. J. Kimmel, libri symbolici ecclesiae orientalis, Jen. 1843. 8. Append. adj. H. T. C. Weissenborn, 1849. (Vgl. Pitzipios, l'église orientale de Rome 1855.)

<sup>2</sup> Conciliensammlungen: J. Merlin (Par. 1523. fol. Cöln 1530. II. Par. 1535). Grabbe (Cöln 1508 f.). L. Surius, Col. 1567. fol. IV. Die Venetianer Ausgabe von Sixt. V. 1585. Die von Binius (Severinus), Col. 1606. IV. f. Collectio regia, Paris 1644 (vom Cardinal Richelieu) XXXVII. f. Phil. Labbeus u. Galr. Cossart, Par. 1671. 72. XVII. f. Stephani Baluzii nova collectio Conciliorum, Par. 1683. f. (supplem. ad collect. Labbei); unvollendet. J. Harduin, Conciliorum collectio regia maxima, seu acta Conciliorum et epistolae decretales ac constitutiones summorum pontificum, graece et latine ad Phil. Labbei et Gabr. Cossartii labores haud modica accessione facta et emendationibus pluribus additis, Par. 1715. XI. (XII.) fol. Nic. Coleti, SS. Concilia ad regiam edit. exacta etc. Venet. XXIII; mit Supplementen von Mansi VI. f. \*J. Dom. Mansi, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, Flor. et Venet. 1759 sqq. XXXI. f. H. T. Bruns, Canones Apostolor. et Concilior. sec. 4-7. II. 1839. S. Vgl. Ch. W. F. Walch, Entwurf einer vollständigen Geschichte der Kirchenversammlungen, Lpz. 1759. Fuchs, Bibliothek der Kirchenversammlungen des 4. u. 5. Jahrhunderts, Lpz. 1788. 4 Bde. (Auch die sog. apostolischen Constitutionen sind für die ältere Zeit hicher zu ziehen: Constitutiones apostolicae. Text. graec. recognovit Guilelm. Ueltsen. Suerini 1853.) \* † Hefel Conciliengeschichte, nach den Quellen, Freib. 1861. V.

- 3 Mehreres davon bereits in den Concilienacten.
- a) Verordnungen weltl. Kirchenbehörden (von Kaisern, Könige Obrigkeiten): Codex Theodosianus, c. perpetuis commentariis Jac. Gothofre etc. Edit. nova in VI Tom. digesta, cura Ritteri, Lips. 1736. Cod. Justin. e Spangenberg, 1797. Stephani Baluzii Collectio Capitularium Regum Francrum etc. Par. 1780. II.f. Corpus Juris canonici (Ausgaben von J. H. Böhm 1747. und A. L. Richter 1833). Codicis Gregoriani et Cod. Hermogenias Fragmenta ed. G. Hänel, Bonn 1837. 4. Dahin gehören auch die Reform tionsordnungen, Kirchenordnungen, Religionsedicte u. s. w. der protestantische Staaten, welche wenigstens in der frühern Zeit grossentheils auf dogmatische Grundlagen ruhen. Aem. Ludw. Richter, die evangelischen Kirchenordnunge des 16. Jahrh. Weimar 1846. 4.
- b) Päpstliche Verordnungen: Pontificum Romanorum a Clement usque ad Leonem M. epistolae genuinae, cur. C. F. G. Schoenemann, T. Gött. 1796. S. Bullarium romanum a Leone Magno usque ad Benedictum XII opus absolutiss. Laërt. Cherubini, a D. Angelo Maria Cherubini al. illustratu et auctum et ad Ben. XIV. perductum, Luxemb. 1727 ss. XIX. fol. Bullarum privilegiorum et diplomatum Roman. Pontif. amplissima collect. opera et stu Car. Cocquelines, Rom. 1739—44. XXVIII. f. Neuere Forts. von A. Spetsi 1835 ff. Eisenschmid, römisches Bullarium oder Auszüge der merkwürdigste päpstlichen Bullen, übers. und mit fortlaufenden Anm. Neustadt 1831. II.
- <sup>4</sup> Katechismen werden erst seit der Reformationszeit wichtig, wie namentlic die Katechismen Luthers, der Heidelberger, der römische, der Rakauische u. s. v Sie finden sich zum Theil, wie die genannten, unter den symbolischen Bücher (Note 1) oder in besondern Ausgaben. Vgl. Langemack, historia catechetic Stralsund 1729—33. III. 1740. IV.
- <sup>5</sup> J. Al. Assenani, codex liturgicus ecclesiae universae, Rom. 1749—66. XII 4. Eus. Renaudot, liturgia rum orientalium collectio, Paris 1716. II. 4. L. 2 Muratori, liturgia romana vetus, Venet. 1748. II. f. Mt. Gerbert, vetus liturgi allemann. Ulm 1776. II. 4. M. J. E. Volbeding, Thesaurus commentationus selectarum et antiquiorum et recentiorum illustrandis antiquitatibus christian inservientium. Tomi II. Lips. 1848. F. S. Mone, lateinische und griechisch Messen aus dem 2. bis 6. Jahrh. Frankf. 1849. 4. H. A. Daniel, Codex liturgeccles. univ. in epitomen redact. Lips. 1847—51. Damit zu vergleichen di Missalien, Breviarien, Agenden u. s. w. Augusti's Denkwürdigkeiten der chrislichen Archäologie, Bd. 5.
- 6 Rambach, Anthologie christlicher Gesänge aus allen Jahrhunderten de Kirche, Altona 1816—22. IV. 8. und die verschiedenen Liedersammlungen de ältern und neuern Zeit. H. A. Daniel, Thesaurus hymnologicus sive hymnocanticor. sequentiar. collectio. Tom. V. Lips. 1956. Wie viel der Gesang daz beigetragen, dogmatische Ideen weiter zu verbreiten, lehrt das Beispiel de Bardesanes, der Arianer, später der Flagellanten, Hussiten u. s. w., die Geschichte der lutherischen Kirchenlieder und der reformirten Psalmodien, di Lieder eines Angelus Silesius, der Pietisten und Herrnhuter, und (negativ) di Verwässerung der Gesangbücher in der neuern Zeit. Vgl. Augusti, de ant quissimis hymnis et carminibus Christianorum sacris in historia dogmatum ut liter adhibendis, Jen. 1810, und de audiendis in Theologia poëtis, Vratisl. 181: 15. Aug. Hahn, Bardesanes Gnosticus, primus Syrorum hymnologus, 1820. † Buchegger, de origine sacrae Christianorum poëseos, Frib. 1827. 4. H. Hof

Quellen.

mann, Geschichte des deutschen Kirchenliedes bis auf Luthers Zeit, Breslau 1832. J. L. König, die Hauptliturgien der alten Kirche, Neustrelitz 1865. — Die weitere hymnologische Litteratur (Phil. Wackernagel, Winterfeld, Mone u. s. w.) s. in der Encyklopädie S. 379.

#### §. 14.

#### b. Privatquellen.

An diese öffentlichen Quellen reihen sich die Privatquellen. Diese sind: 1) die Schriften der Kirchenväter, Kirchenlehrer, Kirchenschriftsteller aller christlichen Jahrhunderte 1, wobei jedoch wieder die rein wissenschaftlichen und streng dogmatischen Werke dieser Männer von den praktisch-asketischen (Predigten) und gelegentlichen (Briefen u. s. w.) zu unterscheiden sind 2; 2) die Werke nicht-theologischer Schriftsteller, z. B. der christlichen Philosophen und Dichter eines Zeitalters 3; sowie endlich 3) auch der unbestimmter gehaltene Volksglaube, wie er in Sagen, Sprüchen und Liedern heraustritt, und die christliche Kunst in ihren Darstellungen als Denkmäler einer gewissen Glaubensweise, mithin als secundäre Quelle benutzt werden können 4.

1 Vgl. §. 5. Ueber den (freilich sehr relativen) Unterschied von Kirchenvätern, Kirchenlehrern und Kirchenschriftstellern s. die Einleitungen in die Patristik, z. B. Möhler, S. 17-19. An die Kirchenlehrer der ersten Jahrhunderte schliessen sich die Sammler, die Scholastiker und Mystiker des Mittelalters, an diese wieder die Reformatoren und ihre Gegner, die Polemiker der verschiedenen Confessionen und die spätern Dogmatiker überhaupt an. Ihre einzelnen Schriften sind an ihrem Orte anzuführen. Allgemeinere, übersichtliche Werke: J. G. Fabricii bibliotheca ecclesiastica, Ilamb. 1718 f. W. Cave, scriptorum ecclesiasticorum historia litteraria, Lond. 1658. 91. Oxon. 1740. 43. Bas. 1749. C. Oudin, comment. de scriptoribus ecclesiae antiquis, Lips. 1722. III. L. El. Dupin, nouvelle bibliothèque des auteurs ecclésiastiques, Par. 1656 -1714. XLVII. 8. Bibliothèque des auteurs séparés de la communion de l'église romaine du 16 et 17 siècle, Par. 1718. 19. III. Bibliothèque des auteurs ecclésiastiques du 18 siècle, par Claude Pierre Goujet, Par. 1736. 37. III. S. Vgl. Richard Simon, critique de la bibliothèque etc. Paris 1730. IV. S. Remy Ceillier, histoire générale des auteurs sacrés et ecclésiastiques, Paris 1729-63. XXIII. 4. J. G. Walch, bibliotheca patristica, Jen. 1770. S. Edit. nova auctior et emendatior adornata a J. T. L. Danzio, Jen. 1834. J. S. Assemani, bibliotheca orientalis, Rom. 1719-28. III. in 4 Voll. f. J. G. A. Oelrichs, commentarii de scriptoribus ecclesiae latinae, Lips. 1791. S. C. F. G. Schoenemann, bibliotheca historico-litteraria a Tertulliano principe usque ad Gregorium M. et Isidorum Hispal. Lips. 1792. 94. II. 8. Ch. F. Rössler, Bibliothek der Kirchenväter, Leipz. 1776—86. X. S. J. Ch. W. Augusti, Chrestomathia patristica ad usum eorum, qui historiam christianam accuratius discere cupiunt, Lips. 1812. II. S. D. H. J. Royuards, Chrestomathia patristica, Pars I. Traj. ad Rhen. Engelhardt, litterar. Leitfaden zu Vorless. über die Patristik, Erlangen 1823. † Winter, Patrologie, München 1814. † F. W. Goldwitzer, Bibliographie der Kirchenväter und Kirchenlehrer, vom 1. bis zum 13. Jahrhundert, Landshut 1528. + J. A. Möhler, Patrologie oder christliche Litterargeschichte, aus dessen

- Nachlasse herausgegeben von *Reithmayr*, 1. Bd. Regensb. 1839. 8. *J. T. . Danz*, initia doctrinae patristicae introductionis instar in Patrum ecclesiae st dium, Jen. 1839. *Böhringer*, die Kirche Christi und ihre Zeugen, oder d Kirchengeschichte in Biographien, Zür. 1842—46. I. 1—4.
- A. Merkwürdigste Sammlungen der Kirchenväter: Magna l bliotheca veterum patrum, primo quidem a Margarino de la Bigne composit postea studio Coloniens. Theolog. aucta etc. (mit Auctuarium von F. Ducae und Fr. Combesisius) 1664-72. V.f. - Maxima bibliotheca vett. Patr. etc. Lug 1677. XXVII. f. - And. Gallandi, bibliotheca graeco-latina vett. Patrum et Venet. 1765—81. XIV. f. — Caillon et Guillon, Collectio SS. Patr. Par. 1841 (auf 148 Bände angelegt mit 25 Bdn. indices). — J. B. Migne, Bibliotheca u versalis SS. Patr. Series I. (ecclesia latina) Paris 1844 ss. (auf 106 Bände ang legt). — Corpus apologetarum sec. II. ed. J. Ch. T. Otto. Ed. 2. Jen. 1847—4 VIII. — \*Bibliotheca patrum graecor. dogmatica, cura J. C. Thilo. T. I. Lip 1853. — Bibliothek der Kirchenväter, Auswahl aus deren Werken (Urschrift n deutscher Uebersetzung) von Fr. Ochler, Leipz. 1858 ff. — Bibliotheca patru selectissima, curavit G. B. Lindner, Lips. 1858 ff. — Bibl. Patrum ecclesi latinae, ed. Gersdorf, Lips. 1838 ff. XIII. — Bibl. Patr. latin. ed. Reifferschen Wien 1865. (S. unten §. 25 Justin, Tatian, Athenagoras, Theophilus.) Sprachliche Hülfsmittel: J. C. Suiceri thesaurus ecclesiasticus, Amst. 168 (1728. Traj. 1746.) II. f. — Charles du Fresne (du Cange), Glossarium ad scri tores mediae et infimae latinitatis, Paris. 1733-36. VI. f.
- B. Sammlungen mittelalterlicher Schriftsteller (jedoch me für KG. als speciell für DG.): Meibomius, Basnage, Muratori, Mabillon, \*Me tène et Durand (thesaurus anecd. V. f.), \*Perts (monumenta 1826—35) u. Vgl. die Litteratur zur Kirchengeschichte b. Hase, 5. Aufl. S. 175 f. Für d. Orient: Scriptores Byzantini (Par. 1645 ss.); neueste Ausgabe von \*Niebui Bonn 1829 ss.
- C. Sammlungen der Werke der Reformatoren: Bretschneid corpus Reformatorum, mit den Fortss. v. Bindseil, Halis et Brunsvici 1834—4 XXXI. 4. Die Werke der einzelnen Reformatoren an ihrem Orte. (Die neue dogmat. Litteratur s. §. 7.)
- <sup>2</sup> Da die alten Lehrer, z. B. Origenes, einen Unterschied machten zwisch dem, was sie vor dem Volke και' οἰκονομίαν, und dem, was sie im wisse schaftlichen Zusammenhange vortrugen, und da überhaupt der populäre Au druck keinen Anspruch auf dogmatische Präcision macht, so stehen homiletisc Werke den rein dogmatischen nach, sind aber ähnlich wie alles Liturgisc und Asketische unter die concreten und lebendigen Zeugnisse des dogmatisch Geistes einer Zeit zu rechnen. Homiliarium pratristicum, edid. Ludov. P et H. Rheinwald, Berol. 1829; deinde H. Rheinwald et C. Vogt, Berol. 18: E. G. H. Lentz, Geschichte der christl. Homiletik, Braunschweig 1839. II. Paniel, pragmatische Geschichte der christl. Beredtsamkeit u. d. Homiletik. 1. 2. Lpz. 1839—41. 8. Im Mittelalter sind die Predigten Bertholds, Taule u. A., im Reformationszeitalter die der Reformatoren u. s. f. zu beachten. 1 Beste, die bedeutendsten Kanzelredner der ältern luther. Kirche, Leipz. 18: Auch die homiletische Litteratur der neuern Zeit ist bald ein treuer, bald ε matterer Spiegel der dogmatischen Richtungen.
- <sup>3</sup> Vgl. den vorigen §. über das Kirchenlied. Ist jenes öffentliche Quelle, können auch andere, selbst weltliche, z. B. manches aus den sogenannt Minnesängern oder aus Dante's divina commedia, Privatquelle der Dogmens

schichte werden; wie denn auch für die Dogmengeschichte der neuern Zeit die postische Weltanschauung eines Milton, Shakespeare, Göthe, Byron, der romantischen Schule, zusammengehalten mit den dogmatischen Richtungen in der Kirche, zu interessanten Vergleichungen führt. An einer Geschichte der christlichen Dichtkunst in ihrem ganzen Umfange und in ihrer steten Beziehung zum dogmatischen Geiste einer jeden Zeit fehlt es noch.

Wie viel der Volksglaube (auch mit seinen heidnischen Ueberresten) auf gewisse dogmatische Vorstellungen, z. B. vom Teufel und der Hölle, gewirkt isbe, kann nicht genug beachtet werden (vergl. Grimms deutsche Mythologie). Auch in stummen Kunstdenkmälern spiegelt sich der dogmatische Geist ab: Kirchengebäude, Grabmäler, Vasa sacra, Gemälde, z. B. des jüngsten Gerichts oder der Gottheit selbst (vgl. C. Grüneisen, über bildliche Darstellung der Gottheit, Stuttgart 1828), Münzen, Gemmen u. s. w. (Münter, Sinnbilder u. Kanstvorstellungen der alten Christen, Altona 1825. 4. Bellermann, die Gemmen der Alten mit dem Abraxasbilde, Berlin 1817. Piper, Mythologie der christl. Kanst, Weimar 1847. H.).

## §. 15. Mittelbare Quellen.

Nicht immer stehen uns die unmittelbaren Quellen zu Gebote, und wir sind daher öfter nur an mittelbare Quellen d. h. an Berichte Anderer, an Darstellungen aus zweiter und dritter Hand gewiesen, wie dies grossentheils bei den häretischen Meinungen ¹, deren schriftliche Darstellungen frühzeitig vertilgt wurden, aber auch bisweilen bei den Dogmen solcher Kirchenlehrer, deren Schriften auf andere Weise verloren gegangen oder verstümmelt worden sind ², der Fall ist. Bei der Benutzung der mittelbaren sowohl als der unmittelbaren Quellen ist eine umsichtige Kritik vonnöthen ³.

- <sup>1</sup> Daher die oft wenig zusammenstimmenden, oft widersprechenden Berichte über Cerinth, die Ebioniten, Gnostiker, Manichäer u. s. w.
- <sup>2</sup> So zum Theil bei den Schriften des Origenes, wo wir uns häufig mit den Vebersetzungen des Rufin oder mit den Berichten des Hieronymus und Eusebius begnügen müssen.
- <sup>3</sup> d. h. sowohl Text- und Wortkritik in Beziehung auf Aechtheit und Integrität der Schriften (vgl. Danz, initia doctrinae patrist. §. 7—20), als auch Sachtritik, in Beziehung auf die grössere oder geringere Glaubwürdigkeit der Schriftsteller selbst. Vgl. m. Enc. §. 205.

# §. 16. Bearbeitungen. Baur a. a. O. S. 100 ff.

Da nicht jedem Einzelnen alle Quellen offen stehen, und da überhaupt das Quellenstudium erst dann fruchtbar werden kann, wenn wir schon ein allgemeines Bild der Geschichte in uns tragen, die wir genauer erforschen wollen, so sind wir zunächst an die Bearbeitungen derer gewiesen, welche auf dem Wege eigener historischer Forschung und unter Anwendung der historischen Kunst die Schätze der Wissenschaft der Mehrheit der Lernbegierigen sugänglich gemacht haben. Die Dogmengeschichte selbst ist nun erst seit neuerer Zeit als eine selbstständige Wissenschaft behandelt worden 1; doch haben sowohl ältere Kirchenhistoriker 2 als Dogmatiker 3 vorgearbeitet, und auch jetzt noch sind ausser den eigentlichen dogmenhistorischen Werken 4 die neuern kirchengeschichtlichen Bearbeitungen 5, sowie die dahin einschlagenden, namentlich die patristischen und dogmenhistorischen Monographien 6 und auch diejenigen dogmatischen Lehrbücher 7 und Werke über die Sittenlehre 8 zu vergleichen, welche das Geschichtliche mit dem Systematischen verbinden. Ebenso bildet endlich auch die Litteratur der Symbolik 9 (nach §. 4) einen Theil der dogmenhistorischen Litteratur.

- <sup>1</sup> Früher behandelte man die Dogmengeschichte in Verbindung mit der Kirchengeschichte oder der Dogmatik (vgl. §. 2). Auf eine selbständige Behandlung drangen Semler und Ernesti. Ersterer machte selber einen Versuch in seiner historischen Einleitung zu Siegm. Baumgartens Glaubenslehre, Halle 1759. III. 4. Seine Absicht war (nach Bd. I. S. 101): "angehenden Gottesgelehrten oder Studiosis Theologiae überhaupt den Gesichtskreis zu erweitern und das Entstehen, die Beschaffenheit und wahre Bestimmung der dogmatischen Theologie zu zeigen." In demselben Jahre schrieb J. A. Ernesti sein Programm: De theologiae historicae et dogmaticae conjungendae necessitate et modo universo, Lips. 1759 (opusc. theoll. Lips. 1773; ed. 2. 1792 p. 567), worin zwar noch nicht von Aufstellung der Dogmengeschichte als einer besondern Disciplin die Rede ist, woraus sich aber das gefühlte Bedürfniss unschwer abnehmen lässt. Vgl. auch C. W. F. Walchs Gedanken von der Geschichte der Glaubenslehre, 2. Aufl. Gött. 1764. 8.
- <sup>2</sup> Euseb., Socrates, Sozomenus, Theodoret u. s. w. (Ausg. von Vales, Par. 1659. III. Reading, Cant. 1720. III. f.; Handausgabe des Euseb. von Heinichen, Lips. 1827. 28. III. u. Ausg. von Laemmer, Schaffhausen 1962); Rufin, Sulpicius Severus, Cassiodorus, Epiphanius Scholasticus. Aus dem Mittelalter: Gregor. Turonensis, Beda Venerabilis, Adamus Bremensis, Nicephorus Callisti u. s. w. (vgl. die Litteratur zur Kirchengeschichte). Seit der Reformation: die Maydeburger Centurien u. d. T.: Ecclesiastica historia per aliquot studioses et pios viros in urbe Magdeburgica, Basil. 1559-74. XIII. f. + Caes. Baronius, annales ecclesiastici, Rom. 1559-1607. XII. f. + Odoricus Raynaldus, annales eccles. Rom. 1664-74. X. f. (beide herausgeg. von Mansi, sammt der Critica historico-theologica des Pagi, Luccae 1738. 39. XXXIII. f.). J. G. Arnolds unparteiische Kirchen- und Ketzerhistorie, Fkft. 1699. IV. f. † Nat. Alexander, historia ecclesiastica, Par. 1676-86. XXIV. 8. Venet. 1759-1777. IX. f. + Fleury, histoire ecclésiastique, Paris 1691-1720. XX. 4. (fortgesetzt von Jean Claude Fabre, Paris 1726-40. XVI. 4. und Al. de la Croix, Par. 1776-78. VI.) Par. XXXVI. 12. 1740. 41. † Tillemont, mémoires pour servir à l'histoire ecclésisstique des 6 premiers siècles, justifiés par les citations des auteurs originaux, Paris 1693 ss. XVI. 4. L. Moshemii institutionum historiae eccles. antiquioris et recentioris libri IV. Helmst. 1755. 1764. 4. Ch. W. F. Walch, Historie der Ketzereien, Spaltungen und Religionsstreitigkeiten, Leipz. 1762-85. XI. J. S.

consequentes, Untersuchung theologischer Streitigkeiten mit einigen Anmerkungen, orrede und fortgesetzter Geschichte der christlichen Glaubenslehre, herausgeseben von J. S. Semler, Halle 1762—64. III. 4. Desselben Geschichte der Regionsparteien, herausgegeben von J. S. Semmler, ebend. 1766. 4.

3 So enthalten schon die Werke von Irenaeus, Hippolytus, Origenes, Tertulm, Epiphanius u. Theoderet in ihrer Bestreitung der Ketzer viel dogmenhierisches Material; desgleichen findet sich solches zerstreut in den übrigen demischen und dogmatischen Schriften der ältern und mittlern Zeit. So in s Schrift des Bischofs Facundus von Hermiane: pro defensione trium capilorum lib. XII (in Gallandii bibl. Patr. T. XI. p. 665 ss.), in der des Monorysiten Stephan Gobarus (b. Phot. Bibl. cod. 232), sowie auch in dem Werke ballards: Sic et non (Ausg. von E. L. Henke u. G. S. Lindenkohl, Marb. 51). Schon bestimmtere Vorarbeiten zur DG. geben nach der Reformation: Dion. Petavius, opus de theologicis dogmatibus, Par. 1644-50. IV. Antw. 00. VI. ("dies eben so geistvolle als gelehrte Werk verdiente ein häufigeres adium, als ihm zu Theil zu werden scheint" Dorner). † L. Thomassin, dogsta theologica, Par. 1684—89. † Lud. Dumesnil, doctrina et disciplina ecclese, ex ipsis verbis SS. codd. concc. PP. et genuinorum monumentorum sec. riem temporis digesta, Col. 1730. IV. f. Jo. Forbesius a Corse, instructiones storico-theologicae, de doctrina christiana et vario rerum statu ortisque errobus et controversiis etc. Amst. 1645. f. Gen. 1699. und in dessen operibus, mst. 1703. II. f. (Bd. 2). Das Werk hat die Absicht, die Uebereinstimmung r protestantischen Lehre mit den Aussprüchen der ältern Väter zu beweisen conders gegen Bellarmin). — Auch enthalten die verschiedenen loci von bemnits, Hutter, Quenstedt, Baier, besonders von Joh. Gerhard, vielen histoschen Stoff: J. Gerhard, loci theoll. (Ausg. von Cotta) Tüb. 1762-98. XXII. Uebergänge zur besondern dogmenhistorischen Behandlung bilden: Lor. sinhard, introductio in historiam praecipuorum dogmatum, Jen. 1795. 4., und S. Baumgarten, evangelische Glaubenslehre, Halle 1759. 60. 4. (nämlich die en angeführte Vorrede dazu von Semler).

4 Hand- und Lehrbücher der Dogmengeschichte: S. G. Lange, usführliche Geschichte der Dogmen, Lpz. 1796. (unvollendet). — J. Ch. Wunmann, Geschichte der christlichen Glaubenslehren vom Zeitalter des Athanaus bis Gregor den Gr. 1. u. 2. Theil. Lpz. 1798. 99. (fragmentarisch). — \*W. finscher, Handbuch der christlichen Dogmengeschichte, Marb. Bd. I. u. II. 97. (3. unveränd. Aufl. 1817. 18.) Bd. III. 1802. 1804. Bd. IV. 1809. (blos bis m Jahr 604), die erste pragmatische Darstellung der Dogmengeschichte. esselben Lehrbuch der christlichen Dogmengeschichte, ebend. 1812. 1819; 3. uff. mit Belegen aus den Quellenschriften, Ergänzungen der Litteratur, histoschen Notizen und Fortsetzungen versehen von \* Dan. von Cölln, 1. Hälfte assel 1932; 2. Hälfte ebend. 1834 (von Hupfeld); 2. Hälfte 2. Abth. (auch u. T.: Lehrbuch der christlichen Dogmengeschichte von der Reformationszeit s auf unsere Tage) von Ch. Gotth. Neudecker, ebend. 1838. 8. - Friedr. funter, Handbuch der ältesten christlichen Dogmengeschichte, aus dem Dän. on Evers. 1. Th. Gött. 1802. 8. (unvollendet). — \* J. Ch. W. Augusti, Lehrach der christlichen Dogmengeschichte, Lpz. 1805. 4. Aufl. 1835. — L. Bertoldt, Handbuch der Dogmengeschichte, herausg. von Veit Engelhardt, Erl. 32. 23. II. 8. - F. A. Ruperti, Geschichte der Dogmen, oder Darstellung er Glaubenslehre des Christenthums von seiner Stiftung bis auf die neueren eiten, insbesondere für Studierende der Theologie und zu ihrer Vorbereitung if thre Prüfung, Berlin 1831. - \*L. F. O. Baumgarten-Crusius, Lehrbuch

der christlichen Dogmengeschichte, Jena 1832. H. 8. — C. G. H. Lentz, Geschichte der christlichen Dogmen in pragmatischer Entwickelung, Helmst. 1834. 1. Th. — † H. Klee, Lehrbuch der DG. 1. Bd. Mainz 1837. 2. Bd. 1838. -J. G. V. Engelhardt, Dogmengeschichte, Neust. 1839. II. 8. - \*Karl Meier, Lehrbuch der Dogmengeschichte für akademische Vorlesungen, Giessen 1839. 8. — \* Baumgarten-Crusius, Compendium der christlichen Dogmengeschichte, Lpz. I. 1840. II. 1846. (herausg. von Hase). - \* F. Ch. Baur, Lehrbuch der christlichen Dogmengeschichte, Stuttg. (1849.) 1858. — Karl Beck, Lehrb. der christl. DG. (Weimar 1848.) Tübingen 1864. — L. Noack, die christl. Dogmengeschichte nach ihrem organischen Entwicklungsgange, Erlang. 1853. 2. Aufl. 1856. — \* J. C. L. Gieseler, Dogmengeschichte, aus seinem Nachlasse herausg. von E. R. Redepenning, Bonn 1855. — \*A. Neander, christliche Dogmengeschichte, herausg. von J. L. Jacobi. 1. Th. Berlin 1857. — H. Schmid, Lehrbuch der Dogmengeschichte, Nördlingen 1860. — K. F. A. Kahnis, der Kirchenglaube, historisch-genetisch dargestellt, Leipz. 1864. (2. Bd. der Dogmatik.) — \*F. Ch. Baur, Vorlesungen über die christliche Dogmengeschichte. I. 1. herausg. von Ferd. Fried. Baur, Leipz. 1865.

Tabellen: K. R. Hagenback, tabellarische Uebersicht der DG. bis auf die Reformation, Basel 1828. 4. — Karl Vorländer, tabell.-übersichtl. Darstellung der DG. nach Neanders dogmengeschichtl. Vorlesungen. Per. I. Hamburg 1835. Per. II. 1837. Per. III. u. IV. 1855. (Holländ. Bearbeitung, Amsterdam 1850. 4.) K. Beck, Zeittafeln für die DG. mit Rücksicht auf Kirchen- u. Culturgeschichte, Tübingen 1864.

<sup>5</sup> Ausführlichere neuere Werke über Kirchengeschichte, mit Einschluss dogmenhistorischer Darstellung und Untersuchung: J. M. Schröckh, christl. Kirchengeschichte, Leipz. 1768—1804. XXXV. 8.; seit der Ref. (mit Forts. von Tzschirner) 1804-1810. X. 8. - Henke, allgemeine Geschichte der christlichen Kirche nach der Zeitfolge, Braunschw. 1788 ff. fortges. von Vater, IX. (in verschiedenen Ausgaben). — J. E. Ch. Schmidt, Handbuch der christlichen Kirchengeschichte, Giessen und Darmstadt 1801 ff. VI. (2. Aufl. 1825-27.) VII. Bd. von Rettberg, 1834. - \* Aug. Neander, allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche, Hamb. 1825-45. VI. (die beiden ersten Bände in 3 Abtheilungen); 3. (wohlfeile) Aufl. in III Bdn. mit Vorr. von Uhlmann, Gotha 1856. — \*L. Gieseler, Lehrbuch der Kirchengesch. Bonn 1824-44. (1. u. 2. Bds. 1. Abth. 3. Aufl. 1931; 2. Bds. 2. Abth. 3. Aufl. 1832, 3. Abth. 1829, 4. Abth. 1835; 3. Bds. 1. Abth. 1840; 4. Aufl. des 1. Bds. 1944.) — K. Hase, Lehrb. der KG., Lpz. 1833. 8. Aufl. 1858. — H. E. F. Guericke, Handb. der allgemeinen KG., Halle 1833. 9. Aufl. 1866. III. — Schleiermacher, Geschichte der christlichen Kirche (von Bonnell), Berlin 1840. — A. F. Gfrörer, allgemeine Kirchengeschichte, Stuttg. 1841-46. IV. — Ch. W. Niedner, Geschichte der christl. Kirche, Lpz. 1846. — J. H. Kurts, Lehrb. der KG., Mitau 1840. 4. Aufl. 1860. — \* Ph. G. A. Fricke, Lehrb. der KG., Lpz. 1850. — F. R. Hasse, Kirchengeschichte, herausg. von A. Köhler. Leipz. 1864. III. — J. H. A. Ebrard, Handbuch der christlichen Kirchen- u. Dogmengeschichte für Prediger u. Studierende, Erlangen 1865. - Auch Baur's kirchen-historische Werke sind grossentheils für die DG. von besonderm Werth. (Vgl. die weitere Litt. - auch der katholischen: Ritter, Locherer, Alzog, Annegarn — in der Enc. S. 229 ff.)

Tabellen von Vater, Möller, Schöne, Fiedler, Lange, Dans, Douai.

Ueber einzelne Perioden: a) für die ältere Zeit: Moshemii commentarius de rebus Christianorum ante Constantinum M. Helmstad. 1753. 4. A. F. Gfrörer, das Jahrhundert des Heils, Stuttg. 1838. — sowie die Arbeiten von Thiersch, Baumgarten, J. P. Lange, Schaff, Bunsen, Volkmar, Hilgenfeld, Baur u. seiner

Schule. — b) für das Mittelalter (bes. für die Scholastik): J. B. Bossuet, Einleitung in die allgemeine Geschichte der Welt bis auf Kaiser Karl den Gr., übersetzt und mit einem Anhange historisch-kritischer Abhandlungen vermehrt von Joh. Andr. Cramer, Lpz. 1757—86. VII. 8. Ueberweg (§. 7). — c) für das Zeitalter der Reformation (nächst den Reformationsgeschichten selbst): J. G. Planck, Geschichte der Entstehung, der Veränderungen und Bildung unseres protestantischen Lehrbegriffs, von Anfang der Reformation bis zur Einführung der Concordienformel, 2. Ausg. Lpz. 1791—1800. VI. Vgl. unten §. 212. 219. — d) für die neuere Zeit: Planck, Geschichte der prot. Theologie von der Concordienformel an bis in die Mitte des 18. Jahrh. Gött. 1831. 8. — Vgl. J. G. Walch, histor. u. theolog. Einleitung in die Religionsstreitigkeiten in und ausserhalb der lutherischen Kirche, Jena 1733. X. 8. Die weitere Litteratur s. unten

• Die Monographien werden an ihrem Orte angezeigt werden. — Ausführlichere Darstellungen der Lehre einzelner Kirchenväter in den §. 14, 1 angeführten Werken.

Dogmatische Werke, die auf Dogmengeschichte Rücksicht nehmen oder sie mit behandeln: G. J. Seiler, Theologia dogmatico-polemica, compendio historiae dogmatum, ed. 3. Erl. 1789. 8. — J. F. Gruner, institutionum theologiae dogmaticae lib. III. Hal. 1777. 8. — J. Ch. Döderlein, institutio theologi christiani in capitibus religionis theoreticis, ed. 6. Alt. 1797. IL 8. — C. Fr. Ständlin, Lehrbuch der Dogmatik und Dogmengeschichte, Götting. (1801. 1809) 1822. 8. — J. A. L. Wegscheider, institutiones theol. christ. dogmaticae, addita singulorum dogmatum historia et censura, Hal. 1815; ed. 8. 1844. — \* A. G. Bretschneider, Handbuch der Dogmatik der evangel. Kirche, Lpz. 1814 ff. II. 8. 4. Aufl. 1838. Dessen Versuch einer systemat. Entwicklung aller in der Dogmatik vorkommenden Begriffe, nach den symbol. BB. der luth. Kirche, neue Aufl. Lpz. 1841. — \* Karl Hase, Lehrbuch der evangel. Dogmatik, Stuttg. 1826. 8. (4. Aufl. Lpz. 1842.) — \* Dessen Gnosis oder evang. Glaubenslehre für die Gebildeten in der Gemeinde, wissenschaftlich dargestellt, Loz. 1827—29. 3 Bde. — J. D. F. Strauss, die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtl. Entwicklung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft, Tüb. 1540. II. - Ch. E. Weisse, philosophische Dogmatik oder Philosophie des Christenthums, Leipz. 1855 (§. 180-247). - Für Geschichte des protestantischen Lehrbegriffs: \* W. M. L. de Wette, Dogmatik der evangelisch-lutherischen Kirche nach den symbolischen Büchern und den ältern Dogmatikern (als 2. Th. des Lehrb. d. christl. Dogmatik), 2. Aufl. Berlin 1821. F. A. Klein, Darstellung des dogmatischen Systems der evangel.-protest. Kirche, Jena 1822; 3. umgearb. Ausg. von Lobegott Lange, ebend. 1840. \* Hase, Hutterus redivivus, oder Dogmatik der evangelisch-lutherischen Kirche, 9. Aufl. Lpz. 1858. Al. Schweizer, die Glaubenslehre der evang.-ref. Kirche, dargestellt und aus den Quellen belegt, 1. Bd. Zür. 1844. D. Schenkel, das Wesen des Protestantismus aus den Quellen des Reformationszeitalters dargestellt, Schaffh. 1846-51. III. H. Schmid, die Dogmatik der evangelisch-lutherischen Kirche, 4. Aufl. Fkft. 1858. H. Heppe, Dogmatik des deutschen Protestantismus im sechzehnten Jahrhundert. III. Gotha 1857. K. F. A. Kahnis, lutherische Dogmatik, historisch-genetisch dargestellt, Lpz. 1863. 64. (s. oben unter 4). — Geschichte der Dogmatik: Ch. G. Heinrich, Versuch einer Geschichte der verschiedenen Lehrarten der christl. Glaubenswahrheiten und der merkwürdigsten Systeme und Compendien derselben, von Christo bis auf unsere Zeiten, Lpz. 1790. J. H. Schickedanz, Versuch einer Geschichte der christl. Glaubenslehre, Braunschweig 1827.

Herrmann, Geschichte der prot. Dogmatik von Melanchthon bis Schleiermacher, Lpz. 1842. Gass, Geschichte der prot. Dogmatik, Berlin 1854—62. III. Flügge und Stäudlin, Gesch. der theologischen Wissenschaften.

- <sup>8</sup> K. F. Stäudlin, Geschichte der Sittenlehre Jesu. III. Gött. 1799—1812. 

  \* de Wette, christliche Sittenlehre, Berlin 1819—23. III. 8. Dessen kürseres Compendium: Lehrbuch der christlichen Sittenlehre und der Geschichte derselben, Berlin 1833. 8.
- 9 Vgl. oben zu §. 13 Note 1, u. §. 4 (über die Bedeutung der S.). \* Phil. Marheineke, christliche Symbolik, oder historisch-kritische und dogmatisch-comparative Darstellung des katholischen, lutherischen, reformirten und socinianischen Lehrbegriffs, Heidelb. Th. I. Bd. 1. 2. 1810. Bd. 3. 1813. (auch u. d. T.: das System des Katholicismus); neue Ausg. von Matthies u. Vatke, Berlin 1848. Desselben institutiones symbolicae, doctrinam Catholicorum, Protestantium, Socinianorum, ecclesiae graecae minorumque societatum christ. summam et discrimina exhibentes, Berol. 1812; ed. 3. 1830. Herb. Marsh, vergleichende Darstellung der prot.-engl. u. röm.-kath. Kirche, oder Prüfung des Protestantismus u. Katholicismus u. s. w., a. d. Engl. m. Anm. von J. C. Schreiter, Sulzb. 1821. 8. \* B. Winer, comparative Darstellung des Lehrbegriffs der verschiedenen christlichen Kirchenparteien, nebst vollständigen Belegen aus den symbolischen Schriften derselben in der Ursprache (mit angehängten Tabellen), Lps. 1824. 4. Neue Aufl. 1837. + J. A. Möhler, Symbolik, oder Darstellung der dogmatischen Gegensätze der Katholiken und Protestanten, nach ihren öffentlichen Bekenntnissschriften, Mainz 1832; 6. Aufl. 1843. 8. Dagegen: Ferd. Chr. Bour. Gegensatz des Katholicismus und Protestantismus nach den Principien u. Hauptdogmen der beiden Lehrbegriffe (Tüb. 1833. 8.) u. K. Imm. Nitsech, protest. Beantwort. der Symbolik Möhlers; wogegen wieder: Möhler, neue Untersuchung der Lehrgegensätze zwischen den Katholiken und Protestanten (Mains 1834. 35. 7. Ausg. 1864. 8.; und dann abermals: Baur, Erwiderung auf Möhlers neueste Polemik u. s. w. Tüb. 1834. 8. — Ed. Köllner, Symbolik aller christl. Confessionen, 1. Bd.: Symbolik der luth. Kirche, Hamb. 1837; 2. Bd.: Symb. d. röm. Kirche, 1844. H. E. F. Guericke, allgem. christ. Symbolik vom luth.-kirchl. Standpunkte, Lpz. 1839; 3. Aufl. 1861. (Ausgaben der symb. Bücher vgl. §. 13, 1.) H. W. J. Thiersch, Vorlesungen über Katholicismus u. Protestantismus, Erl. 1845. II. 2. Aufl. 1848. A. H. Baier, Symbolik der christl. Confessionen u. Religionsparteien, 1. Th.: Symbolik der römisch-kathol. Kirche, Greifsw. 1854. Matthes, comparative Symbolik aller christl. Confessionen, Lps. 1854. N. Hofmann, Symbolik oder system. Darstellung der symb. Lehrbegriffe der verschiedenen christl. Kirchen u. namhaften Secten, Lpz. 1857. + Hilgere, symbolische Theologie oder Lehrgegensätze der Katholiken u. Protestanten. Bonn 1841. K. Hase, Handbuch der protest. Polemik, Leipzig 1862. A. Neander, Katholicismus u. Protestantismus, herausg. von Messner, Berlin 1863.

# ERSTE PERIODE.

Vom apostolischen Zeitalter bis auf den Tod des Origenes, 70—254.

# Die Zeit der Apologetik.

A. Allgemeine Dogmengeschichte der ersten Periode.

§. 17.

Christus und das Christenthum.

Ucher das Leben Jesu überhaupt vgl. die ältern Harmonien und die neuern Bearbeitungen von Bess, Hase (neueste Aufi. 1865), Paulus, Strauss und (in Bezlehung auf Letztern) Weisse, Nausder, Wilke, †Kuhn, Theile, Lange, Körard u. s. f. Bodann seit 1863: das Leben Jesu von Reaan, die neue Bearbeitung des Lebens Jesu von Strauss, das Charakterbild Jesu von Schenkel, das von Rütenick herausgegebene Leb. J. von Schleiermacher, u. die durch Renan, Berauss u. Schenkel hervorgerufenen Gegenschriften, die jedoch alle weniger das Dogmatische, als das historisch Thatzichliche beschlagen u. daher zur Dogmengeschlehte nur eine indirecte Besiehung haben. Ueber die näher der Dogmengeschlehte zu Grunde liegende immere Beite dieses Lebens, das Apologetisch-Dogmatische: (Reinkard) Versuch über den Plan, den der Stiffer der christlichen Religion zum Besten der Menschheit entwarf, Wittenb. 1781; vermehrte Ausgabe von Heubner, Wittenb. 1830. (zunächst gegen die Wolfenb. Fragmente). \*J. G. Herder, vom Erlöser der Menschen, nach den drei ersten Evangelien, Riga 1796. Derseibe, vom Sohne Gottes, der Weit Heiland, nach Johannes, ebend. 1797. (vgl. Werke zur Religion Jesu Christi aus ihren Urkunden dargestellt, Halle 1825. 27. \*Ullmann, ther die Sündlosigkeit Jesu, in den Stud. u. Krit. 1828. 1. Heft; 2. Abdruck Hamb. 1833, 4. Aufl. 1842. Dessen: Was seitzt die Stiftung der christlichen Kirche durch einen Gekreuzigten voraus? Stud. u. Kr. 1832. 3. S. 579—596. und wieder abgedruckt in der Schrift: Historisch oder mythisch? Beiträge zur Beantwortung der gegenwärtigen Lebensfrage der Theologie, Hamb. 1838. (A. F. Frittsche, de avaparyngig Jesu Christi commentationes IV (abgedruckt in Fritzschlorum opuscula academica, Lips. 1838. p. 48 ss.). \*Alex. Schweizer, über die Dignität des Religionstifters, in den Studien und Kritiken 1834. F. Lücke, zwei Programme (gegen Hase): Examinatur, quae speciosius nuper commendata est senientia de mutato per eventa adeoque sensim emendato Christi consilio, Götting. 1831. 4. Dagegen wieder: Hase, Streitschrift

Mit dem Eintritt des Erlösers in die Menschheit und des Christenthums in die Welt ist der Stoff zur christlichen Dogmengeschichte bereits vollständig im Keim gegeben. Die gesunde Entfaltung dieses Keimes ist als die positive, und die Abwehr aller fremdartigen Ansätze und Einflüsse als die negative Aufgabe aller weitern Lehrbestimmungen zu fassen. Dass Jesus Christus im Verhältniss zur Vergangenheit 1 etwas Neues, Ursprüngliches, mit-

hin eine Offenbarung, und im Blick auf die Zukunft ein in der Idee schon Vollendetes, keiner Berichtigung und Verbesserung Bedürftiges 2 ans Licht brachte, ist somit ein apologetisches Axiom, das wir an die Spitze der Dogmengeschichte zu stellen berechtigt sind, und wonach wir jede Erscheinung in derselben zu messen haben. Wir können daher auch nicht die Lehre trennen von der Person, denn das eigenthümliche, ungetrübte Verhältniss, in dem Christus als der Sohn Gottes zum himmlischen Vater stand, die Entschiedenheit, womit er von diesem Verhältniss zeugte, und die geistig-sittliche Umwandlung, die von ihm aus als dem Erlöser über die Menschheit sich verbreiten sollte, bildet den Kern und Mittelpunkt seiner Lehre, welche ihrem Wesen nach zwar noch kein in schon fertigen Begriffen beschlossenes System, wohl aber die Bezeugung einer religiös-sittlichen Thatsache ist, deren frohe Botschaft (εὐαγγέλιον, κήρυγμα) an Alle ergehen sollte zu ihrem Heil, auf die Bedingung des Glaubens und die Bereitwilligkeit der Lebenserneuerung und Sinnesänderung hin. Jesus ist nicht der Anfänger einer Dogmatik, wohl aber der Anfänger und Vollender des Glaubens (Hebr. 12, 2), nicht Stifter einer Schule, sondern Religionsstifter und Kirchenstifter im eminentesten Sinne des Wortes, weshalb er denn auch keine in wissenschaftliche Form gefassten Dogmen, sondern göttliches Wort in einfach menschlicher, volksthümlicher Weise, meist in Bildern und Sprüchen vortrug. Diese finden wir niedergelegt in den kanonischen Evangelien, doch in auffallend verschiednerer Form bei Johannes als bei den Synoptikern<sup>3</sup>. Den eigenthümlichen Gehalt der Lehre Jesu zu ermitteln und ihn auf gewisse Grundvorstellungen, auf ein einheitliches Princip zurückzuführen, ist eine Aufgabe, in welche die evangelische Schrifterklärung, das Leben Jesu, die Apologetik und die biblische Dogmatik sich zu theilen haben.

<sup>1 &</sup>quot;Das Amt des Erlösers war nicht Vortrag des Dogma's, Aufstellung einer dogmatischen Lehrformel, sondern Selbstdarstellung, Offenbarung seiner Einheit mit dem Vater. Seine Person war Thatsache, nicht Begriff." Schwegler, Montanismus S.3. Allerdings schloss sich Jesus auch an Vorhandenes an, namentlich an den Mosaismus in der Lehre von einem Gott, auch wohl an die herrschenden Zeitvorstellungen und Zeiterwartungen in der Lehre von den Engeln, dem Reiche Gottes u. s. f. Aber es hiesse sein Werk zu eng fassen, wenn man in ihm blos den Reformator des Judenthums sehen und ihn am Ende selbst zum Ebioniten machen wollte; s. Schwegler, das nachapostolische Zeitalter, S. 89 ff. (das Urchristenthum). Vgl. übrigens über die Stellung der DG. zu der Lehre Jesu und der App. Dorner, Entwicklungsgeschichte der Lehre von der Person Christi, I. 1. S. 68. Gieseler, DG. S. 4 u. S. 29 ff. Baur S. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine Perfectibilität des Christenthums ist von dem christlichen Standpunkte aus nicht gedenkbar, wenn darunter eine Erweiterung oder Vervollkommnung der Ides soll verstanden werden, denn diese ist eine in sich abgeschlossene

und zugleich verwirklichte durch die Erscheinung des Gottmenschen; daher ist auch innerhalb der Dogmengeschichte kein Raum für eine über das Christenthum des Stifters hinausgehende neue Offenbarung. (Vgl. den seit Strauss erregten Streit in Beziehung darauf, ob und inwiefern in einem Einzelwesen das religiöse Leben, doch eben nur dieses zunächst, vollendet zu denken sei?)

Wie weit schon die synoptischen Berichte in ihren Mittheilungen der Lehrwatzige Jesu von einander abweichen und wie diese Verschiedenheit wieder summenhänge mit der Frage nach der Priorität des Matthäus oder des Marcu, ist anderwärts zu erörtern. Ebenso muss die wichtige Untersuchung über den Ursprung des 4. Evangeliums einstweilen für uns eine offene Frage bleiben. So viel können wir immer als Sicheres aufnehmen: In den Synoptikern zeigt sich uns mehr doctrina Christi, in Joh. mehr doctrina de Christo: daher der Vorzug der Objectivität auf Seiten der Synoptiker. Wenn indess auch eine subjective Färbung von Seiten des vierten Evangelisten in der Auffassung und Wiedererzählung der Reden Jesu zugegeben werden muss, so ist damit noch sicht die Glaubwürdigkeit des Berichts und die religiöse Wahrheit des Mitgethelten in Zweifel gezogen; vgl. Ebrard, das Ev. Joh. Zürich 1845. Wie sehr übrigens auch bei den Synoptikern die göttliche Würde Christi heraustrete, legt für jeden unbefangenen Leser zu Tage; s. Dorner a. a. O. S. 79 ff.

# §. 18. Die Apostel.

\*\*Nemder\*\*, Geschichte der Pflankung und Leitung der christlichen Kirche durch die Apostel, Bd. II. 6. Abschnitt. G. Ch. R. Meitheri, der Religionsglaube der Apostel Jesu nach seinem Ursprange und Werthe, 1. Bd. Gött. 1826. 8. Ch. F. Båhme, die Religion der Apostel Jesu Christi aus ihren Urkunden dargestellt, Halle 1829. — Kieuker, Johannes, Petrus und Paulus, Riga 1785. J. Ch. E. Schmid, dissertatt. II de theologia Joannis Apostoli, Jen. 1801.

\*\*L. Usteri, Entwicklung des paulinischen Lehrbegriffs in seinem Verhältniss zur biblischen Degmatik des N. Test. Zürich 1824. 29. 31. 32. A. F. Dähne, Entwicklung des paulinischen Lehrbegriffs, Halle 1835. Ferd. Baur, der Apostel Paulus, Tüb. 1845. Frommann, der Johanneische Lehrbegriff in seinem Verhältniss zur gesammten biblisch-christlichen Lehre, 1839. 8. K. R. Köstlin, der Lehrbegriffe, Berlin 1843. W. Steiger, der erste Brief Petri, mit Berücksichtigung des ganzen biblischen Lehrbegriffs, Berlin 1832. — Im Ganzen: Zeller, Aphorismen über Christenthum, Urchristenthum und Unchristenthum, in Schweglers Jahrbüchern der Gegenwart 1844 (Juni). \*A. Schwegler, das nachapostolische Zeitalter, Tüb. 1846. I. W. O. Dietlein, das Urchristenthum, eine Beleuchtung der von der Schule des Dr. Baur in Tüblingen über das apostolische Zeitalter aufgestellen Vermuthungen, Halle 1945. \*Dorner a. a. O. Schwegler, Apologetisches und Polemisches (gegen Dorner) in Zeilers Jahrbüchern 1846. V. 1 ff. Planck, Judenthum u. Urchristenthum, ebend. 1847. S. 28 ff. H. W. J. Thiersch, die Kirche im postolische Zeitalter u. die Entstehung der neutestamentlichen Schriften, Frankft. 1852. Baumgarten, die Apostolgeschichte oder der Entwicklungsgang der Kirche von Jerusalem bis Rom, Halle 1852. E. Reuss, Illistoire de la Théologie chrétienne au siècle apostolique, Par. 1852. Ed. 3. 1864. F. Ch. Baur, das Christenthum u. die christliche Kirche der 3 ersten Jahrhunderte, Tüb. 1853. Lechler, das apostolische u. das nachapostolische Zeitalter (gekrönte Preisschrift), Haarlem 1854. 2.

Auch die ersten Jünger des Herrn trugen zwar so wenig als ihr Meister ein dogmatisches System vor; doch da bei ihnen die ursprüngliche Lehre Jesu schon theoretisch durch die Reflexion und praktisch durch des Herzens und Lebens Erfahrung hindurchgegangen war, und seine geistige Person selbst in jedem von ihnen wieder eine eigenthümliche Gestalt gewonnen hatte, so finden wir bei den Aposteln, so weit wir sie aus ihren Reden und Schriften kennen 1, bereits die Ansätze zu einem christlichen Lehrganzen, und zwar so, dass, während Petrus und Jacobus mehr (vergleich-

So blieb allerdings das paulinische Christenthum lange Zeit ein verborgener Schatz im Acker der Kirche, bis es nach seiner ganzen Bedeutung im Reformationszeitalter erkannt ward. So ist erst die neuere Religionsphilosophie wieder in die Tiefen johanneischer Anschauung zurückgeführt worden. Was aber endlich den allerdings auffallenden Abstand betrifft zwischen der apostolischen Zeit und der (dogmatisch minder productiven) nachapostolischen, so wäre schon das Eintreten einer Zeit der Abspannung auf die der allseitigen geistigen Anregung nichts so Unnatürliches, und auch hierzu liessen sich Analogien finden in der Geschichte, z. B. der Reformation. Ueberdies aber ist bemerkt worden, dass die Aufgabe der nachapostolischen Zeit, wenn auch nicht die der Dogmen-, doch der Kirchen-bildenden Thätigkeit war, während dann mit der Zeit der Apologetik die eigentlich dogmatische Arbeit beginnt, vgl. Dorner, I. S. 130 ff.

#### §. 19.

#### Zeithildung und Philosophie.

Souverain, le Platonisme dévollé, Amst. 1700; deutsch: über den Platonismus der Kirchenväter mit Anm. von Löffier, 2. Aufl. 1792. Daggeen: Keil, de doctoribus veteris ecclesiae, enlpa corruptae per platonicae senten tias theologiae liberandis, commentatt. XII (opusc. academ. P. II.). Imm. Fichle, de Philosophiae novae platonicae origine, Berol. 1818. 8. Ackermann, das Christilche im Plato und in der platonischen Philosophie, Hamb. 1835. F. Beur, das Christilche des Platonismus, oder Socrates u. Christus, in Tüb. Zeitschr. für Theol. 1837. Heft 3. A. F. Dähne, geschichtliche Darstellung der Jüdisch-alexandrinischen Religiom-philosophie, in 2 Abtheliungen, Halle 1834. Gfrörer, kritische Geschichte des Urchristenthums, 1. Bd. auch u. d. T.: Philo und die alexandrinische Theosophie, 2. Th. gr. 8. Ntuttg. 1831. Dess. das Jahrhundert des Heils, 2. Abth. Stuttg. 1836 (zur Geschichte des Urchristenthums). Georgii, über die neuesten Gegenskize in Auffassung der alexandrieschen Religionsphilosophie, inabesondere des jüdischen Alexandrinismus, in Iligens Zeitschrift für historiache Theologie 1839. 3. S. 1 ff. 4. S. 1 ff. Tennemann, Geschichte d. Philosophie, Bd. 7. Schleiermacher, Geschichte der Philosophie, S. 154 ff. Ritter, Geschichte der Philosophie, Bd. 4. S. 418 ff. Baur, DG. S. 82 ff. 242 ff. † Hisber, die Philosophie der Kirchenväter, München 1859. Ueberweg (§. 7. 1). M. Schneckenburger, Vorlesungen über neutestamentilche Zeitgeschichte, Frankf. 1862. † Becker, das philosophische System Plato's in seiner Beziehung zum christilichen Dogma, Freiburg 1862.

So wenig das Christenthum nach seiner Eigenthümlichkeit begriffen wird, wenn man es nur als eine neue Philosophie und nicht vielmehr als thatsächliche Offenbarung des Heils fasst, so wenig darf verkannt werden, dass es in seinen Denkformen an Vorhandenes sich anschloss, dieses aber mit seinem neuen belebenden Geiste durchdrang und es in sein Eigenthum verwandelte 1. Dies gilt namentlich von der alexandrinischen Bildung, welche am vollständigsten durch Philo repräsentirt wird 2 und welche bereits in einigen der neutestamentlichen Schriften, namentlich in der Logoslehre, wenn auch nur in den allgemeinsten Umrissen, zu Tage tritt<sup>3</sup>, später aber auf die christliche Speculation einen entschiedenen Einfluss übte 4.

1 "Es ist eine durchaus unhistorische und unhaltbare Voraussetzung, wenn man annimmt, das ursprüngliche Christenthum sei unphilosophisch und sodann auch undogmatisch, und es müsse sich das Vermögen der Philosophie und der Dogmenbildung erst von der Welt zutragen lassen." Lange a. a. O. S. 41. Wohl aber ist das geschichtlich, dass, ehe das Christenthum eine neue Philosophie aus eigner Lebensmacht erzeugte, es sich eben doch an die vorhandenen Denkformen anschloss, und dass sonach die Welt allerdings in dem dognhildenden Process der Kirche "voraneilte". Vgl. ebend. S. 42. u. Gieseler, 3. 8. 44.

- <sup>2</sup> Vgl. Grossmann, quaestiones Philoneae, Lips. 1829. Theile, Christus und ilo, in Winer's und Engelhardt's krit. Journal, Bd. IX. St. 4. S. 385. Schef, quaest. Philon. Sect. 2. p. 41 ff. Lücke, Comm. zu Joh. I. S. 249. (Das itere unten §. 41 bei der Logoslehre.) Ausgaben des Philo: Turnebus (1552), whel (1613), die Pariser (1640), \*Mangey (1742), Pfeiffer (5 Voll. Erl. 1820), hter (1828—30), bei Tauchnitz (Lpz. 1851 ff.). Vgl. den Commentar zu ilo's Buch de opificio mundi von J. G. Müller, Berlin 1841. Edw. v. Mut, Untersuchungen über Philo in Beziehung auf die der (Petersburger) Akanie gehörigen Handschriften, 1840.
- Was bei Philo blos eine abstracte, ideale Vorstellung war, tritt im Chriathum als concrete Thatsache, als ein geistig-historisches Factum auf dem biete des religiösen Lebens heraus; daher "ist es ebenso unhistorisch, den stuss der Zeit auf die äussern Erscheinungen und die didaktische Entting des Evangeliums zu leugnen, als den innern Ursprung und das wahre men desselben aus der Zeit absuleiten" Lücke a. a. O. Vgl. Dorner a. a. Einl. S. 21 ff.
- Vieles von dem, was man sonst (seit Souverain) unter dem "Platonismus Kirchenväter" begriff, ist durch die neuere Wissenschaft darauf reducirt rden, "dass der allgemeine Einfluss des Platonismus der verstärktere und timmtere des gebildeten Heidenthums überhaupt war" Baumg.-Crus. Compend. 3. 67. vgl. Gieseler, DG. S. 44. So ist namentlich der Vorwurf des Platomus, der Justin dem M. gemacht wurde, bei näherer Betrachtung unhalt; s. Semisch, über Justin d. M. H. S. 227 ff. Begründeter erscheint derbe gegenüber den alexandrinischen Lehrern, namentlich dem Origenes. Aber hier, sowie bei dem theilweisen Einfluss des Aristotelismus und Stoicissunf gewisse Denkweisen der Zeit, darf man nicht vergessen, dass in dieser t "die Philosophie nur fragmentarisch und nur an der Theologie erscheint" tleiermacher a. a. O. S. 154; vgl. auch Redepenning, Origenes (Bonn 1841). I. S. 91 ff. Baur a. a. O.

#### **§**. 20.

#### Glaubensregel. Apostolisches Symbolum.

\*\*heineke\*\*, Ursprung und Entwicklung der Orthodoxie und Heterodoxie in den ersten 3 Jahrhunderten (in Daub und Creuzers Studien, Heidelb. 1807. Bd. III. S. 96 ff.). †Möhler, Einheit der Kirche oder Princip des Katholicismus im Geiste der Kirchenväter der ersten 3
Jahrhunderte, Tüb. 1825. J. G. Vossius, de tribus symbolis diss. III. Amst. 1701. fol.

(P. King) History of the Apostles' Creed, with critical observations, 5. ed. Lond. 1738. (lat.
von Olearius, Lips. 1766. Bas. 1768). Rudelbach, die Bedeutung des apostol. Symbolums,
Lpz. 1844. J. Stockmeyer, über Entstehung des apostl. Symbolums, Zür. 1846. Baur a. a.
O. 8. 213.

Noch ehe jedoch mit Hülfe der philosophischen Speculation eine ssenschaftliche Theologie unter der Form der γνῶσις sich ausdete, stellte sich der apostolische Glaube als einfache πίστις fest, d zwar auf historischem Wege, durch Zusammenordnung der für sentlich gehaltenen Elemente (στοιχεῖα) des christlichen Glaubens. st pflanzte sich das κήρυγμα ἀποστολικόν, die παράδοσις ἀποστοτή mündlich fort, und trat dann später in schriftlichen Aufzeichngen hervor <sup>1</sup>. Aus den verschiedenen Taufbekenntnissen der Hagenbach, Dogmengesch. 5. Auf.

ältesten Kirche bildete sich nach aller Wahrscheinlichkeit das sogenannte apostolische Symbolum, welches, wenn auch nicht von den Aposteln herrührend, doch die Grundzüge der apostolischen Ueberlieferung in weiten Umrissen bewahrte

- <sup>1</sup> S. die Glaubensregeln des Iren. adv. haer. I. c. 10 (Grabe c. 2). Text. de virgg. vel. c. 1; de praescript. Haer. c. 13; adv. Prax. c. 2. Orig. de princ. procem. §. 4. bei Münscher, herausg. von v. Cölln I. S. 16—19. Ueber die Bedeutung der Tradition selbst und ihr Verhältniss zur Schrift vgl. unten §. 33 u. 37. "Die Glaubensregel war nicht durch Interpretation der heiligen Schriften gewonnen, sondern aus der in den Gemeinden fortgepflanzten apostolischen Tradition entnommen" Gieseler, DG. S. 50.
- <sup>2</sup> Die Sage vom apost. Ursprung bei Rufin. exposit. symb. apost. (bei Baron. annal. a. 44. No. 14) wurde schon von Laur. Valla, später auch von Erasmus bezweifelt; während die frühern Protestanten, z. B. die Magd. Cent. (Cent. I, 1. 2. p. 66) ihr noch Glauben schenken. Vgl. Basnage, exercitatt. hist. crit. ad a. 44. No. 17. Buddei Isagoge p. 441 und die dort citirten Schriften. Noander, KG. I, 2. S. 535 u. die oben angeführten Werke. Marheineke S. 160.

#### §. 21.

#### Häresien.

Th. Ittig, de hacrosiarchis aevi apostolici, Lips. 1690. 1703. 4.

Alles, was von dem apostolischen Kanon der Lehre sich entfernte, erschien der Kirche gegenüber als alesous (Irrlehre, Ketzerei). Schon im apostolischen Zeitalter finden wir verschiedene Irrlehrer, die in den Schriften des Neuen Testaments selbst, andere, die von den ältern Kirchenschriftstellern erwähnt werden, über deren Persönlichkeit und Lehre jedoch manches noch in einem Dunkel schwebt, das bei dem Mangel an sichern historischen Zeugnissen schwerlich zur Befriedigung der Wissenschaft aufgehellt werden wird.

¹ Αῖρεσις (von αἰρεῖσθαι) und σχίσμα waren ursprünglich synonym 1 Cor. 11, 18. 19; später aber wurde das erstere für eine Absonderung in der Lehre, letzteres für eine Spaltung gebraucht, welche wegen liturgischer, disciplinarischer oder kirchenpolitischer Meinungsverschiedenheit entstand. Ursprünglich involvirt das Wort αἴρεσις keinen Tadel: es ist vox media, im N. T. Act. 5, 17. 15, 5. 25, 5. Selbst bei kirchlichen Schriftstellern heisst das Christenthum eine secta (Tert. apol. I, 1 und an vielen andern Stellen), und noch von Constantin wird die kath. Kirche αἵρεσις genannt (Eus. X. c. 5). Dagegen steht das Wort schon Gal. 5, 20 susammen mit ἐριθεῖαι, διχοστασίαι u. s. w. vgl. 2 Petr. 2, 1 (ψευδοδιδάσκαλα). Synonymen sind: ἐτεροδιδασκαλία 1 Tim. 1, 3. 6, 3; ψευδώνυμος γνώσις ib. 6, 20; ματαιολογία 1 Tim. 1, 6; das Appellativum αἰρετικός Tit. 3, 10. Vgl. Wetsten. N. T. II, 147. Suicer, Thes. u. d. W. — Verschiedene Etymologies des deutschen Wortes "Ketzer" (ital. Gazzari, ob von καθαρός oder von den Chazaren — wie bougre von den Bulgaren? oder gar von Katze?) vgl. Mosheim, unpart. u. gründl. Ketzergesch. Helmst. 1746. 4. S. 357 ff. Wackernagel, altdeutsches Lesebuch, Sp. 1675. Jac. Grimm in der Rec. von Klings Ausg. der

holdschen Predigten, Wiener Jahrbb. Band 38. S. 216. Ueber den wissenftlichen Nutzen der Ketzereien Orig. Hom. 9. in Num. Opp. T. II. p. 296: si doctrina ecclesiastica simplex esset et nullis intrinsecus haereticorum astum assertionibus cingeretur, non poterat tam clara et tam examinata i fides nostra. Sed idcirco doctrinam catholicam contradicentium obsidet gnatio: ut fides nostra non otio torpescat, sed exercitiis elimetur. Vgl. de civ. D. XVIII. c. 51.

Ueber die verschiedenen Parteien in Corinth (die jedoch nur Spaltungen er Gemeinde, nicht Trennung von ihr bewirkten) vgl. Dan. Schenkel, de mis Corinthia primaeva factionibus turbata, Bas. 1838. F. Ch. Baur, die stuspartei. — Am meisten haben der Brief an die Colosser und die Paulbriefe die biblischen Häresiologen beschäftigt. Ueber die Erstern (ob sophische essäische Juden oder Judenchristen?) vgl. Schneckenburger im ang zur Schrift über die Proselytentaufe, S. 213. Böhmer, Isagoge in Ep. mlo Ap. ad Coloss. datam (1829) p. 131. Neander, Ap. Gesch. Bd. 2. r den Letztern werden nur Hymenaeus und Philetus namhaft gemacht, als gner der Auferstehungslehre, 2 Timoth. 2, 17. 18. Indessen hängt die Unschung über das Wesen dieser Häretiker genau mit den kritischen Untersangen über diese Briefe selbst zusammen. Vgl. F. Ch. Baur, die sogenten Pastoralbriefe des Apostels Paulus, aufs Neue kritisch untersucht, tg. 1835. Dagegen: Michael Baumgarten, die Aechtheit der Pastoralbriefe, lin 1837; womit zu vergleichen Baur's Erwiderung in dessen Schrift: Ueber Ursprung des Epicopats (Tübing. 1838) S. 14 ff.; vgl. auch Schwegler a. ). und Dietlein, Urchristenthum. Ueber die Nicolaiten Apoc. 2, 6. 15 und Balaamiten 2, 14 (vgl. Iren. I, 26 und die falsche Zurückführung auf Ni-Act. 6, 5) s. die Commentarien zur Apokalypse (Eurald p. 110) und mder, KG. I, 2. S. 774 ff.

• Ueber die sogenannten Archihäretiker: Simon Magus, den zwar das N. 4. Act. 8 als einen sittlich verwerflichen Menschen, aber nicht als Häretiker nt, den jedoch Clem. Al. (Strom. II, 11. VII, 17) und Orig. (contra Cels. I. 57) zum Stifter einer Secte machen, ja den Irenaeus (adv. Haer. I, 23. 24) I Epiphanius (Haer. 21) als Urheber aller Ketzerei bezeichnen und von des-1 Schicksalen und Disputation mit Petrus viel gefabelt wurde (s. die Clentinen und Justinus Martyr, apologia I. c. 56), sowie über die beiden Saritaner Dositheus und Menander (Eusebius III, 26) vgl. Neander, KG. I, 2. 779 und die übrigen Kirchenhistoriker; Marheineke (in Daub's Studien a. Dorner sagt a. a. O. S. 144: "Die halb mythisch gewordenen stalten des Simon Magus, Menander, Dositheus beweisen wenigstens, dass in verischen Gegenden die mit dem Gnosticismus zusammenhängenden Berungen frühe auftauchten." Die Behauptung des Hegesipp (Eus. III, 32. IV, , dass die Kirche bis auf Trajan durch keine Ketzerei befleckt worden sei τρθένος παθαρά καὶ ἀδιάφθορος ξμεινεν ή ξκκλ.), ist nicht so zu verstehen, s überhaupt keine Ketzereien existirten, sondern dass bis zum Tode des son (108) das Gift der Ketzerei nicht habe in die Kirche eindringen können. ch beschränkt sich Hegesipp's Urtheil auf den palästinensisch-jüdischen sichtskreis; vgl. Vatke in den Jahrbb. für wiss. Kritik 1839. S. 9 ff. Dorner **a.** O. S. 223. Mangold, die Irrlehren der Pastoralbriefe, Marburg 1856. 108 ff.

#### §. 22.

## Judaismus und Ethnicismus.

Zweierlei Abwege waren es, vor welchen sich das junge Christenthum zu hüten hatte, wenn es nicht seine Eigenthümlichkeit als Religion verlieren und in eine schon vorhandene sich auflösen wollte: vor dem Zurücksinken in das Judenthum auf der einen, und vor der falschen Vermischung mit dem Heidenthum und der aus demselben entlehnten Speculation und mythologisirenden Tendenz auf der andern Seite; daher die frühesten Häresien, von denen sich mit Sicherheit etwas sagen lässt, entweder als judaisirende oder als ethnicisirende (hellenisirende) Richtungen erscheinen, obwohl bei der Vermischung jüdischer und heidnischer Elemente zur Zeit des aufblühenden Christenthums auch vielfache Modificationen und Uebergänge des einen in das andere stattfinden konnten.

Ueber die verschiedenen Gestaltungen des Heidenthums (occidentalisches und orientalisches), sowie über die frühere und spätere Periode des Judenthums vgl. *Dorner* a. a. O. S. 4 ff.

#### §. 23.

#### Ebionitismus und Cerinth. Doketen und Gnostiker.

Gieseler, von den Nazarkern und Ebioniten, in Stäudlins und Tzschirners Archiv Bd. IV. St. 2. Credaer, über Essker und Ebioniten und einen theilweisen Zusammenhang derselben, in Winers Zeitschrift für wissenschaftl. Theologie, 1827. Heft 2. u. 3. Lobeg. Lange, Bd. träge zur kitern Kirchengeschichte, Lpz. 1826. 1. Bd. Baur, de Ebionitarum origins et doctrina ab Essenis repetenda, Tübing. 1831. Schneckenburger, Beiträge zur Einleitung im Neue Testament, Stutig. 1832. A. Schliemann, die Clementinen nebst den verwandten Schriften und der Ebionitismus, ein Beitrag zur Kirchen- und Dogmengeschichte der ersten Jahrhunderte, Hamb. 1844. Schwegler a. a. O. A. Hilgenfeld, die elementinischen Recognitionen und Homilien, Jena 1848. Schwidt, Cerinth, ein judaisirender Christ, in seinen Bibliothek für Kritik und Exegese, Band I. 8. 181 ff. Paulus, historia Cerinthi, in seinen Introductionis in N. Test. capita selectiora, Jen. 1799. A. H. Niemeyer, de Docetis, Hal. 1823. 4. Levald, de doctrina gnostica, Heidelb. 1819. F. Lücke, in der theologischen Zeitschrift, Berlin 1820. Heft 2. S. 132. \*Neander, genetische Entwicklung der vornehmsten gnostischen Systeme, Berlin 1818. Matter, histoire critique du Gnosticisme, Paris 1828. IL † J. A. Möhler, Versuch über den Ursprung des Gnosticismus (1831, in den gesammelten Schriften S. 403 ff.) \*Baur, christiiche Gnosis oder die christliche Religionsphilosophie in ihrer geschichtilehen Entwicklung, Tüb. 1835. Dessen Christenthum u. die Kirchengeschichten der 3 ersten Jahrhunderte (an verschiedenen Stellen). Jacobi in Hersogs Realen. V, 204 ff. \*R. A. Lipsius, der Gnosticismus, sein Wesen, Ursprung u. Entwicklungagang. Lpz. 1860. 4. (Abdruck aus Ersch u. Gruber). A. Hilgenfeld, Bardesanes, der leitzie Gnostiker, Leips. 1864. Mölder, Geschichte der Kosmologie (s. §. 47). Vgl. die Kirchenu. Dogmengeschichten von Gieseler, Neander, Baur, Hase, ferner Schleiermacker, Geschichte der Philosophie, S. 160—65. u. die einzelnen in der Ueberschrift genannten Artikel in Hersogs Realencyklophidie.</

Die judaisirende Richtung wird besonders repräsentirt durch die Ebioniten 1, zu denen die Nazarener 2 als eine der rechtgläubigen Lehre näher stehende Abart sich verhalten, und mit denen noch andere judaisirende Secten von unbestimmterem Charakter zusammenhängen 3. An diese Richtung schliesst sich auch Cerinth 4 an, der den Uebergang bildet zu dem mit heidnischer Gnosis vermischten Judaismus, welchen wir in den sogenannten Clementinen 3 dargestellt finden. Den strengen Gegensatz zur jüdisch-ebioniti-

hen Richtung bilden erst einfach die Doketen 6, und weiterhin in annigfachen Verzweigungen die Gnostiker 7, von denen jedoch die nen wieder einen schroffern Gegensatz zum Judenthum darstellen s die andern 8, ja einige sogar wieder in den Ebionitismus überhlagen 9, während der eigenthümlich für sich dastehende Marcion zer den Gegensatz des Heidnischen und Jüdischen hinausstrebt, bei aber auch über jede historische Vermittlung sich hinwegsetzt id das Christenthum in die Luft baut 10.

<sup>1</sup> Ueber deren Benennung von بِهْجِهُوْنَ und Geschichte vgl. Orig. contra Cels. von Anf. Iren. adv. Haer. I, 26. Tert. praescr. Haer. 33; de carne Christi c. . Ens. IV, 27. Epiphan. Haer. 29.30. Hieron. in Matth. 8, 9. 19, 20; (c. 66) VIII in Jesaiam; Catal. scriptor. eccles. c. 3. — und die Lehrbücher der rehengesch. Verschiedene Ansichten über die Entstehung der Ebioniten: chlismann S. 459 ff. (nach Hegesipp bei Eus. III, 32 u. IV, 22) setzt sie nach ■ Tode des Simeon v. Jerusalem. Nach der Tübinger Schule (Schwegler) ire der Ebionitismus so alt als das Christenthum, Christus selbst ein Ebionit, d erst Paulus hätte den ersten Schritt über den Ebionitismus hinausgethan. Die judaisirende Richtung, die im Ebionitismus sich festsetzte, reicht allerags schon in das Urchristenthum zurück; nicht Alle vermochten das Christenum in seiner universalistischen Bedeutung sich anzueignen, wie Paulus. Aber 🗪 judenchristliche Richtung hielt sich längere Zeit als eine dürftigere neben r paulinischen, ohne darum als Ketzerei betrachtet zu werden. Einmal aber m freiern Geiste des Paulinismus überflügelt\*), blieb ihr nur die Wahl, zu rkümmern (indem ihr Anhang zu einer jüdischen Secte zusammenschrumpfte), er su verwuchern, indem sie mit anderweitigen (gnostischen) Elementen sich rband: der pseudoclementinische Ebionitismus (vgl. Note 5). Den erstern t man auch den vulgären Ebionitismus genannt. Sein Charakteristisches ist s Halten an jüdischer Satzung, wonach das Gesetz auch für die Christen rhindlich sein sollte; dieses liess ihnen auch keinen höhern Begriff von risto zu, als den des jüdischen Messias. Wenn sie daher Jesum für einen In Josephs und der Maria hielten, so hatte dies bei ihnen nicht (wie bei m Artemoniten, §. 24) eine rationalistische Quelle, sondern es wurzelte in der bet in der Armseligkeit und Schwunglosigkeit ihres Geistes. Zu diesem jüdihen Gesetzes- und Messiasbegriff würden denn auch wohl die sinnlichen chiliaischen Erwartungen passen, deren sie jedoch nur Hieronymus a. a. O. behuldigt.

<sup>2</sup> Origenes (contra Cels. V. Opp. I. p. 625) spricht von zweierlei Ebioniten, won die einen der orthodoxen kirchlichen Meinung näher kamen als die dern. Diese gemässigtern Ebioniten hielt man längere Zeit für dieselben, siche Hieron. und Epiphan. mit dem früher allen Christen- gemeinsamen men der Nazarener bezeichnen, und welche das Gesetz (die Beschneidung) ir für Judenchristen verbindlich machten und Jesum für den Sohn der Jungmu, wenngleich für einen blossen Menschen hielten, insofern sie die Präexienz ausschlossen. Vgl. die Abh. von Gieseler a. a. O. Nach neuern Unter-

<sup>\*) &</sup>quot;Die Orthodoxie, wenn sie von der Bildung des Zeitalters überfütigelt und von der öffentlichen Meinung verlassen ist, wird zur Ketzerei." Haze. Und weil überhaupt kein Stehenbleiben möglich ist, so ist anzunehmen, dass der Ebionitismus Rückschritte machte, nach dem Judenthum zu. Vgl. Derzer a. a. O. S. 304 f.

suchungen (Schliemann) sollen die Nazarener nie mit den Ebioniten zusammengeworfen worden sein; die Scheidung, welche Orig. unter den Ebioniten macht, soll sich vielmehr beziehen auf den Gegensatz der vulgären Ebioniten zu den gnostischen (s. Note 5). Dagegen würde nach Schwegler (nachapost. Zeitalter I. S. 179 ff.) der nazaräische Standpunkt nur die "früheste primitive Entwicklungsstufe des Ebionitismus sein". Sowohl er, als auch Hilgenfeld (a. a. O.) verwerfen die von Schliemann gemachte Unterscheidung. Am einfachsten wird mit Dorner a. a. O. S. 301 ff. angenommen, dass die Ebioniten in das Judenthum zurückgesunkene und dadurch eben häretisch gewordene Nazarener (Judenchristen) sind.

- <sup>3</sup> Elkesaiten, Sampsäer u. s. w. Epiph. Haer. 19, 1—30. 3. 17. (Eus. IV.). 3, Es scheint unmöglich, aus den vernorrenen Erinnerungen des 4. Jahrhunderts diese jüdischen Secten, vielleicht nur Ordensgrade der Essener, genau zu scheiden" Hase, KG. Vgl. indessen Ritschl, über die Secte der Elkesaiten, Ztschr. für histor. Theol. 1853. IV. S. 573 ff. Uhlhorn in Herzogs Realencykl. unter "Elkesaiten".
- <sup>4</sup> Iren. I, 26. Eus. h. e. III, 28 (nach Cajus von Rom und Dionysius von and Alexandrien). Epiph. Haer. 28. Vgl. Olshausen, hist. eccles. veteris monuments a praecipua, Vol. I. p. 223—25. Nach Irenaeus würde Cerinth durch seine Behauptung, dass die Welt nicht vom höchsten Gott geschaffen sei, sich vom Ebionitismus entfernen und darin eher dem Gnosticismus verwandt sein, obwohldas Leugnen der jungfräulichen Geburt auch wieder zum Ebionitismus passt; and doch hat bei ihm dies Leugnen schon einen rationalistischen Grund (impossibile enim hoc ei visum est). Nach den Berichten bei Eus. hätte seine Hauptketzerei in einem groben Chiliasmus bestanden, mithin im Judaismus. Vgl. die Abhandlungen von Poulus und Schmidt, und über die merkwürdige, dennoch nicht unerklärliche Vereinigung des Jüdischen und Gnostischen: Baur, Gnosis S. 404 f. Dorner a. a. O. S. 310 statuirt eine eigene Klasse cerinthischer Ebioniten, die ihm den Uebergang zu den Pseudo-Clementinen bildet.
- <sup>5</sup> Wie Cerinth mit der jüdischen Auffassung auch wieder gnostische Elemente verband, so auch diejenige Partei der Ebioniten, die in den Clementinen (Homilien des Ap. Petrus, welche von Clemens Romanus sollen aufgezeichnet sein) ihren Sitz hat. Vgl. Neander's Anhang zu den gnostischen Systemen u. KG. I, 2. S. 619 f. Baur, Gnosis S. 403 und Zus. S. 760, sowie dessen oben angeführtes Programm. Eine von diesen Gelehrten verschiedene Ansicht hat Schenkel aufgestellt (in der §. 21 Note 2 angeführten Dissert.), wonach die clementinische Richtung überhaupt nicht zur judaisirenden, sondern zu der (im folgenden §. anzuführenden) rationalisirenden monarchianischen Richtung in Rom gehören würde (vgl. Lücke's Rec. in den Gött. gelehrten Anzeigen 1839. 50. u. 51. Stück, und Schliemann a. a. O. S. 357 ff.). Eine treffende Charakteristik dieser aus dem Judaismus in den Paganismus überschlagenden Richtung findst sich bei Dorner a. a. O. S. 324 ff. Uebrigens ist die Untersuchung über die Clementinen noch nicht abgeschlossen, vgl. Hilgenfeld a. a. O. - Ausg.: Clementinorum Epitomae duae, altera edita correctior, inedita altera nunc primum integra ex codd. romanis et excerptis Tischendorfianis, cura Alb. Rud. Maz. Dressel. Lips. 1859.
- <sup>6</sup> Die Doketen, welche bereits Ignat. ad Ephes. c. 7—18, ad Smyrn. c. 1—8, ja wahrscheinlich schon der Ap. Johannes (1 Joh. 1, 1—3. 2, 22. 4, 2 ff. 2 Joh. 7; ob auch im Prolog zum Evang.? vgl. Lücke zu Joh.) bekämpfte, können als die rohen Vorläufer der Gnostiker betrachtet werden; denn "obgleich der Doketismus zum Charakter der Gnosis überhaupt gehört, ist doch bisvoilen auch

on den Doketen als einer besondern gnostischen Secte die Rede" Baur, Chritenthum der drei ersten Jahrhunderte S. 207. Der Doketismus bildet insofern in schroffsten Gegensatz gegen den Ebionitismus, als er nicht nur diesem regenüber das Göttliche in Christo festhält, sondern auch das Menschliche, af das sich die Ebioniten allein beschränken, in eine Scheingestalt verflüchigt. Ebionitismus (Nazaräismus) und Doketismus bilden nach Schleiermacher Gisubensl. Bd. I. S. 124) natürliche Häresien und ergänzen sich gegenseitig, sweit Einseitigkeiten sich ergänzen können, schlagen aber eben so leicht wieler die eine in die andere um. Vgl. Dorner S. 349 ff.

7 Wie der Doketismus in dem einzelnen Lehrsatz von Christo, so tritt der reiter entfaltete Gnosticismus in seiner ganzen Geistesrichtung auf das entegengesetzte Aeusserste, in Beziehung auf den judaisirenden Ebionitismus. ticht nur hat auch er doketische Elemente in sich (vgl. die Christologie in der peciellen Dogmengeschichte), sondern auch rücksichtlich der Stellung zum A. lest. ist er mehr oder weniger antinomistisch, und ebenso rücksichtlich der Eschatologie antichiliastisch. Dem Buchstäblichen setzt er das Vergeistigte, Realistischen das Idealistische entgegen. Verflüchtigung der Geschichte Mythisches, Auflösung der positiven Lehren in Speculation, demgemäss eine ornehme Unterscheidung zwischen den blossen Gläubigen und den Wissenden, leberschätzung des Wissens und zwar des ideal-speculativen Wissens (der yraic) in der Religion, sind die Hauptgrundzüge des Gnosticismus\*). Ueber den enchiedenen Sprachgebrauch von yrwois im guten und schlimmen Sinne (yv. κυδώνυμος), γνώστης, γνωστικός vgl. Suicer, Thes. — Quellen: Iren. adv. lacr. (I, 29 ss. II.). Tert. adv. Marcion. lib. V; adv. Valentinianos; Scorpiace outra Gnosticos. Clem. Al. Strom. an verschiedenen Stellen, bes. Buch II. III.

<sup>8</sup> Die verschiedenen Eintheilungen der Gnostiker nach der grössern oder eringern Opposition gegen das Judenthum (Neander), nach den Ländern und em Uebergewichte des Dualismus oder der Emanation, syrische und ägyptische Gieseler), oder syrische, kleinasiatische, römische (sporadische) und ägyptische Matter), oder endlich hellenistische, syrische, christliche (Hase), bieten alle zehr oder weniger Schwierigkeiten dar und machen auch wohl Ergänzungen söthig (wie die eklektischen Secten Neanders und die Marcioniten Gieselers); sber mit Recht hat Baur gezeigt, wie die blosse Eintheilung nach Ländern ine gar zu äusserliche sei (Gnosis S. 106; vgl. auch Dorner S. 355), und daer (S. 109) den Gesichtspunkt, von welchem die Neandersche Classification nsgeht, als den einzig richtigen bezeichnet, "weil in ihr nicht blos ein einzelves untergeordnetes Moment, sondern ein durch das Ganze hindurchgehendes Frundverhältniss ins Auge gefasst ist." Die drei wesentlichen Grundformen, n welche der Gnosticismus nach Baur zerfällt, sind: 1) die valentinische, die neh dem Heidenthum, neben dem Juden- und Christenthum, sein Recht zu Theil werden lässt; 2) die marcionitische, der es besonders um das Christenhum zu thun ist; 3) die pseudoclementinische, die sich besonders des Judenthums mnimmt (s. S. 120). Allein gerade bei der dritten fragt es sich, wie weit sie nit Recht den gnostischen Richtungen beigezählt werde. Sie steht auf der

<sup>\*)</sup> Auch der in neuerer Zeit von Baur u. Lipsius hervorgehobene Gesichtspunkt, nach welchem der Gnostleismus das Christenthum nicht mehr als "lleilsprincip", sondern als Weltpriscip auffasst, spricht für ein Vorwalten des Kosmischen u. Ethnischen über das Ethische des Urchristenthums. Damit soll aber dem Gnostleismus seine geschichtliche Berechtigung nicht abgesprochen werden, indem das Heil in Christo auch das Heil der Welt in den weitesten Beziehungen in sich fasste, mithin auch die Speculation nicht ausschloss.

Grenze des Ebionitischen und Gnostischen (vgl. Note 5). Ueber die Eintheilung Niedner's vgl. Lipsius a. a. O. S. 137 ff. Wenn Schwegler (Montaniam. S. 216) das Judenthum als die gemeinsame Wurzel des Ebionitismus und Gnosticismus aufstellt, so ist dies insofern richtig, als der Gnosticismus sich vielfach an der jüdischen Philosophie gebildet hat. Aber diese selbst strebte ja über das national Jüdische, Gesetzliche hinaus. Der eigentliche Grundcharakter des Gnosticismus bleibt das Paganistische, das freilich auch wieder in das Judaistische zurückschlagen kann, so gut als dieses in das Paganistische sich verirrte. "Das Gemeinsame des Gnosticismus ist der Gegensatz gegen den blos empirischen Glauben, den sie im Ganzen der Kirche vorwerfen, als einen blos auf Auctorität gegründeten" Dorner, S. 353. Das Erkennende (Speculative) in der Religion ist ihm die Hauptsache, und insofern hat er an dem Ergismus des Judenthums sein Correlat (S. 354). Ueber die hohe Bedeutung des Gnosticismus für die Entwicklung theologischer Wissenschaft und kirchlicher Kunst s. Dorner S. 355 ff. Im Einzelnen vgl. noch: Gundert, das System des Gnostikers Basilides, in Rudelb. u. Guericke's Zeitschr. VI. u. VII. Uhlhorn, das Basilidianische System mit Rücksicht auf die Angaben des Hippolytus dargestellt, Göttingen 1855. A. Hilgenfeld, Bardesanes, der letzte Gnostiker, Leips. 1864.

9 Vgl. Dorner I, 1. S. 391 ff.

10 Ebend. S. 381 ff.

#### §. 24.

#### Montanismus und Monarchianismus.

Wernsderf, de Montanistis, Gedani 1751. 4. Kirchner, de Montanistis, Jen. 1832. \*F. C. A. Schwegler, der Montanismus und die christliche Kirche des zweiten Jahrhunderta, Tüb. 1841.
8. \*A. Ritschl, die Entstehung der altkatholischen Kirche, Bonn 1850. 8. 476 ff. F. Ch. Bawr, das Wesen des Montanismus nach den neuesten Forschungen, in Zellers Jahrb. 1851.
4. 8. 538 ff. W. Nöller, in Herzogs Realenc. IX. S. 758 ff. Heinichen, de Alogis, Theodotianis, Artemonitis, Lps. 1829. Giescler, über Hippolytus, die ersten Monarchianer a. die römische Kirche in der ersten Hälfte des dritten Jahrhunderts (Studien u. Krit. 1853. 4.).

Ausser dem Gegensatze des Judaisirenden und Ethnicisirenden konnte sich auch noch innerhalb der christlichen Weltanschauung ein Gegensatz ausbilden, dessen beide äusserste Enden ins Häretische sich verliefen. Denn indem es sich bei der Feststellung des eigenthümlich Christlichen nicht nur handelte um das Verhältniss des Christenthums zu den bisherigen historischen Religionsformen, sondern auch um dessen Verhältniss zur menschlichen Natur und ihren Erkenntnisskräften überhaupt: so konnte sich leicht auf der einen Seite ein überspannter, über die historische Offenbarung des Christenthums hinausgehender Supranaturalismus kund geben, der das Wesen der Geistesinspiration in ausserordentliche, den Gang der historischen Entwicklung unterbrechende Erregung setzte, und so eine permanente Spannung zwischen Natürlichem und Uebernatürlichem zu erhalten suchte, wie sich dies in dem kataphrygischen Montanismus 1 zeigt; oder es konnte auf der andern Seite das Bestreben, die Kluft zwischen Natürlichem und Uebernatürlichem auszufüllen, und die Wunder und Geheimnisse des Glaubens sich irgendwie begreiflich zu machen und sie der verständigen Betrachtung anzupassen, ein kritisch-skeptischer Rationalismus sich aufthun, wie er uns bei der einen Klasse von Monarchianern (Alogern? <sup>2</sup>) begegnet, als deren Repräsentanten wir in unserer Periode Theodotus und Artemon <sup>3</sup> zu betrachten haben, während die als Patripassianismus bezeichnete monarchianische Richtung eines Praxeas, Noët und Beryll <sup>4</sup> sich durch eine tiefere religiöse Grundanschauung von jener unterscheidet und bereits den Anfang bildet zu der sabelianischen Vorstellung, die wir, als eine neue (mehr speculative) Gedankenreihe einleitend, erst in der folgenden Periode betrachten verden.

- 1 Montan aus Phrygien (wo schon im Alterthum der schwärmerische Dienst ler Cybele herrschte) trat um 170 in Ardaban, an der Grenze von Phrygien md Mysien, und dann in Pepuza als Prophet (Paraklet) auf, und zeichnete sch nicht sowohl durch einzelne Häresien im Dogmatischen, als durch ein exaltirtes, überspanntes Wesen aus, wodurch er der Vorläufer aller Schwärmereien warde, die sich durch die Kirchengeschichte hindurchziehen. "Wenn irgend ine, so war des Montanus Lehre gefährlich dem Christenthun. Obgleich sich onst durch nichts als eine aussere Moral auszeichnend und übrigens in allen Dogmen einig mit der katholischen Kirche, griff er doch die Orthodoxie in krem Princip an; denn er betrachtete das Christenthum nicht als geschlossen, ondern als zulassend nicht nur weitere Offenbarungen, sondern sie selbst vermgend und verheissend in dem Ausspruch Jesu von dem Parakletus" Marheiske (bei Daub und Creuzer) S. 150, wo auch der Widerspruch, in den sich er streng positive Tertullian durch den Anschluss an diese Secte verwickelte, emerklich gemacht wird. Der Chiliasmus, zu dem sich die Secte bekannte, maste auch sehr gut zu ihrer fleischlich-geistigen Richtung. Darin liegt ihre Terwandtschaft zum Ebionitismus (s. Schwegler). Auf der andern Seite aber at der Montanismus bei all seinem Antignosticismus das mit dem Guosticismus remein, dass er über die einfache Pistis der katholischen Kirche hinausstrebt, nur dass seine Ueberspannung mehr auf dem praktisch-asketischen als auf dem peculativen Gebiete sich kund giebt. Doch kann sich auch der Montanismus der Gnosis nicht erwehren, nur dass ihn diese nicht durch das menschliche Denkvermögen vermittelt, sondern durch das Ekstatische, worin eben sein Eigenhimliches besteht. "Die katholische Wahrheit ist ein gleichmässiger, durch lie mannigfaltigen Zuflüsse allmählig anschwellender Strom; die montanistichen Erleuchtungen dagegen sind plötzliche, aus der Erde emporsprudelnde Quellen: jene ist durch die Idee einer complexen Continuität, diese durch das Hängen an einer vermittlungslosen Atomistik bedingt" Schwegler S. 105. Die Partei der Montanisten (Kataphrygier, Pepuzianer), obwohl durch Synoden von ler Kirche verdammt, dauerte bis ins sechste Jahrhundert fort. Ueber ihren 'usammenhang mit der Zeitrichtung überhaupt s. Baur a. a. O. Dies hindert edoch nicht, das Individuelle Montans (mit Neander) als ein wesentliches Movent zu beachten. Quellen: Euseb. (nach Apollonius) V, 18; Epiph. Haer. 48; rozu Neander, KG. II, S. S. 871 ff. u. Dogmengesch. S. 49 (gegen Baur).
- <sup>2</sup> Der Ausdruck findet sich bei Epiph. Haer. 51 als ein zweideutiges Witzrort, weil sie (die bei all ihrer Vernünftigkeit Unvernünftigen!) die Lehre vom
  ogos und das johanneische Evangelium, worin diese Lehre ihren Sitz hat, wie
  uch die Apokalypse und den aus ihr gerechtfertigten Chiliasmus, verwarfen.
  Die Bezeichnung lässt sich im dogmatischen Sprachgebrauch dahin verallgezeinern, dass mit diesem einen Worte alle die bezeichnet werden, welche die

Idee des Logos verwarfen oder doch insoweit verkannten, dass sie entweder in Christo einen blossen Menschen sahen, oder dass, wenn sie Christo Gottheit zuschrieben, sie diese mit der des Vaters identificirten. Welcher von diesen beiden Klassen die eigentlichen Aloger des Epiphanius angehören, ist schwer zu entscheiden, vgl. Heinichen a. a. O.; dagegen Dorner S. 500, der sie von dem Vorwurf einer Leugnung der Gottheit Christi freispricht und sie als den Ausgangspunkt fasst für die Doppelgestalt des Monarchianismus überhaupt. Jedenfalls muss diese doppelte Gestaltung des Monarchianismus wohl ins Auge gefasst werden (vgl. Neander, KG. I, 3. S. 990 ff. Antignost. S. 474. Schwegler, Montanism. S. 268. Dorner a. a. O.); obwohl auch hier schwer ist, beide Richtungen so streng aus einander zu halten, dass nicht wieder die eine in die andere überschlüge.

- <sup>2</sup> Theodotus, ein Lederarbeiter (ὁ σχυτεύς) aus Byzanz, gegen 200 in Rom, sah in Christo einen blossen (wenn auch aus der Jungfrau geborenen) Menschen und wurde vom römischen Bischof Victor von der Kirchengemeinschaft ausgeschlossen; Eus. V, 28. Theodoret. fab. Haer. II, 5. Epiph. Haer. 54 (anóσπασμα τῆς ἀλόγου αἰρέσεως). Von diesem ist ein anderer Theodotus (τραπεζίτης) zu unterscheiden, der mit den gnostischen Melchisedekiten zusammenhing, Theodoret. fab. Haer. II, 6. Dorner S. 505 ff. - Artemon (Artemas) beschuldigte den Nachfolger des Victor, den römischen Bischof Zephyrinus, dass er zuerst die Kirchenlehre verfälscht und die Lehre von der Gottheit Christi eingeschwärzt habe, vgl. Neander S. 998. Heinichen a. a. O. p. 26 f. (S. das Weitere unten §. 46.) Die vorherrschende Verstandesrichtung (Pseudorationalismus) dieser Partei bei Eus. a. a. O. (II. p. 139. Hein.): où tl al Beiau Meγουσι γραφαί ζητούντες, αλλ' όποιον σχήμα συλλογισμού είς την της αθεότητος εύρεθη σύστασιν, φιλοπόνως ἀσκοῦντες . . . . καταλιπόντες δὲ τὰς ἀγίας τοῦ θεού γραφάς, γεωμετρίαν επιτηθεύουσιν, ώς αν εκ της γης όντες και εκ της γης λαλούντες και τον άνωθεν έργομενον άγνοούντες. Ihre Verehrung für Euklid, Aristoteles, Theophrast und Galen, δς ίσως ὑπό τινων καὶ προςκυνεῖται.
- <sup>4</sup> Praxeas, aus Kleinasien, hatte unter Marc Aurel den Ruhm eines Bekenners erlangt, wurde aber von Tertull. des Patripassianismus beschuldigt und von ihm bestritten. Tert. adv. Praxeam, lib. II. Noët, zu Smyrna um 230, von Hippolytus wegen ähnlicher Meinungen bekämpft; Hippol. contra haeresin Noëti. Theodoret. fab. Haer. III, 3. Epiph. Haer. 57. Ueber Beryll, Bischof von Bostra in Arabien, welchen Origenes zum Widerruf nöthigte, Eus. VI, 33; vgl. Ullmann, de Beryllo Bostreno, Hamb. 1835. 4. Studien und Kritiken 1836. H. 4. S. 1073. Die Meinungen selbst in der speciellen DG. §. 42 u. 46.

# §. **2**5.

#### Die katholische Lehre.

Im Gegensatz gegen die Häresien bildete sich die katholische Lehre 1 aus. Indem nun die orthodoxen Lehrer die häretischen Abweichungen zu vermeiden und den von Christus und den Aposteln gelegten Grund durch das Festhalten an der reinen Ueberlieferung zu bewahren suchten, konnten sie sich doch auch nicht ganz dem Einfluss entziehen, welchen Volks- und Zeitbildung, sowie auch persönliche Geistesanlagen und vorherrschende Stimmung

des Gemüths von jeher auf die Gestaltung religiöser Begriffe und Vorstellungen geübt haben. Auch in der katholischen Kirche finden wir deshalb, nur gemildert und weniger grell hervortretend, dieselben Gegensätze oder wenigstens Verschiedenheiten und Modificationen wieder, welche sich in schroffern Antithesen bei den Häretkern zeigten. Auch hier von der einen Seite festes, mitunter ingstliches Anschliessen an die äussere Form und das historisch Veberlieferte, eine dem gesetzlichen Judaismus verwandte Gesinzung (Positivismus), womit sich, wie bei Tertullian, auch die montanistische Richtung verbinden konnte; von der andern eine dem Hellenismus verwandte grössere Beweglichkeit und Freiheit des Geistes, die bald mehr ideal-speculativ an den Gnosticismus sich anschloss (wahre Gnosis, im Gegensatz gegen die falsche), bald wieder, wenn auch nicht monarchianische, doch dieser Geistesrichtung verwandte, kritisch-rationalistische Elemente in sich aufnahm<sup>2</sup>.

¹ Ueber den Ausdruck katholisch im Gegensatz gegen häretisch s. Suicer unter zu Polizós, vgl. óg Podofía. Bingham, Origg. eccles. I, 1. sect. 7. Vales. ad Eus. VII, 10. Tom. II. p. 333: Ut vera et genuina Christi ecclesia ab adultarinis Haereticorum coetibus distingueretur, catholicae cognomen soli Orthodoxorum ecclesiae attributum est. — Ueber den mehr negativen, praktischen, als theoretischen Charakter der frühern Orthodoxie s. Marheineke (bei Daub und Creuzer) a. a. S. 140 ff.

<sup>2</sup> Wie dies z. B. bei *Origenes* der Fall war, der neben gnosticirender Speculation auch wieder hier und da eine nüchterne Verständigkeit an den Tag legt. — Ueber die Art, wie die philosophirenden Väter *Gnosis* und *Paradosis* zu vereinigen wussten (disciplina arcani), s. *Marheineke* a. a. O. S. 170.

# §. 26. Die Theologie der Väter.

Steiger, la foi de l'église primitive d'après les écrits des premiers pères, in dem von ihm und Hävernick herausgegebenen Mélanges de Théologie réformée, Paris 1833. 1. cahier. Dorner a. a. O. Schwegler, nachapostol. Zeitalter. A. Hilgenfeld, die apostolischen Väter; Untersuchung über Inhalt u. Ursprung der unter ihrem Namen erhaltenen Schrifton. Halle 1853.

Während die sogenannten apostolischen Väter (mit wenig Ausnahmen) mehr durch unmittelbar praktisch-erbauliche, die apostolische Ueberlieferung bewahrende und fortleitende Wirksamkeit sich auszeichneten<sup>1</sup>, finden wir die an den Hellenismus sich anschliessende philosophirende Richtung schon einigermaassen repräsentirt bei den Apologeten Justinus Martyr<sup>2</sup>, Tatian<sup>3</sup>, Athenagoras<sup>4</sup>, Theophilus von Antiochien<sup>5</sup>, und auch bei dem Abendländer Minucius Felix<sup>6</sup>. Dagegen sehen wir bei Irenäus<sup>7</sup> auf eine besonnene und milde, bei Tertullian<sup>8</sup> und seinem Schüler Cyprian<sup>9</sup> mehr auf eine strenge, mitunter schroffe und finstere Weise den positiven Kirchendogmatismus und die compact-realistischen Vorstellungen festgehalten, während die Alexandriner Clemens<sup>10</sup> und Origenes<sup>11</sup> am

meisten die speculative Seite der Theologie ausgebildet haben. Gleichwohl sind diese Gegensätze nur relativ zu fassen, indem sich z. B. bei Justinus M. neben dem hellenistischen Anflug auch wieder viel Judaismus, bei Origenes neben dem Idealismus und Kriticismus auch hin und wieder eine überraschende Buchstäblichkeit, sowie hinwiederum bei Tertullian, trotz allem Antignosticismus, ein merkwürdiges Ringen nach philosophischen Ideen zeigt.

- <sup>1</sup> Patres apostolici heissen die Väter des ersten Jahrhunderts, welche angeblich Schüler der Apostel waren, obwohl über deren Persönlichkeiten und Schriften noch manches dem Schwanken der Meinungen ausgesetzt ist. Man rechnet zu ihnen folgende:
  - 1. Barnabas, der aus der Apostelgeschichte (4, 36 Joses; 9, 27 u. s. w.) bekannte Gehülfe des Apostels Paulus. Ueber den ihm beigelegten Brief (früher theilweise nur in lateinischer Uebersetzung, jetzt seit Veröffentlichung des Cod. Sinaiticus durch Tischendorf vollständig im Original), in welchem sich eine starke Tendenz zu typischen und allegorischen Deutungen — in einem ganz andern Geiste als z. B. im kanonischen Brief an die Hebräer - kund giebt, sind die Meinungen zur Stunde noch sehr getheilt; doch, wenn auch die Zeit seiner Abfassung noch nicht vollständig ermittelt ist, so sind doch die Gründe gegen die Aechtheit die überwiegenden; vgl. Ern. Henke, de epistolae quae Barnabae tribuitur authentia (Jen. 1827), Rördam, de auth. ep. Barn. Hafn. 1828 (für die Aechtheit); Ullmann (Stud. u. Krit. 1525. H. 2), Hug (Zeitschrift f. d. Erzbisth. Freiburg, H. 2, S. 132 ff. H. 3, S. 208 ff.), Twesten (Dogm. I. S. 101), Neander, KG. I, 3. S. 1100 (gegen dieselbe: "es weht uns hier ein durchaus anderer Geist an, als der eines apostolischen Mannes"); Bleek, Einl. in den Brief an die Hebräer, S. 416 Note (unentschieden); Schenkel, in den Studien und Kritiken Jahrg. X. S. 652 (vermittelnd, so nämlich, dass nur ein Theil ächt, anderes interpolirt sei), wogegen wieder Hefele, in der theol. Quartalschr. Tüb. 1839. I. S. 60 ff. (zu Gunsten der Aechtheit). Dorner S. 167 ff. — In ein neues Stadium getreten sind die Verhandlungen seit dem Cod. Sin. Vgl. Hilgenfeld a. a. O. Weizsäcker, zur Kritik des Barnabasbriefs (Tüb. Univ.-Programm 1863. Volckmar (in Hilgenfeld's Zeitschr. VIII, 4. S. 449): ..der Brief behält (auch nach Sinaiticus) die dogmengeschichtliche Bedeutung, ein Vorposten der Gnosis zu sein, ihr nächst stehend, gleichsam in sie überführend, und doch noch von der eigentlichen d. h. bewusst dualistischen Gnosis unberührt." — Ausgaben (vgl. unten Gesammtausg. der apostolischen Väter): Tischendorf (Cod. N. T. Sinaiticus, Petropoli 1862. Lips. 1863). Volckmar: Monumentum vetustatis christianae ineditum, Turici 1864. 4. (Univ.-Progr.), und Hilgenfeld, Barnabae epistula; integram graece primum edidit etc. Lips. 1866. 8. (auch u. d. T.: Novum Testamentum extra canonem receptum, fasciculus 2).
  - 2. Hermas (Röm. 16, 14), dessen ποιμήν (Pastor) in der Form von Visionen in der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts in grossem Ansehen stand und selbst als heil. Schrift (γραφή) citirt wurde. Nach Andern soll die Schrift von einem spätern H. (Hermes) herrühren, dem Bruder des römischen Bischofs Pius I. ums Jahr 150. Vgl. Gratz, disqu. in Past. Herm. P. I. Bonn 1820. 4. Jachmann, der Hirte des Hermas, Königsb. 1835. "Der in der That ungeheure Abstand der apostolischen Schriften von der unsnittel-

bar nachapostolischen Litteratur tritt bei keiner Schrift so sehr hervor, als bei dem Werk des Hermas" Schliemann, Clement. S. 421. Anders freilich Schwegler, nachapost. Zeitalter, S. 328 ff. Vgl. Dorner S. 185 ff. Ueber das Verhältniss des Buches zum Montanismus, Ebionitismus, Elkesaitismus ist verschieden geurtheilt worden, vgl. Uhlhorn in Herzogs Realenc. Ueber die von Simonides entdeckte Handschrift (veröffentlicht durch Anger u. Dindorf 1856) s. ebend. Vgl. unten 6.

- 1. Clemens Romanus (nach Einigen der Phil. 4, 3 erwähnte Mitarbeiter des Paulus), einer der frühesten Bischöfe von Rom (Iren. III, 3. 3. Eus. III, 2. 13 u. 15). Der ihm zugeschriebene erste Brief an die Corinther ist dogmatisch für die Auferstehungslehre wichtig. Ausgg.: Clementis Romani, quae feruntur homil. XX nunc primum integrae, ed. Alb. R. M. Dressel, Gött. 1853. Vgl. R. A. Lipsius, de Clementis Rom. ep. ad Cor. priore, Lips. 1855. Ueber den sogenannten zweiten Brief, ein Fragment, das wahrscheinlich einen andern (ebionitischen?) Verfasser hat, vgl. Schneckenburger, Ev. der Aegypter S. 3. 13 ff. 28 ff. Schwegler, nachapost. Zeitalter S. 449; dagegen Dorner S. 143. Am meisten dogmatisches Interesse würden gerade die Schriften darbieten, die wohl einstimmig dem Clemens abgesprochen werden: die schon genannten (Pseudo-) Clementinen (ὁμιλίαι Κλήμεντος, vgl. §. 23), die Recognitiones Clementis (ἀναγνωρισμοί), die Constitutiones apostolicae und die Canones apostolici, über welche letztere zu vgl. Krabbe, über den Ursprung und Inhalt der apost. Const. des Clem. Rom. Hamb. 1829, und † Drey, neue Untersuchungen über die Const. u. Canones der Apostel., Tüb. 1832. Uhlhorn, die Homilien u. Recognitionen des Clemens Rom. Göttingen 1854.
- 4. Ignatius (θεοφόρος), Bischof von Antiochien, über dessen Schicksale Eus. III, 36. Auf seiner Reise nach Rom, wo er unter Trajan (116) den Märtvrertod litt, soll er 7 Briefe an verschiedene Gemeinden (Epheser, Magnesier, Trallianer, Römer, Philadelphier, Smyrnäer) und an Polycarp geschrieben haben, die in zwei Recensionen, einer längern und einer kürzern, vorhanden sind. Ueber die Aechtheit oder Unächtheit der einen oder der andern und über das Verhältniss beider zu einander vgl. J. Pearson, vindiciae epp. S. Ign. Cant. 1672. J. E. Ch. Schmidt, die doppelte Recension der Briefe des Ignatius (Henke's Magazin III. S. 91 ff.). K. Meier, die doppelte Rec. der Briefe des Ign. (Stud. u. Krit. 1836. H. 2). Rothe, die Anfänge der christl. Kirche, Wittenb. 1837. S. 715 ff. Arndt, in Stud. u. Krit. 1839. S. 136. Baur, Tüb. Zeitschr. 1838. H. 3. S. 148. Huther, Betrachtung der wichtigsten Bedenken gegen die Aechtheit der Ignatianischen Briefe, in Illgens Zeitschr. für histor. Theologie 1841. 4. Ch. Düsterdieck, quae de Ignatianarum Epp. authentia duorumque textuum ratione hucusque prolatae sunt sententiae enarrantur, Gött. 1843. 4. - In ein neues Stadium getreten ist die Untersuchung durch die Entdeckung einer syrischen Uebersetzung von W. Cureton: The ancient syriac version of the epistles of S. Ignatius to S. Polycarp, the Ephesians and Romans, collected from the writings of Severus of Antioch, Timoth. of Alexandria and others, Lond. 1845. Vgl. C. C. J. Bunsen, die 3 ächten u. die 4 unächten Briefe des Ignatius von Antiochien; hergestellter und vergleichender Text mit Anmerkungen, Hamb. 1847. 4. Desselben: Ignatius von Antiochien u. seine Zeit, sieben Sendschreiben an Dr. Aug. Neander, Hamb. 1847. 4. Dagegen wieder: F. Ch. Baur, die Ignazianischen Briefe u. ihr neuester Kritiker, Tüb. 1848. Katholischer Seits: G. Denzinger, über die

Aechtheit des bisherigen Textes der Ignatianischen Briefe, Würzb. 1849. Gegen die Aechtheit ferner: Vaucher, Recherches critiques sur les lettres d'Ignace d'Antioche, Gött. 1856. Neucste Ausgaben: Ignatii S. Patris apostolici quae feruntur epistolae una cum ejusdem martyrio, collatis edd. graecis versionibusque syriaca, armeniaca, latinis, denuo recens. notasque criticas adjecit J. H. Petermann, Lips. 1849, gr. 8. Corpus Ignatianum, a complete collection of the Ignatian epistles, genuine, interpolated and spurious, together with numerous extracts from them, as quoted by ecclesiastical writers down the 10. century; in syriac, greek and latin: an english translation of the syriac text, copious notes and introduction by M. William Cureton, Berlin 1849, gr. 4. Merx, Meletemata Ignatiana. Critica de epistolarum Ignatianarum versione Syriaca commentatio. Hal. 1861. Für die Dogmengeschichte am wichtigsten ist die Polemik gegen die Doketen (vgl. §. 23 und Dorner a. a. O. S. 145).

- 5. Polycarp, Bischof von Smyrna, angeblich Schüler des Apostels Johannes, der unter Mark Aurel den Märtyrertod starb (169). Vgl. Eus. IV, 15. Von ihm ist noch ein Brief an die Philipper vorhanden, doch nur theilweise im griechischen Original und ganz praktischen Inhalts. Vgl. Wocher, die Briefe der apost. Väter Clemens und Polycarp, mit Einleit. und Commentarien, Tüb. 1830. Dorner S. 171 ff.
- 6. Papias (σφύδρα σμικρὸς ὧν τὸν νοῦν Eus. III, 39), Bischof von Hierapolis in der ersten Hälfe des 2. Jahrhunderts, von dessen Schrift λογίων κυριακών ἐξήγησις nur Fragmente bei Eus. a. a. O. und Iren. (V, 33) sich finden. Als Chiliast hat er für die Eschatologie Bedeutung.

Gesammtausgaben der apostolischen Väter: (Ittig, Bibl. patr. apost. Lips. 1690. 8.) \*Patrum, qui temporibus Apostolorum floruerunt, opp. ed. Cotelerius, Par. 1672; rep. Clericus, Amst. 1698. 1724. 2 T. f. Patrum app. opp. genuina ed. R. Rusel, Lond. 1746. II. S. S. Clementis Romani, S. Ignatii, S. Polycarpi, patrum apostolicorum quae supersunt - accedunt S. Ignatii et S. Polycarpi martyria — ed. Guil. Jacobson, Oxon. 1838. Ed. 4. 1863. Handausgabe: J. L. Frey, epistolae sanctorum Patrum apostol. Clementis, Ignatii et Polycarpi atque duorum posteriorum martyria, Bas. 1742. 8. Patrum apostolicorum opera, textum ex editt. praestantt. repetitum recognovit, brevi annotat instruxit et in usum praelect academicar. edid. †\* C. J. Hefele, Tub. 1839. 4. Ausg. 1856. Codex N. T. deuteronomius s. patres apostolici, rec. ed. de Muralto. Vol. I. (Barnabae et Clementis Epistolae) Tur. 1847. 12. \*Patrum apostolicorum opera, textum etc. ed. A. R. M. Dressel; accedit Hermae Pastor, ex fragmentis graecis, auctore C. Tischendorf, Lips. 1857. Ed. 2. 1863. Novum Testamentum extra canonem receptum edidit etc. Adolfus Hilgenfeld, Lips. 1866 (vgl. Ep. Barnabae oben). — Inwiefern von einer Theologie der apost. Väter die Rede sein könne, vgl. Baumgarten-Crusius I. S. 81. Anm. Gewiss ist, dass sich bei einigen derselben (z. B. Hermas) Meinungen finden, die später als heterodox verworfen wurden. Die ältern, namentlich katholischen Dogmatiker, halfen sich damit, dass sie solche Lehren Archaismen nannten, zum Unterschied von Häresien\*). Ueber das Verhältniss des Clemens zu Pau-

<sup>\*)</sup> Dass Pseudodionys, den einige auch unter den ap. Vätern anführen, Einem spätern Zeitalter angehöre, ist ausgemacht. Dagegen führen Möhler u. Hefele den Verfasser des

hus, des Ignatius und Polycarp zu Johannes, des Barnabas zu Petrus, und des Hermas zu Jacobus s. *Dorner* a. a. O. S. 185.

<sup>2</sup> Justin der Märtyrer (geb. um 89, † 161-168), aus Sichem (Flavia Neapolis) in Samarien, Philosoph von Beruf, der auch als Christ den τρίβων beibehielt, mehrere Bekehrungsreisen machte und, vermuthlich auf Anstiften des Philosophen Crescens, den Märtyrertod erlitt. Besonders wichtig sind seine Apologien, deren erste (grössere) an Anatoninus Pius, die zweite (kleinere) an den römischen Senat gerichtet ist (doch ist die Zählung verschieden, s. Neumder I, 3. S. 1111. und Semisch a. a. O. S. 911). Nach bisheriger, von Senisch auch jetzt noch festgehaltener Ansicht fällt die erste dieser Apologien in das Jahr 138 oder 139, die zweite nach dem Jahr 147, während nach Volckmar's kritischen Untersuchungen über die Zeit Justins (theol. Jahrbb. 1855. 2. 3.) beide Apologien gleichzeitig im Jahr 150 sollen überreicht worden sein. Justin ist der erste Kirchenlehrer, bei welchem eine Berührung mit griechischer Phibeophie (in der er früher vergebens die volle Wahrheit und den Frieden der Seele gesucht hatte) sichtbar wird\*). Bei allem Streben, die Vorzüge des Ciristenthums und auch der alttestamentlichen Offenbarung vor den Systemen der Philosophen nachzuweisen (durch Herleitung der letzten aus Moses), findet er doch auch Göttliches bei den bessern Heiden; doch herrscht in den Apologien ein freisinnigerer Ton als in der Cohortatio ad Graecos (παραινετικός πρὸς "Ελληνας), welche Neander (KG. I, 3. S. 1120) eben wegen der Härte gegen das Heidenthum, und auch Möhler (Patrol. S. 225) für unächt zu halten geneigt sind. Indessen könnte doch die verschiedene Stimmung, welche bei Abfassung der Apologien und bei Abfassung einer Streitschrift herrschte, auch den verschiedenen Ton erklären, besonders wenn man, wie Neander selbst andeutet, sie einem spätern Lebensalter des Verfassers zuzuschreiben genöthigt wire. Wenn diese Schriften, wie auch der zweifelhafte loyog neòs Ellyvas (oratio ad Graecos) und die dem Verfasser fälschlich zugeschriebene ἐπιστολή πρὸς Διόγνητον (vgl. Note 1, Anm.), sowie die grossentheils aus griechischen Excerpten bestehende Schrift περί μοναρχίας die Stellung des Christenthums rum Heidenthum beleuchten, so wendet sich der von Wettstein und Semler wohl mit Unrecht angezweifelte Dialogus cum Tryphone Judaeo dem Judenthan zu, und bestreitet dasselbe aus seinen eigenen Propheten, vgl. Neander, KG. I, 3. S. 1125 ff. — Hauptausgabe: die Benedictiner von \*Prud. Maran, Paris 1742. f., worin auch die folgenden (Note 3, 4, 5) nebst der (unbedeutenden) Spottschrift des Hermias enthalten sind. Handausgabe von Otto, Jen. 1846. III. Corpus Apologetarum s. oben §. 14, Anm. 1. A. Justini Apologia, ed. Braunius, Bonn 1860. Vgl. \* C. Semisch, Justin der Märtyrer, Breslau 1840-42. II. u. dessen Artikel in Herzogs Realenc. VII. S. 179 ff. Otto, de Justini Martyris scriptis et doctrina commentatio, Jen. 1841. Schwegler, nachapost. Zeitalter, S. 216 ff.

3 Tatian, der Syrer ("der assyrische Tertullian" nach Dorner II, 1. S. 437), Schüler des Justin, trat später als Haupt der gnostischen Secte der Enkratiten anf. Sein λόγος πρὸς "Ελληνας (ed. Worth, Oxon. 1700. u. Ausg. von Otto, Jen. 1851) vertheidigt die "Philosophie der Barbaren" gegen die Hellenen.

Briefes an Diognet unter den ap. Vätern auf, für den man sonst den Justin hielt. Hefele, pp. app. p. 125. Möhler, Patrologie, S. 164; kleine Schriften I. S. 19. Dagegen Semisch, Justin d. M. S. 186.

<sup>\*)</sup> Teber seine philos. Richtung s. Schleiermacher a. a. O. S. 155. Baur a. a. O. S. 256.

- Vgl. H. A. Daniel, Tatianus der Apologet, ein Beitrag zur DG. Halle 1837. 8.
- <sup>4</sup> Ueber die persönlichen Schicksale des Mannes, eines gebornen Atheners aus der 2. Hälfte des 2. Jahrhunderts, ist nur wenig bekannt; vgl. indessen Clarisse, de Athenagorae vita, scriptis, doctrina, Lugd. 1519. 4. und Möhler S. 267. Werke: legatio pro Christianis (πρεσβεία περλ.Χριστιανῶν) und die Abhandlung de resurrectione mortuorum.
- <sup>5</sup> Des Theophilus, Bischofs von Antiochien (170—180), Bücher gegen den Autolycus: περὶ τῆς τῶν Χριστιανῶν πίστεως (Ausg. von Th. Otto, Lips. 1861) verrathen freilich schon weniger Freimüthigkeit, aber doch Geist und Verstand. Rössler (Bibl. der Kirchenv. I. S. 218) rechnet sie zu den schlechtesten Werken des Alterthums, und Hase nennt sie eine engherzig gedachte Parteischrift (KG. S. 49. 5. Aufl.), während Möhler S. 284 ff. ihre Vortrefflichkeit preist. Vgl. die deutsche Uebersetzung mit Anm. von Thienemann, Lpz. 1834.
- <sup>6</sup> Ueber das Zeitalter des Minucius Felix sind die Meinungen schwankend. In die Zeiten der Antonine setzen ihn van Hoven, Rössler, Russiourm u. Heinrich Meier (commentatio de Minucio Felice, Tur. 1824. 8.); in spätere Zeit (um 224-230) Tzschirner, Geschichte der Apologetik, Th. I, S. 257-282, was wohl die richtigere Annahme ist. Vgl. Hieron. cat. script. c. 53. 58. Lact. inst. V, 1. Dass Minucius nach Tert., aber vor Cyprian geschrieben, dafür spricht auch die Vergleichung seiner Schrift (Octavius) mit dem Apologet. des Erstern und der Schrift de idolorum vanitate des Letztern. Diese erscheint in einzelnen Parthien allerdings als Copie des Minucius, während hingegen Tert. die Originalität für sich hat. — Das Gespräch zwischen Caecilius und Octavius ist für die Geschichte der Apologetik wichtig, indem es alle die Einwürfe berührt, welche wir bei den übrigen Apologeten zerstreut finden, und auch noch neue hinzufügt. Rücksichtlich des dogmatischen Geistes aber zeichnet sich Minucips durch eine gewisse Verwandtschaft zur freiern hellenischen Denkweise aus, die indessen eine positivere christliche Ansicht zu wünschen übrig lässt. Namentlich vermisst man darin fast alle engern christologischen Beziehungen. -Ausgaben: Ed. princeps von Balduin, 1560 (früher als das 8. Buch des Arnobius betrachtet). Seither Ausgaben von Elmenhorst (1612), Cellarius (1699), Davisius (1707), Ernesti (1773), Russicurm (mit Einl. u. Anm. 1824. 4.), Labkert (mit Uebers. u. Comment. Lpz. 1536), Otto 1857.
- 7 Irenaeus, Schüler Polycarps, Bischof von Lugdunum um 177, † 202, "sin klarer, besonnener, philosophisch gebildeter Lehrer" (Hase, Guericke). Ausser einigen wenigen Briefen und Fragmenten ist nur sein Hauptwerk übrig, 5 Bücher gegen die Gnostiker: έλεχγος καὶ ἀνατροπή τῆς ψευδωνύμου γιώσεως, nur das erste Buch im Original, das Uebrige meist nur in alter lateinischer Uebersetzung. Vornehmste Ausgaben: von Grabe, Oxon. 1702. \* Massuet, Par. 1710; Venet. 1734. 47. A. Stieren, Lips. (1848) 1853. II. Vgl. Eus. V, 4. 20-26. Möhler, Patrologie S. 330 ff. Duncker, des h. Irenaeus Christologie, im Zusammenhange mit dessen theologischen und anthropologischen Grundlehren, Gött. 1843. Vgl. auch das Urtheil Dorners über ihn II, 1. S. 465. u. Erbkam, de S. Irenaei principiis ethicis, Regiomont. 1856. "Irenaus ist ein denkender Schriftsteller, in dessen dogmatischen Ansichten sich bisweilen sogar eine gewisse Tiefe zeigt. Er weiss die Speculation der Gnostiker grösstentheils durch gesunde und treffende Bemerkungen zu widerlegen u. sich mit besonnener Mässigung u. praktischer Umsicht von den Extremen fern zu halten, zwischen welchen in der Mitte das katholische Christenthum seinen Weg bahnen sollte." Baur,

DG. S. 262. "Aus Irenaeus weht uns bei aller Weitschweifigkeit, die auch Kleinliches nicht verschmäht und an mancher gnostischen Tiefe ahnungslos vorübergeht, der warme und belebende Hauch eines keuschen Geistes an; wir fühlen sittliche Begeisterung für die Wahrheit, nüchterne Besonnenheit und einen gemeden Blick für den eigentlichen Kern christlicher Wahrheit." Möller, Geschichte der Kosmologie S. 474.

\* Tertullian (Quintus Septimius Florens), geb. um 160 zu Kathago, † 220, eint Sachwalter und Rhetor, der stärkste Repräsentant der antispeculativen, poziven Richtung. Vgl. Neander, Antignosticus, Geist des Tert. und Einleitung in dessen Schriften (Berlin 1825. 2. Ausg. 1849), besonders die treffende Charakteristik S. 28. der alten Ausg. vgl. neue Ausgabe S. 9 ff. KG. III, 3. S. 1152. Minter, Primordia ecclesiae africanae, Havn. 1829. 4. Hesselberg, Tertullians Lehre, ans seinen Schriften entwickelt, Gotha 1851. "Ein düsterer, feuriger Cherakter, der dem Christenthume aus punischem Latein ein Litteratur errang, in welcher geistreiche Rhetorik, wilde Phantasie, grobsinnliches Auffassen des lieden, tiefes Gefühl und juridische Verstandesansicht mit einander kämpfen" Hess. Gfrörer nennt ihn den Tacitus des jungen Christenthums. "Bei all seinem Hass gegen die Philosophie ist Tertullian gewiss nicht der schlechteste Denker, den die christliche Kirche zählt" Schwegler, Montan. S. 218; vgl. auch die weitere Charakteristik ebend. Sein Anspruch: ratio autem divina in medulla est, non in superficie (de resurr. c. 3) dürfte uns den Schlüssel zu manchen senderbaren Behauptungen und zu seinem merkwürdig gedrungenen Stile geben (quot paene verba, tot sententiae, Vinc. Lir. in comm. 1). Ueber Tert. als Apologet: Jepp (Jahrbb. für deutsche Theol. IX. 4.). Von den zahlreichen Schriften (bei denen man wieder zu unterscheiden hat die, welche vor und welche sack dem Uebertritt zum Montanismus geschrieben wurden) sind für die Dognengeschichte die wichtigsten: Apologeticus ("eine der schönsten Schriften des kirchlichen Alterthums, in welcher der Schwung und die Kraft der Darstellung sich in ihrem vollem Glanze zeigt, Baur, DG. S. 263) — ad nationes — (adv. Judaeos?) — \*adv. Marcionem — \*adv. Hermogenem — \*adv. Praxeam — \*adv. Valentinianos — \*Scorpiace adv. Gnosticos — (de praescriptionibus adv. Haereticos) — de testimonio animae — \*de anima — \*de carne Christi — \*de resurrectione carnis — (de poenitentia) — (de baptismo) — de oratione u. s. w., obwohl auch die moralischen, wie \*de corona militis — \*de virginibus velandis — \*de cultu feminarum — \*de patientia — \*de pudicitia u. s. w. Dogmatisches enthalten\*). Gesammtausgabe: von \*Rigaltius, Paris 1635. II. fol.; von Semler u. Schütz, Halle 1770 ff. 6 Th. 8. (mit einem brauchbaren Index latinitatis); von Leopold, Lips. 1841; von Oehler, Lips. 1853. II. - Die spätere Kirche hat es nicht gewagt, den T. unter die rechtgläubigen Lehrer zu setzen, so sehr er selbst für Orthodoxie geeifert hat; sein Montanismus hat ihm geschadet. In den Augen des Hieronymus ist er kein homo ecclesiae (adv. Helvid. 17), und wenn er auch sein ingenium lobt, so verdammt er doch seine Ketzerei (Apol. contra Rufin. III, 27).

\* Cyprian (Thascius Caecilius), erst Lehrer der Rhetorik zu Karthago, 245

<sup>\*)</sup> Die mit \* bezeichneten sind unter montanistischem Einfluss geschrieben, die in () gefassten wenigstens vom Montanismus tingirt; vgl. Nössell, de vera actate scriptorum Tertulliani (opuse. fascic. III, 1—198); Schregler, Montanismus, S. 4. Da indessen Tert. "im Grunde immer montanistisch dachte . . . . so ist die Frage" (nach dem Erscheinen seiner Schriften ser oder sack dem Uebertritt zum Montanismus) "von keiner grossen Wichtigkeit, für die Dogmengeschiehte um so weniger, als der Montanismus mit dem Dogma wenig zu thun hat." Beur a. a. O.

zum Christenthum bekehrt, seit 248 Bischof von Karthago, † als Märtyrer 258 — mehr eine praktische als dogmatische Natur, daher auch wichtiger für die Geschichte der Verfassung als der Lehre, zu deren Entfaltung er wenig beigetragen. Feststehend auf der von Tertullian gebauten Unterlage und auch an Minucius Felix sich anschliessend, wie in dem Werk de idolorum vanitate, hat er die Lehre von der Kirche und den Sacramenten weniger theoretisch ausgebildet, als praktisch im Leben durchgeführt und in Stürmen aufrecht erhalten. Daher ausser seinen zahlreichen Briefen besonders wichtig das Werk: de unitate ecclesiae. Ausserdem noch: libri III testimoniorum — de bono patientiae — de oratione dominica u. a. mehr praktischen Inhalts. Vgl. Rettberg, Cyprian nach seinem Leben und Wirken, Götting. 1834. Ed. Huther, Cyprians Lehre von der Kirche, Hamb. 1839. Ausgaben: Rigaltius, Par. 1648. fol. \*Fell, Oxon. 1682. fol. \*Die Benedictiner Ausg. von Steph. Balus und Prud. Maran, Par. 1726. fol. Goldhorn, Lpz. 1838. 39. II. - Auf der äussersten Grenze unserer Periode ist noch der Zeitgenosse und Gegner Cyprians, Novation (ὁ τῆς ἐκκλησιαστικῆς ἐπιστήμης ὑπερασπιστής Eus. VI, 43) zu beachten, insofern die unter seinem Namen vorhandene Schrift: de trinitate (de regula veritatis s. fidei) ihm angehört, die keineswegs (wie Hieron. will, §. 70) blos einen Auszug aus Tertullian enthält; denn "auf alle Fälle war dieser Schriftsteller mehr als blosser Nachahmer einer fremden Geistesrichtung; vielmehr seigt sich in ihm ein eigenthünlicher Geist: er hat nicht die Kraft und Tiefe Tertullians, aber eine geistigere Richtung" Neander I, 3. S. 1165. Ausgaben: Whiston, in den sermons and essays upon several subjects, Lond. 1709. p. 327 ss. Welckmann, Oxon. 1724. 8. Jackson, Lond. 1728. 8. und öfter mit Tert. susammes. Libri de cath. eccles. unitate, de lapsis et de habitu virg. ed. Krabinger. Tüb. 1853.

10 Clemens (Tit. Flav.), zum Unterschied von Clem. Romanus (Note 3) genannt Alexandrinus, Schüler des Pantaenus zu Alexandrien und dessen Nachfolger im Amte, † zwischen 212 und 220. Vgl. Eus. V, 11. VI, 6. 13. 14. Hieron. de vir. ill. c. 38. — Seine drei, ein grösseres Ganzes`bildenden Werke sind: 1. λόγος προτρεπτικός πυός Ελληνας; 2. παιδαγωγός in 3 BB.; und 3. στρώματα (τῶν κατὰ τὴν ἀληθή ψιλοσοφίαν γνωστικῶν ὑπομνημάτ**ων στρω**ματεῖς) — letzteres so genannt von der bunten, tapetenartigen Mannigfaltigkeit des Inhalts, in 8 BB., wovon das achte eine besondere Homilie bildet a. d. T.: τ/ς ὁ σωζόμενος πλούσιος quis dives salvetur. — Verloren gegangen sind die ὑποτυπώσεις in 8 Büchern, ein exegetisches Werk. Vgl. über ihn: Hofstede de Groot, de Clemente Alex. Groning. 1826. v. Cölln in Ersch und Grubers Encykl. Bd. XVIII, S. 4 ff. Dähne, de γνώσει Clem. et de vestigis neoplatonicae phil. in ea obviis, Lips. 1831. Eylert, Clem. als Philosoph und Dichter, Leipz. 1832. Baur, Gnosis S. 502 ff. Möhler, Patr. S. 430 ff. Lämmer (s. §. 42). Ausgaben: von Sylburg, Heidelb. 1592 u. a.; die beste von \* Potter, Oxon. 1715. f. Ven. 1757. II. — Handausgabe: R. Klots, Lips. 1831 88. III. S.

11 Origenes, mit dem Beinamen ἀδαμάντινος, χαλκέντερος, geb. zu Alexandrien um 185, Schüler des Clemens, starb zu Tyrus 254 — unstreitig der ausgezeichnetste Lehrer der ganzen Periode und der würdigste Repräsentant der vergeistigenden Richtung, wenn auch nicht ohne große Fehler, wozu ihn sein Genius verleitete. "Die meisten Schwachheiten, die ihn verstellen, wären, allem Ansehen nach, vermieden worden, wenn Verstand, Witz und Einbildung gleich stark bei ihm gewesen wären. Sein Verstand siegt oft über die Einbildung; allein seine Einbildung erhält mehr Siege über den Verstand." Mosheim

(Uebers. der Schrift gegen Cels. S. 60). Ueber seine äussern Schicksale vgl. Eus. VI, 1—6. 8. 14—21. 23—28. 30—33. 36—39. VII, 1. Hieron. de vir. illustr. e. 54. Gregor. Thaumaturg. in Panegyrico. Huetius in den Origenianis. Tillemont, mémoires, art. Origène, p. 356-70. Schröckh IV, S. 29 ff. - Ueber seine Lehre und seine Schriften: Schnitzer, Origenes, über die Grundlehren der Glaubenswissenschaft, Stuttg. 1835. Einl. \*Gottfr. Thomasius, Origenes, ein Beitrag zur Dogmengeschichte des 3. Jahrhunderts, Nürnb. 1837. Redepenning, Origenes, eine Darstellung seines Lebens und seiner Lehre, Bonn 1841. I. — Die Wirksamkeit des Origenes war eine vielseitige. Mit Uebergehung dessen, was er für Kritik (Hexapla) und Exegese (σημειώσεις, τόμοι, όμιλίαι. vgl. Philocalia), sowie auch für die homiletische Kunst, die bei ihm sich noch in den einfachsten Formen zeigt, geleistet hat, machen wir nur das dogmatisch Wichtige namhaft, die beiden Hauptwerke: 1. περλ ἀρχῶν (de principiis, libri IV)\*), Augabe von Redepenning (Lips. 1836) und die oben angeführte Uebersetzung mit kritischem Wiederherstellungsversuch) von Schnitzer; 2. zarà Kéloov (contra Celsum), libri VIII (Uebersetzung u. Anm. von Mosheim, Hamb. 1745. 4). Kleinere Abhandlungen: de oratione, de exhortatione martyrii u. s. w. Gesammtausgaben seiner Werke von \* Car. de la Rue, Par. 1773. IV. fol. and von Lommatzsch, Berol. 1831—48. XXV.

Die Lehren des Clemens und Origenes vereinigen sich übrigens zu einem grössern Ganzen, das wir als Theologie der alexandrinischen Schule begreifen, deren Eigenthümlichkeit formell in der Hinneigung zur Speculation und allegorisirenden Interpretation der Schrift, materiell in der Vergeistigung der Begriffe und der Idealisirung der einzelnen Lehren besteht, worin sie namentlich zu Tertullian einen fast durchgängigen Contrast bilden. Vgl. Guerike, de schola quae Alexandriae floruit cetechetica, Halae 1824 f. II. besonders Theil 2: de scholae theologia.

Das dem Origenes beigelegte und in neuerer Zeit unter dessen Namen hersusgegebene Werk Philosophumena ('Ωριγένους φιλοσοφούμενα ή κατά πασών alpeσεων ελεγχος e cod. Par. nunc primum ed. Em. Miller, Oxon. 1851) wird mit grösserer Wahrscheinlichkeit einem Schüler des Irenaeus und Zeitgenossen des Origenes, Hippolytus, zugeschrieben, den man, missgeleitet durch eine Stelle bei Eus. VI, 20, zu einem Bischof von Arabien gemacht hat, und der als Bischof von Portus Romanus, angeblich als Märtyrer, unter Maximin (236—38) starb. Das genannte Werk wäre dann eins mit dem ihm zugeschriebenen tleyχος κατά πασῶν αἰρέσεων (Ausg. v. Duncker u. Schneidenein, Gött. 1856 ff.), welches von Andern wieder dem römischen Presb. Cajus zugeschrieben wird vgl. Baur, in d. theol. Jahrbüchern 1853. 1. 3.) und das auch (Photius c. 48) unter dem Namen λαβύρινθος vorkommt. Vgl. Opp. et Fragmenta ed. J. A. Fabricius, Hamb. 1716-18. II. Haenel, de Hippolyto, Gött. 1839. H.J. Kimmel, de Hippolyti vita et scriptis, Jen. 1539. \*Jos. Bunsen, Hippolytus und seine Zeit, Leipz. 1852. 53. II. Gieseler a. a. O. Jacobi zu Neanders DG. S. 54. u. Zeitschr. für christliche Wissensch. 1851. S. 204. \* Döllinger, Hippolytus u. Callistus, Regensb. 1853. Ritschl, theolog. Jahrb. 1854. III. S. 318 ff. Volckmar, Hippolytus, 1855. F. C. Overbeck, Quaestionum Hippolytearum specimen, Jen. 1564.

<sup>•:</sup> Ueber die verschiedene Erklärung des Titels (Principien des Daseins oder des Glaubens)
•: Beur, DG. S. 238.

### §. 27.

Uebersicht des in dieser Periode verarbeiteten dogmatischen Stoffs und allgemeiner dogmatischer Charakter.

Es lag in dem Charakter der apologetischen Periode, dass zunächst nicht sowohl einzelne Dogmen, als die ganze Erscheinung des Christenthums als einer religiös-sittlichen Thatsache ins Auge gefasst und nach allen Seiten hin vertheidigt wurde; doch heben sich gewisse Lehren besonders heraus, während andere zurücktreten. So findet unstreitig ein Uebergewicht der theologischen und christologischen Forschung über die anthropologische statt, so dass der paulinische Lehrtropus weniger zu seinem Recht gelangt, als der johanneische 1, daher auch das nachdrückliche Herausheben der Lehre von der menschlichen Freiheit, wie es späterhin nicht mehr konnte gebilligt werden 2. Nächst der Theologie und Christologie war es besonders noch die Lehre von den letzten Dingen (Eschatologie), welche im Kampfe mit dem Chiliasmus auf der einen und mit dem Skepticismus griechischer Philosophen auf der andern Seite sich ausbildete 3.

- <sup>1</sup> Vgl. §. 18, 4.
- <sup>2</sup> So rechnet Origenes ausdrücklich die Lehre von der Freiheit des Willens zur praedicatio ecclesiastica, de princ. procem. §. 4 ff.; vgl. die specielle Dogmengeschichte.
- <sup>3</sup> Dies hat seinen natürlichen Grund. Es war überhaupt die Lehre von messianischen Reiche, welche die erste Periode beherrschte; und diese drehte sich um die beiden Parusien des Herrn: seine schon geschehene Erscheinung im Fleisch, und seine noch in Aussicht stehende Ankunft zum Gerichte. Vorzüglich war die Lehre von der Auferstehung der Körper ein mit Vorliebe behandelter Gegenstand. Hingegen wurde Anderes noch offen gelassen. So bezeichnet z. B. Origenes ausdrücklich die Angelologie und Dämonologie, sowie auch einige kosmologische Fragen als nicht hinlänglich durch die Kirchenlehre bestimmt, de princ. prooem. §. 6. 7. 10.

# Specielle Dogmengeschichte der ersten Periode.

#### ERSTER ABSCHNITT.

Apologetisch-dogmatische Prolegomenen.

Wahrheit des Christenthums. Offenbarung und Offenbarungsquellen. Schrift und Tradition.

# **§**. 28.

### Wahrheit und Göttlichkeit des Christenthums überhaupt.

chirner, Geschichte der Apologetik, 1. Bd. Lps. 1808. Ders., der Fall des Heidenthums, 1. Bd. ebend. 1829. H. N. Clauses, Apologetiae ecclesiae christianae ante-Theodosiani, Havn. 1817. S. G. H. san Senden, Geschichte der Apologetik von den frühesten Zeiten bis auf uncere Tage, Stuttg. II. 8.

Den göttlichen Ursprung des Christenthums als der wahren, durch Offenbarung vermittelten Religion 1, und dessen innern und äussern Charakter gegen Heiden sowohl als gegen Juden zu erweisen, war die Hauptaufgabe dieser Periode. Sie wurde auf verschiedenen Wegen zu lösen versucht, je nachdem die Vorstellung über das Wesen des Christenthums selbst eine verschiedene war. Zwischen der ebionitischen Ansicht, welche in der Verwirklichung der jüdischen Messiasidee<sup>2</sup>, und der gnostischen, welche im Losreissen von dem bisherigen Zusammenhange mit dem A. Test. 3 das Wesentliche des Christenthums erblickte, suchte die katholische Ansicht sowohl diesen Znsammenhang mit der alten Offenbarung za bewahren, als auch auf das Neue und Vollkommnere hinzuweisen, worin dessen Eigenthümlichkeit besteht.

<sup>1</sup> Einen Unterschied zwischen Religion an sich und christlicher (natürlicher und geoffenbarter), oder gar eine bestimmte Definition von Religion u. s. w. dürfen wir hier nicht erwarten. Solche Bestimmungen der Schule konnten erst später eintreten, als die Wissenschaft in ihrer Abgezogenheit vom Leben über ihr Object reflectirte und das in der Wirklichkeit Gegebene auf allgemeine Begriffe zurückführte. Christenthum und Religion waren den ersten Christen identisch (Augusti S. 197), wie denn auch selbst wieder in neuerer Zeit die Aufgabe der Apologetik darein gesetzt worden ist, zu erweisen, dass das Christenthum eben die Religion sei, und zwar die einzige, die den Menschen zu befriedigen vermöge (vgl. Lechler, über den Begriff der Apologetik, in d. Stud. u. Krit. 1539. 3), entsprechend dem Ausspruche des Minuc. Felix Oct. c. 38 Ende: Gloriamur nos consequutos, quod illi (philosophi) summa intentione quaesiverunt nec invenire potuerunt. Ignat. ad Rom. III: Οὐ πεισμονῆς ἔργον ἀλλὰ μεγέδους έστιν ὁ Χριστιανισμός, δταν μισηται ύπο κόσμου (vgl. Hefele z. d. St.). So zeigt auch Justin d. M., dass die geoffenbarte Wahrheit als solche keines Beweises bedürfe, dial. c. Tryphone, 7. p. 109: Οὐ γὰρ μετὰ ἀποδείξεως πεποίην-

ται ποτε (οι προφήται) τους λόγους, ατε ανωτέρω πάσης αποδείξεως όντες αξιόπιστοι μάψτυρες της άληθείας. Fragm. de resurt. ab init.: 'Ο μέν της άληθείας λόγος έστιν ελεύθερος και αὐτεξούσιος, ὑπὸ μηδεμίαν βάσανον ελέγχου θέλων πίπτειν, μηθε την παρά τοις ακούουσι δι' αποδείξεως εξέτασιν ύμομένειν. Τὸ γὰρ εὖγενὲς αὐτοῦ χαὶ πεποιθός αὐτῷ τῷ πέμψαντι πιστεύεσθαι θέλοι . . . . . Πᾶσα γὰρ ἀπόδειξις Ισγυροτέρα καὶ πιστοτέρα τοῦ ἀποδεικνυμένου τυγχάνει: εί γε τὸ πρότερον ἀπιστούμενον πρὶν ἢ τὴν ἀπόδειξιν ελθεῖν, ταύτης κομισθείσης, έτυχε πίστεως, και τοιούτον έφάνη, οποίον έλέγετο. Της δε άληθείας *λσχυ*ρότερον οὐδὲν, οὐδὲ πιστότερον∙ ὥστε ὁ περὶ ταύτης ἀπόδειξιν **αἰτῶν ὅμοιός** έστι τῷ τὰ φαινόμενα αἰσθήσεσι, λόγοις θέλοντι ἀποδείχνυσθαι, διότι φαίνεται. Των γάρ διά του λόγου λαμβανομένων πριτήριον έπτιν ή αξσθησις αὐτῆς δε χριτήριον ουχ έστι πλην αὐτῆς. Ueber das Wesen und den Begriff der Offenbarung (im Gegensatz gegen das von Natur und Vernunft Gebotene), über abstracte Möglichkeit und Nothwendigkeit derselben u. s. w. finden wir gleichfalls keine Bestimmungen, weil die Gegensätze gar nicht in dieser Weise vorhanden waren. Uebrigens galt das Christenthum (in Verbindung mit dem A. Test.) als die wahre Offenbarung, zu dem sich die bessern Gedanken der frühern Philosophen nur als Schimmer der Sehnsucht verhielten; vgl. Justin. M. dial. c. Tr. ab init. — Tert. Apol. c. 18 (de test. animae c. 2) spricht sich entschieden für den positiven Charakter des Christenthums aus (finnt, non nascuntur Christiani), obwohl er auch wieder die menschliche Seele naturaliter christiana nennt (Apol. c. 17) und ihr einen aller Doctrin vorausgehenden Instinct zuschreibt, das in der Natur niedergelegte Göttliche als Schülerin der Natur sich anzueignen, de testim. an. c. 5. Nach Clem. Al. gleicht der Versuch, das Göttliche ohne die höhere Offenbarung erkennen zu wollen, dem Versuche, laufen zu wollen ohne Füsse (Cohort. p. 64); ja ohne das Licht der Offenbarung wären wir den Hühnern ähnlich, welche im finstern Behälter gemästet werden, um dann zu sterben (ib. p. 87). Erst durch die christliche Lehre werden wir göttlichen Geschlechts (p. 88. 89), vgl. Paed. I, 2 p. 100. I, 12 p. 156 und an unzähligen Stellen. Zwar giebt Clem. zu, dass auch die Weisen vor Christo der Wahrheit bis auf einen gewissen Grad nahe gekommen (vgl. den folgenden §.): während aber die Einen Gott als Autodidakten suchen, finden ihn die Andern (besser) durch den Logos, vgl. Paed. III, 8 p. 279. Strom. I, 1 p. 319; ibid. I, 6 p. 336 u. das dort angeführte Gleichniss. Von diesem positiven Offenbarungsbegriff entfernen sich theilweise die Pseudo-Clementinen 17, 8 u. 18, 6, wonach die innere Offenbarung des Hersens als die wahre, die äussere schon als eine Manifestation der göttlichen down erscheint. Vgl. Baumg.-Crus. II, S. 783; s. indessen Schliemann S. 183 ff. 353 ff.

E

ı

ij

Ē

- <sup>2</sup> Auch nach den Clementinen ist kein specifischer Unterschied zwischen der Lehre Jesu und der Lehre Mosis. Vgl. Credner a. a. O. Heft 2. S. 254. Schliemann, S. 215 ff. Hilgenfeld, S. 283 (?).
- <sup>3</sup> Da die meisten Gnostiker den Demiurgen entweder als ein Gott feindselig gegenüberstehendes oder doch als ein beschränktes Wesen, und die ganze alttestamentliche Oekonomie als eine mangelhafte oder gar verkehrte Veranstaltung dieses Gottes betrachteten, so konnte ihnen der Segen des Christenthums nur in der Entfesselung aus den Banden des Demiurgen erscheinen. Vgl. die Artikel über Gott, Sündenfall, Erlösung.

# §. 29., Art der Besoeisführung.

Demgemäss machte die christliche Apologetik auch das Alte t (den Heiden gegenüber) zum Gegenstand der Apologetik, m dessen Geschichte, Gesetze, Lehren und Weissagungen gegen ziffe der Nichtjuden in Schutz genommen wurden 1. Von diealttestamentlichen Boden aus wurde dann aber auch gegen die m wie gegen die Heiden der höhere Vorzug des Christenthums rethan, indem gezeigt wurde, wie in Christo die Weissagungen Vorbilder erfüllt seien 2, wobei man es freilich nicht an exescher Willkür und typologischen Spielereien fehlen liess 3. Wie aber die Apologetik in dem A. Test. einen Anschluss an das Judena fand, so in der griechischen Philosophie einen Anschluss an das lenthum, nur mit dem Unterschiede, dass das Göttliche darin \* wieder als ein erst aus dem A. Test. Abgeleitetes 4, durch die fist der Dämonen Verunstaltetes 5, jedenfalls als ein bei aller logie mit dem Christlichen doch immer höchst Unvollkommenes hien 6. Auch die Lehrer, welche, wie Tertullian, von einer esophischen Begründung des Christenthums absahen, weil sie er Philosophie überhaupt eine ungöttliche Verkehrtheit erblickkonnten nicht umhin, auf einen tiefern psychologischen Zumenhang zwischen der Menschennatur und dem Christenthum Zeugniss der Seele) 8 zurückzugehen und mit den Uebrigen einen sptheweis in den sittlichen Wirkungen des Christenthums zu mnen, so dass der äussere Beweis aus den Wundern 10, der m jetzt nicht mehr ganz in seiner vollen Gültigkeit anerkannt de 11, nur als ein Hülfsbeweis hinzukam. Als einen solchen n man auch die Beweisführung aus den sibyllinischen Orakeln 12 achten, während die Hinweisung auf die wunderähnliche Vertung des Christenthums mitten unter den Verfolgungen 13, und die in Erfüllung gegangene Weissagung von der Zerstörung 15alems 14, ähnlich dem sittlichen Beweise, aus der Gegenwart et gegriffen war.

Dieser Beweis wurde besonders auch auf das Alter der Bücher und auf wunderbare Sorge Gottes für dieselben gestützt, in ähnlicher Weise, wie n Josephus gegen Apion argumentirte. Vgl. den Abschnitt über die h. Schrift. Vgl. Justin, Apol. I, c. 32—35; dial. c. Tryph. §. 7. 8. 11. Athenag. leg. Orig. contra Cels. I, 2; comm. in Joh. T. II, 28. Opp. IV, p. 87.

Ep. Barn. c. 9, wo die 318 Personen, welche Abraham (Gen. 17) beschneieine Weissagung auf Christum sind, indem die 318 sich vertheilen auf
-I, 8—H und 300—T. Die beiden ersten Buchstaben IH sind aber die
angebuchstaben des Namens Jesus, und T ist das Symbol des Kreuzes.
h der sonst nüchterne erste Brief des Clemens R. sieht in der rothen
aur, welche Rahab den Kundschaftern heraushing, ein Vorbild auf Christi

- Blut, c. 12. Ebenso Justin. M. dial. cum Tryph. §. 111. Nach dem Letztern sind auch die beiden Weiber Jakobs, Lea und Rahel, Vorbilder auf die jüdische und christliche Kirche, die zwei Böcke am Versöhnungstage Vorbilder der beiden Parusien Christi, die 12 Schellen am Kleide des Hohenpriesters ein Vorbild der 12 Apostel u. s. w. Besonders weit wird von Justin die Kreuzessymbolik getrieben, die er nicht nur im A. T. (im Baum des Paradieses, im Stab Aarons u. s. w.), sondern in der ganzen Natur findet, in dem Horn des Einhorns, im menschlichen Antlitz, in der Gestalt des betenden Menschen, im Schiff mit seinen Segeln, im Pflug, im Hammer. Vgl. Apol. I, c. 55; dial. c. Tryph. §. 97 u. a. St. m. S., auch Minuc. Fel. c. 29, der jedoch darauf keinen weitern Beweis gründet. Irenaeus findet in den 3 Kundschaftern von Jericho bereits die 3 Personen der Trinität, adv. Haer. IV, 20. Die Beispiele liessen sich ins Unendliche häufen. Wie übrigens auch die Uebersetzung der LXX den Christen bei Auslegung messianischer Stellen zu Statten kam, s. Gieseler, DG. S. 61 ff. Dass sich die philosophisch gebildeten Heiden diese Argumentstionen nicht ohne Weiteres gefallen liessen, zeigt das Beispiel des Celsus, den Origenes dann wieder von seinem hermeneutischen Standpunkt aus zu widerlegen suchte, vgl. Baur, DG. S. 347 f.
- 4 Justin. M. Apol. I, 59; Coh. ad Gr. c. 14. Theophil. ad Autol. III, 16. 17. 20. 23. Tatian. contra Graec. ab init. und c. 25. Tert. Apol. c. 19: Omnes itaque substantias omnesque materias, origines, ordines, venas veterani cujusque stili vestri, gentes etiam plerasque et urbes insignes, canas memoriarum, ipsas denique effigies litterarum indices custodesque rerum, et puto adhuc minus dicimus, ipsos inquam deos vestros, ipsa templa et oracula et sacra, unius interim prophetae scrinium vincit, in quo videtur thesaurus collocatus totius judaiei sacramenti, et inde etiam nostri. Clem. Al. Paed. II, c. 1 p. 176; c. 10 p. 224; III, c. 11 p. 286. Strom. I, p. 355; VI, 752 und viele andere Stellen. Ihm heisst daher schlechtweg Plato δ ξξ Έβραίων φιλόσοφος Strom. I, 1. Vgl. Baur, Gnosis S. 256. Orig. contra Cels. IV ab init. Tzschirner, Geschichte der Apologetik S. 101 f.
- <sup>5</sup> Justin. M. Apol. I, c. 54. So hörten z. B. die Dämonen den Segen Jakobs mit an; indem sie aber die Stelle Gen. 49, 10: Er wird sein Füllen an einen Weinstock binden u. s. w. nicht in dem rechten messianischen Sinne su deuten wussten, bezogen sie dieselbe fälschlich auf den Bacchus, den Erfinder des Weinstocks, und aus dem Füllen (weil sie nicht wussten, ob von einem Pferd oder Esel die Rede sei) schufen sie den Pegasus. Gleicherweise entstand aus der missverstandenen Weissagung auf die Geburt der Jungfrau (Jes. 7, 14) die Sage vom Perseus u. s. w. (Vgl. unten Dämonologie.)
- 6 Nach Justin. M. heissen in einem gewissen Sinne zwar alle die Christen, welche nach den Gesetzen des Logos (der Vernunft?) ihr Leben eingerichtet haben, Apol. I, c. 46. Auch ist die platonische Philosophie nicht eine absolut andere (ἀλλοτρία) als das Christenthum. Was indessen in der vorchristlichen Welt nur sporadisch vorhanden war (λόγος σπερματικός), das ist in Christo absolut erschienen, vgl. Apol. II, c. 13. Clem. Al. Strom. I, c. 20 p. 376: Χωρίζεται δὲ ἡ ἐλληνικὴ ἀλήθεια τῆς καθ' ἡμᾶς, εἰ καὶ τοῦ αὐτοῦ μετείλφρεν ὀνόμαιος, καὶ μεγέθει γνώσεως καὶ ἀποδείξει κυριωτέρα, καὶ θεία δυνάμει καὶ τοῖς ὁμοίοις. (Uebrigens meint er die Philosophie an sich, nicht die stoische, platonische, epikuräische, aristotelische oder irgend eine andere, Strom. I, 7 p. 336. Vgl. Baur, Gnosis S. 520 ff. Ueber das Widersprechende zwischen einer bald günstigern, bald minder günstigen Beurtheilung des Heidenthums bei Clem. von Al. s. ebenda S. 532.) Im Gegensatz gegen die Schulweisheit der Alten

hit Minucius Fel. c. 16 die allen Menschen zugängliche Philosophie des Ien Menschenverstandes (ingenium, quod non studio paratur, sed cum sentis formatione generatur) und verschmäht das Schwören auf Autoritäbeh beruft auch er sich auf der Philosophen Lehre und deren theilweise sinstimmung mit dem Christenthum (c. 19. 21. 34), womit dann wieder mefall auf Sokrates (scurra Atticus) c. 38, in welchem doch Andere wien Edelsten des Alterthums sahen, einen merkwürdigen Contrast bildet. Prigenes hebt besonders hervor, dass die christliche Lehre allen Menschen während die Philosophie des Alterthums doch nur für die Gebildeten wergleicht die alten Philosophen mit den Aersten, welche nur reiche heilen. Contra Cels. VI, 2. VII, 60.

tert. de praescr. 7. 8: Hae sunt doctrinae hominum et daemoniorum, stibus auribus natae de ingenio sapientiae secularis, quam Dominus stultiseans, stulta mundi in confusionem etiam philosophiae ipsius elegit. Ea n materia sapientiae secularis, temeraria interpres divinae naturae et tionis. Ipsae denique hacreses a philosophia subornantur . . . . . Quid Athenis et Hierosolymis? quid Academiae et Ecclesiae? quid Haereticis istianis? Nostra institutio de porticu Salomonis est, qui et ipse tradiderat sum in simplicitate cordis esse quaerendum. Viderint, qui Stoicum et seum et dialecticum Christianismum protulerunt. Nobis curiositate opus st post Christum Jesum, nec inquisitione post Evangelium. Cum credisikil desideramus ultra credere. Das beständige Suchen der Wahrheit ist ein Zeichen, dass man sie verloren hat. Vor Allem gilt es daher das trante su bewahren. Quaeramus ergo in nostro et a nostris et de nostro: duntaxat, quod salva regula fidei potest in quaestionem devenire. Die libido curiositatis, die curiositas fidei ist abzuweisen, die Wissbegierde eilsbegierde unterzuordnen. Adversus regulam (fidei) nihil scire, omnia sst. De proscript. 10-14. Die Philosophen heissen dem Tert. patriarchae icorum (de anima 3; adv. Hermogenem 8), und Plato omnium haereticoondimentarius (de anima 23).

l'ert. de test. anim. 1: Novum testimonium advoco, immo omni litteratura , omni doctrina agitatius, omni eruditione vulgatius, toto homine majus, i. e. quod est hominis. Consiste in medio, anima . . . Sed non eam te advoco, scholis formata, bibliothecis exercitata, academiis et porticibus Atticis sapientiam ructas. Te simplicem et rudem et impolitam et idioticam Ho, qualem te habent qui te solam habent, illam ipsam de compito, de de textrino totam. Imperitia tua mihi opus est, quoniam aliquantulae e nemo credit. Ea expostulo, quae tecum homini infers, quae aut ex ipsa, aut ex quocunque auctore tuo sentire didicisti. — Ibid.: Non es, sciam, Christiana: fieri enim, non nasci soles Christiana. Tamen nunc a imonium flagitant Christiani, ab extranea adversus tuos, ut vel tibi erust, quod nos ob ea oderint et irrideant, quae te nunc consciam detineant. lacemus Deum praedicantes hoc nomine unico unicum, a quo omnia et no universa. Dic testimonium, si ita scis. Nam te quoque palam et tota ste, quia non licet nobis, domi ac foris audimus ita pronuntiare: Quod dederit, et si Deus voluerit etc. Vgl. Apol. c. 17; de virgin. veland. c. ita conscientia naturae). Neander, Antignost. S. 86-89. Schwegler, n. S. 28 ff.

instin. Mart. Apol. I, c. 14: Οι πάλαι μεν πορνείαις χαίροντες, νῦν δὲ κόνην μόνην ἀσπαζόμενοι· οἱ δὲ καὶ μαγικαῖς τέχναις χρώμενοι, ἀγαθφ τεννέτφ θεφ ξαυτούς ἀνατεθεικότες χρημάτων δὲ καὶ κτημάτων οἱ πό-

φους παντὸς μᾶλλον στέργοντες, νῦν καὶ ᾶ ἔχομεν εἰς κοινὸν φέροντες, καὶ παντὸ δεομένω κοινωνοῦντες οἱ μισάλληλοι δὲ καὶ ἀλληλοφόνοι καὶ πρὸς τοὺς οὐχ ὁμοφύλους διὰ τὰ ἔθη ἔστίας κοινὰς μὴ ποιούμενοι, νῦν μετὰ τὴν ἔπιφάνειαν τοῦ Χριστοῦ ὁμοδίαιτοι γινόμενοι, καὶ ὑπὲρ τῶν ἔχθρῶν εὐχόμενοι καὶ τοὺς ἀδίκως μισοῦντας πείθειν πειρώμενοι, ὅπως οἱ κατὰ τὰς τοῦ Χριστοῦ καλὰς ὑποθημοσύνας βιώσαντες εὐέλπιδες ώσι, σὺν ἡμῖν τῶν αὐτῶν παρὰ τοῦ πάντων δεσπόζωντος Θεοῦ τυχεῖν. Dial. c. Tryph. §. 8. 30. Orat. ad Graec. 5. Epist. ad Dioga. 5. Athenag. leg. c. 11. Tert. Apol. ab init. Min. Fel. c. 31. 37. 38. Orig. contra ('els. I, c. 26. Opp. I, p. 345. Zu diesem Beweise wurden sie schon praktisch genöthigt durch die Beschuldigungen der Heiden, die sie abwiesen.

10 Nicht nur aus den im Kanon beschriebenen, sondern auch zum Theil noch fortdauernden Wundern (Justin. dial. c. Tryph. c. 38. 82. 88. Iren. II, 31. 32. Tert. Apol. c. 23. Orig. contra Cels. III, 24. Opp. I, p. 461), wobei jedoch die Christen auch die Wunder der heidnichen Welt nicht geradezu ableugneten, sondern sie auf dämonische Wirkungen zurückführten (ibid. und Minuc. Fel. Oct. c. 26), während umgekehrt die Heiden die christlichen Wunder aus magisch-goëtischer Quelle ableiteten. Vgl. Tatian. contra Graec. c. 18. Orig. contra Cels. I, 38. 67. 68. III, 24—33. Bei Minuc. Felix finden wir indessen ein Ableugnen der heidnischen Wunder und Mythen aus dem rationalistischen Standpunkt der physischen Unmöglichkeit, der eben so gut von den Gegnern gegen das Christenthum hätte benutzt werden können. Octav. c. 20: Quae si essent facta, fierent; quia fieri non possunt, ideo nec facta sunt; und c. 23: Cur enim si nati sunt, non hodieque nascuntur?

11 Obwohl Origenes den Wunderbeweis neben dem Weissagungsbeweis als den Beweis der Kraft neben dem des Geistes nennt (contra Cels. I, 2), so ordnet er doch den erstern dem letztern unter; denn er fühlte wohl, dass ein Wunder nur da seine emphatische Wirkung habe, wo es vor den Augen desem vorgeht, den man überzeugen will, dass es aber diese unmittelbare Beweiskraft für die verliert, die sich gegen die Wahrheit des Erzählten von vorn herein skeptisch verhalten und die Wunder als Mythen verwerfen; vgl. Comment. in Joh. Opp. T. IV, p. 87. — Ebenso lassen auch die Clementinen die Wunder an sich noch nicht als Beweis gelten, während sie auf die Weissagungen einen grössern Werth legen (Credner a. a. O. Heft 3, S. 278 vgl. mit S. 245). Anch wies Origenes hin auf die geistigen und sittlichen Wunder, von denen er die leiblichen Wundererzählungen (neben ihrer factischen Bedeutung) zugleich als Symbole betrachtete, contra Cels. II, 423: "Ich werde sagen, dass nach der Verheissung Jesu seine Jünger grössere Wunder gethan haben, als er selbst; dens noch immer werden die Augen geöffnet den Blinden am Geiste, und die Ohren derer, welche taub waren für die Stimme der Tugend, hören nun begierig die Lehre von Gott und vom ewigen Leben; manche, die lahm waren am innern Menschen, springen jetzt gleich dem Hirsch" u. s. w. Vgl. contra Cels. III. 24, wo er das Heilen von Kranken und das Weissagen als ein Mittelding (uter) bezeichnet, das an und für sich noch keinen sittlichen Werth habe.

12 Theophilus ad Autolyc. II, 31. 36. 38. Clem. Coh. p. 66; Strom. VI, 5 p. 762. (Schon Celsus beschuldigte übrigens die Christen einer Verfälschung der Sibyllinen, Orig. contra Cels. VII, 32. 44.) Ausgaben derselben: von Serectius Gallaeus, Amst. 1689. 4. und von Angelo Mai, Mediol. 1817. 8. Ueber Entstehung und Tendenz vgl. Thorlacius, libri Sibyllistarum veteris ecclesiae etc. Havniae 1815. 8. Bleek in der Berliner theol. Zeitschr. I, 120 ff. 172 ff. Piper, christl. Mythologie (im Anhang) S. 472 ff. Friedlieb, de codd. Sibyllinorum manuscriptis, 1847. Die sibyllinischen Weissagungen 1852. H. Ewald, Abhandlung

über Entstehung, Inhalt und Werth der sibyllin. Bücher (Abhandlungen der kön. Gesellsch. der Wiss. zu Göttingen) 1858. Reuss, in Herzogs Realenc. XIV. — Eine ähnliche Bewandtniss wie mit den Sibyllinen hat es mit dem 'Υστάσπης, suf welchen Justin. Apol. I, 20 und Clem. a. a. O. sich berufen. Vgl. Ch. F. W. Walch, de Hystaspide, im I. Bd. der Commentatt. Soc. Reg. Gott. Lücke, Einl. in die Offenb. Joh. 2. Aufl. S. 237 f. — Uebrigens wurden auch wieder die Orakel der Heiden (obwohl theilweise benutzt) so gut als die Wunder auf dimonische Kräfte zurückgeführt, Minuc. Fel. c. 26. 27. Clement. Hom. III, 9—13.

13 Origen. contra Cels. I, p. 321. II, 361; de princ. IV. Durch die bewiesene Standhaftigkeit der Märtyrer war Justin selbst (wie noch viele Andere) bekehrt worden. Vgl. dessen Apol. II, p. 96; vgl. dial. cum Tryph. §. 121: καὶ οὐδένα οὐδέποτε ἰδεῖν ἔστιν ὑπομείναντα διὰ τὴν πρὸς τὸν ἥλιον πίστιν ἀποθανεῖν, διὰ δὲ τὸ ὄνομα τοῦ Ἰησοῦ ἐχ παντὸς γένους ἀνθρώπων καὶ ὑπομείναντας καὶ ὑπομένοντας πάντα πάσχειν ὑπὲρ τοῦ μὴ ἀρνήσασθαι αὐτὸν ἰδεῖν ἐστι κτὶ.

14 Orig. contra Cels. II, 13. Opp. I, p. 400.

# §. 30.

### Erkenntnissquellen.

J. C. Greili, selecta patrum ecclesiae capita ad elempyranip sacram pertinentia, Tur. 1820 ff.

Vgl. dessen Abhandlung: Tradition und Scription, in Schulthess üb. Rat. u. Supr. W. L.

Christmann, über Tradition und Schrift, Logos und Kabbala, Tüb. 1825. Sack, Nitsach und

Lücke: über das Ansehen der h. Schrift u. ihr Verhältniss zur Glaubensregel in der protestantischen u. in der alten Kirche; drei theol. Sendschrieben an Herrn Prof. Delbrück in

Beziehung auf dessen Streitschrift: Philipp Melanothlon der Glaubenslehrer, Bonn 1827.

D. Schenkel, über das ursprüngl. Verhältniss der Kirche zum Kanon, Basul 1838. J. L.

Jacobi, die kirchl. Lehre von der Tradition u. heil. Schrift in ihrer Entwicklung dargestellt,

1. Abth. Berlin 1847. \*J. L. Heltmann, Kanon und Tradition, ein Beitrag zur neuern

Dogmengeschichte u. Symbolik, Ludwigsburg 1859.

Die ursprüngliche lebendige Erkenntnissquelle aller christlichen Wahrheit war der Geist Christi selbst, der die Apostel und die ersten Verkünder des Christenthums in alle Wahrheit leitete. Die katholische Kirche betrachtete sich daher von Anfang an als Trägerin dieses Geistes, somit als die Bewahrerin der ächten Ueberlieferung und als die Fortbildnerin der in ihr niedergelegten Lehre 1. Sowohl die Bewahrung der mündlichen Tradition, als die Sammlung der geschriebenen apostolischen Denkmäler zu einem Schriftkanon war das ungetheilte Werk der ersten Kirche; und erst als dieser Kanon sich abzuschliessen und abzurunden begann, trat die kirchliche Ueberlieferung, sowohl die mündliche als die schriftlich aufgezeichnete, als ein besonderer Abfluss der ursprünglichen Quelle neben dem Schriftkanon auf 2.

- <sup>1</sup> Erst im Zusammenhang mit der Lehre von der Kirche wird daher auch die Lehre von der Schrift und Tradition ganz verständlich (§. 71).
- <sup>2</sup> Es ist daher kein ganz richtiges Bild, Schrift und Tradition als zwei neben einander herlaufende Quellen zu betrachten. Vielmehr fliessen beide aus einer Quelle; erst später gehen beide aus einander. Beides hiess auch erst κανών (regula sc. fidei). Ueber den Sprachgebrauch dieses Wortes vgl. Suicer u. d. W. und H. Planck, nonnulla de significatu canonis in ecclesia antiqua ejusque serie recte constituenda, Gött. 1820. Nitzsch, System der christlichen Lehre, §. 40. 41. So begriff auch das Wort παράδοσις (traditio) ursprünglich die ganze Ueberlieferung

der Heilslehre an sich, ohne dass zwischen Mündlichem und Schriftlichem wäre unterschieden worden, vgl. Baur, DG. S. 363 ff.

Nach der montanist. Ansicht giebt es indessen verschiedene geschichtliche Stufen oder Perioden, in denen die göttliche Offenbarung sich vollendet: 1. Gesetz und Propheten; Periode der Uroffenbarung, die sich bis auf die Erscheinung Christi erstreckt, entsprechend der duritia cordis; 2. Periode der christlichen Offenbarung, die sich in der Person Christi und im Kreise der Apostal abschliesst, entsprechend der infirmitas carnis; 3. die Periode der Offenbarung des Paraklet, die den Rest der Geschichte ausfüllt, entsprechend der sanctitas spiritualis. Vgl. Tert. de monogam. 14. Schwegler, Montan. S. 37. (Indessen bezieht sich dies zunächst auf das Sittliche, nicht auf das Dogmatische.)

# §. 31. Kanon der heiligen Schrift.

Dilisaan, über die Bildung der Sammlung der heiligen Schriften A. T. (Jahrbb. für deutsche Theol. 1858. 3.). J. Kirchhofer, Quellensammlung zur Geschichte des neutestamentlichen Kanons bis auf Hieronymus, Zür. 1844. II. Die Artikel von Oehler u. Landerer in Hernes Realencykl. VII. S. 243 ff. Hilgenfeld, der Kanon und die Kritik des N. T. in ihrer geschichtlichen Ausbildung u. Gestaltung, Halle 1863. (Weiss, Stud. u. Krit. 1864. 1.)

1

Noch ehe sich ein schriftlicher Kanon des N. Test. gebildet hatte, stand der längst abgeschlossene Kanon des A. Test. 1 bei der katholischen Christenheit in Ansehen, während die Gnostiker, unter ihnen am bestimmtesten die Marcioniten, das A. Test. verwarfen? Erst allmählig trat dann für die christliche Kirche das Bedürfniss ein, die gelegentlich entstandenen, auf die Verhältnisse der Gegenwart zunächst berechneten Schriften (Briefe) der Apostel, und die schon mehr mit Rücksicht auf die lesende Nachwelt, obwohl sunächst auch wieder für die Mitwelt verfassten schriftlichen Aufzeichnungen der sogenannten Evangelisten 3 zu sammeln, und in diesem urchristlichen apostolischen Zeugnisse dem Fremdartigen, sowie dem minder Ursprünglichen, das sich in die Kirche eindrängen wollte (dem Apokryphischen und Häretischen), eine Schranke und feste Regel entgegenzusetzen. Mit dieser Bildung des neutestamentlichen Schriftkanons ging es indessen nur schrittweise dem völligen Abschluss entgegen. Im Verlauf des zweiten Jahrhunderts hatten sich bereits die vier Evangelien 4, wie wir sie jetzt haben, mit bestimmterer Ausscheidung derer, die bei den Häretikern Ansehen genossen 5, herausgestellt. Ueberdies kannte man am Schlusse unserer Periode, neben der Apostelgeschichte des Lucas, 13 paulinische Briefe und den Brief an die Hebräer, den jedoch nur ein Theil der Kirche für ein Werk des Paulus hielt 6, nebst dem ersten Brief Petri und dem ersten des Johannes. Hingegen waren und blieben noch längere Zeit die Meinungen über das Ansehen des zweiten und dritten Briefes Johannis, über die Briefe Jacobi, Judä und zweiten Petri, sowie endlich über die Apokalypse getheilt 7, während umgekehrt andere, jetzt nicht mehr zum Kanon gehörige

riften, wie die Briefe des Barnabas und Clemens und der Hirte Hermas, von einigen (namentlich Clemens und Origenes) den ligen Schriften gleichgeachtet und als solche citirt wurden 8.

1 ganze Sammlung (soweit sie vorhanden war) wird indessen Tertullian bereits Novum Testamentum (Instrumentum), von genes ἡ καινὴ διαθήκη genannt 9.

Blos in Beziehung auf den Gebrauch der spätern griechischen Schriften i ecclesiastici, Apokryphen) herrschte eine Verschiedenheit, die schon bei Juden sich vorfand (Kanon [?] der ägyptischen und palästinensischen Juden), Münscher, Handb. Bd. I, S. 240 ff. Gieseler, DG. S. 86 ff. und die Einll. A. Test. Aufzählungen der alttestamentl. Bücher mit kleinen Differenzen m Melito von Sardes bei Eus. IV, 26 und Orig. ebend. VI, 25. Der Unchied des Ursprünglichen und des Spätern war für die des Hebräischen midigen, blos der griechischen Version sich bedienenden Christen weniger Ellig. Justin d. M. citirt indessen die Apokryphen des A. T. nicht, obwohl her sich an die LXX hält. Vgl. Semisch II, 3 ff. Dagegen führen andere henlehrer sogar das 4. Buch Esra an, u. Origenes vertheidigt die Historie der Susanna, sowie die Bücher Tobias u. Judith (Ep. ad Julium Africat); obgleich er dann wieder das Buch der Weisheit ausdrücklich von den mischen Büchern unterscheidet und ihm ein geringeres Ansehen einräumt log. in Cant.).

Vgl. Neanders gnostische Systeme, S. 276 ff. Baur S. 240 ff. Auch die adoclementinen hielten manches im A. Test. für unwahr und machten auf Widersprüche in demselben aufmerksam, Hom. III, 10 p. 642 u. a. Stellen, Credner a. a. O. und Baur, Gnosis S. 317 ff. 366 f. DG. S. 378.

1 Bekanntlich hiessen εὐαγγελιον, εὐαγγελιστής in der christlichen Urzeit is gans anderes, vgl. die Lexica zum N. Test. Suicer I, p. 1220 u. 1234. ih sagt schon Justin Apol. I, c. 66, dass die von ihm genannten ἀπομνηεύματα der Apostel auch εὐαγγελια genannt würden. Ob unsere 4 kanonim Evangelien darunter zu verstehen? ist bezweifelt worden, s. Schwegler, hapostol. Zeitalter S. 216 ff. Doch s. dagegen Semisch, Denkw. des Justin, ist. 1848. Ueber die frühesten Sammlungen der evangelischen Nachrichten τύριος), Tatians Diatessaron u. s. w. vgl. die Einll. ins N. Test. Kirchhofer O. S. 27 ff. u. Semisch, Tatiani Diatessaron, Vratisl. 1856.

Iren. adv. Haer. III, 11. 7 sucht sogar für die Vierzahl einen kosmischaphysischen Grund: Ἐπειδή τέσσαρα κλίματα τοῦ κόσμου, ἐν ῷ ἐσμὲν, καὶ τέσσαρα καθολικὰ πνεύματα, κατέσπαρται δὲ ἡ ἐκκλησία ἐπὶ πάσης γῆς. Στύλος δὲ καὶ στήριγμα ἐκκλησίας τὸ εὐαγγέλιον καὶ πνεῦμα ζωῆς. Tert. adv. Marc. IV, 2. 5. Clem. Al. bei Eus. VI, 13. Orig. in I. Hom. Joh. Opp. IV, p. 5. Ueber die weitern Zeugnisse des Alterthums vgl. die leitungen ins N. Test.

Porig. Hom. I. in Luc. Opp. T. III, p. 933: Multi conati sunt scribere ngelia, sed non omnes recepti etc. Ueber diese unkanonischen Evangelien Hebräer, der Aegypter, Marcions, sowie über die apokryphischen Kindheitsl Passionsevangelien vgl. die Einleitungen und die darauf bezüglichen Moraphien von Schneckenburger, Hahn u. s. w. Fabricius, Cod. apocr. N. Test. mb. 1719. III. und D. J. C. Thilo, Cod. apocr. N. Test. Lips. 1832. Ullan, historisch oder mythisch? a. a. O. — Die Apostelgeschichte wurde erst iter allgemeiner bekannt. Justin d. M. kennt sie noch nicht, citirt auch

selbst keinen paulinischen Brief, obwohl sich paulinische Reminiscensen in seinen Schriften finden, s. Semisch S. 7 ff. u. dessen Schrift: die apostolischen Denkwürdigkeiten. Ueber das Evangelium des Marcion s. die Abhandlungen von Franck (Studien u. Kritiken 1855. 2) u. Volckmar, das Evangel. Marcion Leipz. 1852.

- <sup>6</sup> Vgl. Bleek, Ebrard u. a. in den Einleitungen zum Brief an die Hebr. & Wette, Einl. ins N. Test. II, S. 247.
- <sup>7</sup> S. den Kanon des Origenes bei Eus. VI, 25; vgl. Kirchhofer S. 2. Der, Streit über die Apokalypse hing zusammen mit dem Streit über den Chilisemus, vgl. Lücke, Versuch einer vollständigen Einleitung in die Offenbarung Johannis und die gesammte apokryph. Litt. (als 4. Th. seines Commentars), Bonn 1832. S. 261 ff. (vgl. d. 2. Aufl.).
- 6 Clem. Strom. I, 7 p. 339. II, 6 p. 445. II, 7 p. 448. (II, 15. II, 18.) IV, 17 p. 609. V, 12 p. 693. VI, 8 p. 772 f. Orig. Comment. in ep. ad Rom. Opp. T. IV, p. 683. (Comm. in Matth. Opp. III, p. 644.) Hom. 88. in Num. T. II, p. 249. Contra Cels. I, 1 §. 63. Opp. I, p. 378. (Comment. in Joh. T. IV, p. 153.) De princ. II, 3. T. I, p. 82. Eus. III, 16. Münscher, Handbuch I, S. 282. Möhler, Patrol. I, S. 87.— Auch das (apokryphische) Buch Henoch wurde von Tertullian den beiligen Schriften gleichgestellt, de cultu fem. 1, 3.
  - 9 Tert. adv. Marc. IV, 1. Orig. de princ. IV, 1. Gieseler, DG. S. 93.

# §. 32.

:

### Schriftinspiration und Wirkung der Schrift.

G. F. N. Sonntag, doctrina inspirationis ejusque ratio, historia et usus popularis, Heidelb. 1816, 8. Credner, de librorum N. T. inspiratione quid statuerint Christiani ante seculum tertiam medium, Jen. 1828, und Desselben Beiträge zur Einl. in die bibl. Schriften, Halle 1832. d. G. Rudelback, die Lehre von der Inspiration der heiligen Schrift, mit Berücksichtigung der neuesten Untersuchungen darüber von Schleiermacher, Twesten und Steudel (Zeitschrift für die gesammte luth. Theologie und Kirche, herausg. von Rudelbach u. Guericke, ereite Jahrg. 1840. I, 1). W. Grimm, Inspiration, in der allg. Encykl. Sect. II. Bd. XIX. a. Tholuck in Hersoge Real-Encyklopädie.

Dass vom göttlichen Geiste getrieben die Propheten und die Apostel gelehrt haben, war allgemeiner, in den eigenen Schriftzeugnissen gegründeter 1 Glaube der Kirche. Aber keineswegs beschränkte sich dieser lebendige Inspirationsbegriff auf den geschriebenen Buchstaben als solchen. Noch ehe der neutestamentliche Kanon abgeschlossen war, hatte sich indessen bei den Juden der Glaube an wörtliche Eingebung ihrer heiligen Schriften eben dans festgesetzt, als der lebendige Quell der Weissagung bei ihnen versiegt war. Diese, wenn auch zum Theil in ihrer äussern Auffassung mit heidnischen Vorstellungen der Mantik 2 versetzte, keineswegs aber von ihr abhängige Inspirationstheorie prägte sich besonders abenteuerlich aus in der Sage von der Entstehung der alexandrinischen Uebersetzung durch die 70 Dolmetscher, an welche auch viele christliche Lehrer glaubten 3. Während übrigens die Ansichten der Kirchenlehrer zwischen einem strengern und minder strengen Inspirationsbegriff schwanken 4, doch so, dass die buchstäbliche Eingebung durchgängig mit grösserer Sicherheit auf die

chrifterzeugnisse des Alten, als des Neuen Testaments bezogen ird <sup>3</sup>, finden wir doch auch schon sehr positive Ansichten über ie Inspiration des letztern <sup>6</sup>, wie denn vielfach auf die Zusammenehörigkeit beider Oekonomien <sup>7</sup>, mithin auch (stillschweigend) beier Schrifttheile, hingewiesen wurde. Ja bei Origenes kehrt sich ogar das Verhältniss dahin um, dass er behauptet, vor der Ercheinung Christi sei kein sicheres Kriterium für die Inspiration es Alten Testaments vorhanden gewesen, sondern diese ergebe ich erst aus der christlichen Betrachtungsweise <sup>8</sup>. Ueberall wurde ber die praktische Bedeutung der Schrift, ihr Reichthum an götticher Weisheit neben ihrer schmucklosen Einfalt zur Erbauung er Gemüther hervorgehoben <sup>9</sup>.

1 2 Tim. 3, 16. 2 Petr. 1, 19—21.

Erst bei Philo finden wir die antiken mantischen Begriffe (vgl. Phocylides r. 121. Plutarch, de Pythiae oraculis u. de placitis Philosophorum V, 1) auf be Propheten des A. Test. übergetragen (de spec. legg. III. ed. Mangey II, 43; quis div. rerum her. I, 510. 511; de praem. et poen. II, 417; vgl. Gfrörer . a. O. S. 54 ff. Dähne S. 58) — während dagegen Josephus mehr die buchäblich begrenzte Vorstellung festhält, contra Apion. I, 7. 8. Der Einfluss des leidnischen wird von Schwegler (Montan. S. 101 u. 102) gänzlich in Abrede estellt; s. dagegen Semisch, Justin d. M. II, S. 19. u. Baumg.-Crus. Compend. , S. 52 f. (mit den Bemerkungen von Hase): Jedenfalls "lieferten die jüdihen und heidnischen Begriffe vom Prophetenthume nur die Formen, in welche ie kirchliche Idee vom heil. Geiste der Schrift überging." - Die mantische orstellung prägte sich innerhalb der christlichen Kirche bei den Montanisten n consequentesten aus, indem diese gerade auf die Bewusstlosigkeit des vom eiste ergriffenen Subjects den Hauptnachdruck legten, vgl. Schwegler, Monin. S. 99. Diese Vorstellung wurde zwar von orthodoxer Seite bestritten. So thrieb u. a. Milliades (nach Eus. V, 17) gegen die Montanisten seine Schrift: τοῦ μη δείν προφήτην έν έκστάσει λαλείν. Nichtsdestoweniger aber fand ie anch bei einzelnen Kirchenlehrern Anklang, am stärksten bei Athenagoras, eg. c. 9: κατ' έκστασιν τῶν ἐν αὐτοῖς λογισμῶν κινήσαντος αὐτοὺς τοῦ θείου νεύματος. Vgl. Tert. adv. Marc. IV, c. 22. — Bestimmt gegen dieselbe Orig. ontra Cels. VII, 4. Opp. I, p. 596.

<sup>3</sup> Ueber die bald mit grösserer, bald mit geringerer Abenteuerlichkeit auseschmückte Sage des Aristäus vgl. Jos. Ant. XII, c. 2. Philo de vita Mos. Mang. II, 139ss.). Stahl, in Eichhorns Repertorium für biblische und morgenindische Litteratur I, S. 260 ff. Eichhorns Einleitung ins A. T. §. 159—338. Iosenmüller, Handbuch für Litteratur der biblischen Kritik und Exegese II, . 344 ff. Jahn, Einleitung ins A. Test. §. 33—67. Bertholdt §. 154—190. de Vette I, p. 58. Münscher, Handb. I, S. 307 ff. Gfrörer S. 49. Dühne I, 57. I, 1 ff. Selbst die Sprachfehler der LXX sind nach Philo inspirirt und bieten er allegorischen Auslegung einen willkommenen Stoff, Dähne I, S. 58. Vgl. ustin. M. Coh. ad Gr. c. 13. Iren. III, 11. Clem. Al. Strom. I, 21 p. 410. — Iemens sieht auch zugleich in der griechischen Uebersetzung des Originals ine providentielle Veranstaltung, weil dadurch den Heiden der Vorwand der Inwissenheit benommen werde, Strom. I, 7 p. 338.

Schon Philo hatte Stufen der Inspiration angenommen, vgl. de vita Mos.

III. (T. II. p. 161 ed. Mangey). Noch ganz allgemein sprechen sich fiber die Inspiration die apostolischen Väter aus, indem sie die alttestamentlichen Stellen swar unter der Form λέγει τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον oder auf ähnliche Weise citiren, ohne über das Wie dieser Inspiration etwas Näheres zu bestimmen, vgl. Clem. Rom. an verschiedenen Stellen; Ign. ad Magn. c. 8, ad Philadelph. c. 5. u. s. w. Sonstag a. a. O. §. 16. Eine bestimmte dogmatische Erklärung des Vorganges fizdet sich zuerst bei Justin in der classischen Stelle Coh. ad Graec. §. 8: Office γάρ φύσει οὖτε ἀνθρωπίνη ἐννοία οὖτω μεγάλα καὶ θεῖα γινώσκειν ἀνθρώπους δυνατόν, άλλα τῆ ἄνωθεν ἐπὶ τοὺς άγίους ἄνδρας τηνικαῦτα κατελθούση δωρεί. οίς οὐ λόγων εδέησε τέχνης, οὐδε τοῦ εριστικώς τι και φιλονείκως είπειν, αλλά καθαρούς έαυτούς τη του θείου πνεύματος παρασχείν ένεργεία, εν αὐτό τό θείον έξ ούρανοῦ κατιὸν πληκτρον, ωσπερ δργάνω κιθάρας τινός η λύρας το**ις θικαίοις** ανθράσι χρώμενον, την των θείων ήμιν και ούρανίων αποκαλύψη γνώσεν. 👫 τοῦτο τοίνυν ωσπερ έξ ένὸς στόματος καὶ μιᾶς γλώττης καὶ π**ερὶ θεοῦ, καὶ περὶ** χόσμου χτίσεως, και περι πλάσεως άνθρώπου, και περι άνθρωπίνης ψυχής **έθα**νασίας καὶ τῆς μετὰ τὸν βίον τοῦτον μελλούσης ἔσεσθαι κρίσεως, καὶ π**ερὶ κάν**των ων αναγκαίον ήμιν έστιν είθέναι, ακολούθως και συμφώνως αλλήλοις ## δαξαν ήμᾶς, καλ ταῦτα ἐν διαφόροις τόποις τε καλ χρόνοις τὴν θείαν **ήμῖν δε**δασχαλίαν παρεσχηχότες. Ob Justin damit eine reine Passivität von Seiten der Schriftsteller behaupte oder ob der eigenthümliche Bau des Instrumentes, der den Ton bedingt, dabei in Anschlag komme, siehe Semisch S. 18, der die Justinische Vorstellung mit der montanistischen identificirt, Schwegler, Mont. S. 101. und Neander, DG. S. 99. Immerhin beschränkt Justin, wie aus dem Folgesatz hervorgeht, die Inspiration auf Religiöses, auf das, was um des Heils willen 🛎 wissen noth ist. — Schon äusserlicher gefasst ist die Inspirationslehre im 💃 Buch des Theophilus ad Autol. c. 23, wo bereits die Richtigkeit der mosaischen Chronologie und Aehnliches aus der göttlichen Eingebung hergeleitet wird. -Vgl. noch Athenag. leg. c. 7 und 9 (wo dasselbe Bild: ώσει αὐλητής addies ξμπνεύσας). — Streng positive Inspirationsbegriffe hat auch Iren. adv. Hace. II, 28: Scripturae quidem perfectae sunt, quippe a verbo Dei et Spiritu ejim dictae, und an mehrern Stellen des Buchs. Tert. de praescript. haer. 9; adv. Marc. III, 6; de anima c. 3; Apol. c. 18 (doch vgl. den Art. über Trad.). — Clemens Alex. nennt die heiligen Schriften an verschiedenen Stellen. γραφάς θεοπνεύστους, oder citirt τὸ γὰρ στόμα πυρίου, τὸ αγ. πν. ελάλης ταῦτα u. s. w. Coh. p. 66. 86. Ebenda p. 67 führt er unter anderm den Jeremias an und verbessert sich dann selbst mit den Worten: μαϊλον δὲ ἐν Ἱερεμία τὸ ἄγιον πνεῦμα u. s. w.; desgl. Paed. I, 7 p. 134: ὁ νόμος διὰ Μωσίως έδόθη, ούχλ ύπο Μωσέως, άλλὰ ύπο μέν τοῦ λόγου, διὰ Μ**ωσέως δὲ** τοῦ θεράποντος αὐτοῦ. Die Untrüglichkeit der inspirirten Schriften: Street II, p. 432; VII, 16 p. 897. — Cyprian nennt die sämmtlichen Schriften der Bibel divinae plenitudinis fontes (adv. Jud. praef. p. 18) und bedient sich derselbs Citationsformel wie Clemens, de unit. eccles. p. 111; de opere et eleem. p. 201.

ï

1

<sup>5</sup> So spricht Justin d. M. nur von der Inspiration des Alten Testamentes mit angelegentlichem Interesse, obwohl er allerdings den Inspirationsbegriff auf des N. Test. übertrug, s. Semisch II, S. 12. Dass er die Evangelien für inspirint gehalten, s. ebd. S. 22 (gegen Credner). Vgl. Jacobi a. a. O. S. 57 ff.

<sup>6</sup> Die neutestamentliche Inspirationslehre schloss sich an die Lehre vom hell. Geist und dessen Wirkungen überhaupt an. Man dachte viel mehr an die Lehr- und Wunderkraft, als an die Schreibthätigkeit der Apostel; und erst allmählig trug man die Vorstellung von der Schriftinspiration des Alten Testsments auf das Neue über. Dies konnte erst geschehen, nachdem auch die

chriften des N. Test. in einem Codex zusammengedacht wurden (s. §. 31, 9). Ind so macht Tertullian schon die Annahme des ganzen Codex zum Kriterium ler Christlichkeit, dass er (de praescr. Haer. 22) denen den heiligen Geist abpricht, welche die Apostelgeschichte des Lucas nicht annehmen. Allgemeine Amsprüche von der göttlichen Begeisterung und Wundermacht der Apostel, rie bei Justin Apol. I, c. 39, und von den Geistesgaben der Christen, dial. c. Typh. §. 88, sowie noch allgemeinere von der Begeisterung der alten Dichter and Philosophen (bei Sonntag S. 6 u. 9) gehören daher nur im weitern Sinne bieher. Zwischen beiden Arten der Begeisterung, der apostolischen und der ulen Gläubigen gemeinsamen, unterscheidet jedoch schon Tertull. (vom monanistischen Standpunkte aus?) de exh. castit. c. 4, indem er die letztere nur is eine partielle darstellt, obwohl auch die erstere von ihm nicht gerade auf len schriftstellerischen Act bezogen wird. Nach Baur's Vermuthung (DG. S. 187) hätte auch Tert. zuerst das Wort "Inspiratio" in den dogmatischen Sprachgebrauch eingeführt. Eine bestimmtere Hinweisung auf einen ausserordentlichen Beistand des göttlichen Geistes beim Schreiben findet sich indessen bei Ireund zwar in Beziehung auf neutestamentliche Schriftsteller adv. Haer. III, 16 §. 2: Potuerat dicere Matthaeus: Jesu vero generatio sic erat; sed praeridens Spiritus Sanctus depravatores, et praemuniens contra fraudulentiam eorum, er Matthaeum ait: Christi autem generatio sic erat.

7 Iren. adv. Haer. IV, 9 p. 237: Non alterum quidem vetera, alterum vero roferentem nova docuit, sed unum et eundem. Paterfamilias enim Dominus et, qui universae domui paternae dominatur, et servis quidem et adhuc indiscilinatis condignam tradens legem; liberis autem et fide justificatis congruentia ans praecepta, et filiis adaperiens suam haereditatem . . . . Ea autem, quae e thesauro proferuntur nova et vetera, sine contradictione duo Testamenta icit: vetus quidem, quod ante fuerat, legislatio; novum autem, quae secundum vangelium est conversatio, ostendit, de qua David ait: Cantate Domino cancum novum etc. Vgl. III, 11 u. a. St. In den Fragmenten (p. 346 Massuet) ergleicht der Verfasser die beiden Säulen des Hauses, unter dessen Trümmern imson sich und die Philister begrub, den beiden Testamenten, die das Heidenhum stürtzten. Nichtsdestoweniger hatte Irenaeus ein offenes Auge für die neaschliche Seite der Bibel. Er verfasste eine Schrift über die Eigenthümlichkeit des paulinischen Styls, worin er unter anderm die unsyntaktische Satzxidung des Apostels ableitet aus der velocitas sermonum suorum, die wieder asammenhängt mit dem "Impetus" seines Geistes. Vgl. Neander, KG. (3. Aufl.) . 171. — Clem. Al. Paed. p. 307: Άμφω δὲ τώ νόμω διηχόνουν τῷ λόγῳ εἰς ιαιδαγωγίαν τῆς ἀνθρωπότητος, ὁ μὲν διὰ Μωσέως, ὁ δὲ δι' Αποστόλων. Vgl. itrom. I, 5 p. 331. III, 10 p. 543. Auch Tertullian bezeugt von der Kirche: egem et prophetas cum evangelicis et apostolicis litteris miscet et inde potat idem; de praescr. 36.

\* Orig. de princ. IV, c. 6. Opp. I, p. 161: \_/εκτέον δὲ, ὅτι τὸ τῶν προφητικῶν όγων ἔνθεον καὶ τὸ πνευματικὸν τοῦ Μωσέως νόμου ἔλαμψεν ἔπιδημήσαντος ὑποῦ. Ἐναργῆ γὰρ παραδείγματα περὶ τοῦ θεοπνεύστους εἶναι τὰς παλαιὰς ραφὰς πρὸ τῆς ἔπιδημίας τοῦ Χριστοῦ παραστῆσαι οὐ πάνυ δυνατὸν ἡν, ἀλλὶ ὑἸποῦῦ ἔπιδημία δυναμένους ὑποπτεύεσθαι τὸν νόμον καὶ τοὺς προφήτας ὡς ৺ θεῖα, εἰς τοὺμφανὲς ῆγαγεν, ὡς οὐρανίψ χάριτι ἀναγεγραμμένα. Von diesem ὑπαπαρματικός προσερείς δεταπρομένες ἐκπαρομκές και τὸν τομος ελίας τοὶ και τοὶς προσερείς δεταπρομές δεταπρομές

non a plenitudine divinae majestatis descendat. In der 27. Hom. in Num. Opp. T. II, p. 365 behauptet er ferner, dass (vermöge dieser Inspiration) nicht Ueberflüssiges in die heilige Schrift gekommen sei, und dass, wo uns auch manches dunkel scheine, wir Gott um Erleuchtung bitten müssten. Vgl. Hom in Exod. l, 4. Opp. T. II, p. 131: Ego credens verbis Domini mei Jesu Christi in lege et Prophetis iota quidem unum aut apicem non puto esse mysteriis va cuum, nec puto aliquid horum transire posse, donec omnia fiant. -- Philocalis (Cantabrig. 1658) p. 19: Πρέπει δὲ τὰ ἄγια γράμματα πιστεύειν μηδεμίαν 🗪 ραίαν έχειν κενήν σοιιίας Θεού· ό γάρ έντειλάμενος έμολ τῷ ανθρώπφ και lb γων Ούκ δηθήση ξιώπιόν μου κενός (Exod. 34, 20), πολλώ πλέον αὐτὸς σέδε zerov egei. Vgl. Schnitzer S. 266. Bei alle dem konnten dem kritischen Scharf sinn des Origenes die historischen und chronologischen Schwierigkeiten nich entgehen, in welche die Harmonistik bei der Erklärung der Evangelien sich verwickelt. Er anerkennt, dass sich dem Wortlaute nach unauflösliche Wider sprüche in den evangelischen Relationen finden (vgl. Hom. X. in Joh. Opp. T IV. p. 162 ss.), tröstet sich aber damit, dass die Wahrheit nicht in den owerτιχοῖς χαρακι ἡρσιν bestehe. So z. B. fällt ihm die Verschiedenheit der Bericht erstattung über die Blindenheilung (Matth. 20, 30 ff. Marc. 10, 46 ff. Lac 18, 35 ff.) auf. Um aber nicht eine Ungenauigkeit in derselben zugeben z müssen, nimmt er zu abenteuerlichen Allegorien seine Zuflucht (vgl. Comm. in Matth. Opp. T. III. p. 732). Eine andere Hinterthüre blieb ihm rücksichtlich der dogmatischen Schwierigkeiten offen in der Annahme einer pädagogischer Herablassung Gottes zu dem jedesmaligen Stand der Bildung (contra Cels. IV. 71. Tom. I. p. 556). Wie Irenaeus nimmt übrigens auch Origenes in dem Si der biblischen Schriftsteller Unbehülflichkeiten und Solöcismen an (Opp. IV. p 93) und so auch eine verschiedene Schreibart bei Paulus (Ep. ad Rom. X. Opp. IV. p. 678 b.). Ueberhaupt "scheint Origenes unter Inspiration nicht eine Eingiessung fremder Gedanken, sondern eine Steigerung der Seelenkräfte 🗪 🗪 stehen, durch welche die Propheten [und Apostel] zur Erkenntniss der Wahrhei erhoben worden seien, und diese Ansicht wurde in der origenistischen Schall festgehalten" Gieseler, DG. S. 98. Vgl. auch die noch weiter dort angeführten Beweisstellen, aus denen hervorgeht, dass Origenes bei all seinen überspannten Vorstellungen von der Inspiration auch wieder nicht inspirirte Stellen in der Schrift oder dass er wenigstens einen Gradunterschied in der Inspiration ange nommen, und so Göttliches und Menschliches in ihr unterschieden hat, val Baur, DG. S. 388.

9 Dem Irenaeus ist die heil. Schrift der im Acker verborgene Schatz, adv Haer. IV, 25. 26, und er empfiehlt das Lesen derselben auch den Laien, jedoch unter der Anleitung der Presbyter, IV, 32. Den einfachen Charakter und die heilsamen Wirkungen derselben beschreibt Clemens Al. Coh. p. 66: Γραφαί di θεῖαι καὶ πολιτεῖαι σώφονες, σύντομοι σωτηρίας όδοὶ, γυμναὶ κομμωτικής καὶ τῆς ἐκτὸς καλλιφωνίας καὶ στωμυλίας καὶ κολακείας ὑπάρχουσαι ἀνιστώσει ἀγχόμενον ὑπὸ κακίας τὸν ἄνθρωπον, ὑπεριδοῦσαι τὸν ὅλισθον τὸν βιωτικόν, μιῷ καὶ τῆ αὐτῆ ψωνῆ πολὶὰ θεραπεύουσαι, ἀποτρέπουσαι μὲν ἡμᾶς τῆς ἐπεζημίου ἀπάτης, προτρέπουσαι δὲ ἐμφανῶς εἰς προϋπτον σωτηρίαν. Vgl. ih. p. 71: Ἱερὰ γὰρ ὡς ἀληθῶς τὰ ἱεραποιοῦντα καὶ θεοποιοῦντα γράμματα κτὶ. Diese heiligende Kraft beschränkte jedoch Clem. nicht auf den Buchstaben das Schrift, indem er annahm, dass die λογικοὶ νόμοι nicht nur ἐν πλαξὶ λιθίνως ἀλλ' ἐν καρθίαις ἀνθρώπων geschrieben seien u. s. w. (Paed. III, p. 307), so dass also mindestens die Wirksamkeit der Schrift durch die Receptivität dei Gemüths bedingt ist. Aehnlich Origenes contra Cels. VI, 2 p. 630: Φησί δ

νεῖος λόγος, οὐα αὕταραες εἶναι τὸ λεγόμενον (κᾶν καθ' αὐτὸ ἀληθές καὶ ετικώτατον ἢ) πρὸς τὸ καθικέσθαι ἀνθρωπίνης ψυχῆς, ἐὰν μὴ καὶ δύναμίς Βεόθεν δοθῆ τῷ λέγοντι, καὶ χάρις ἐπανθήση τοῖς λεγομένοις, καὶ αὕτη οὐα εἰ ἐγγινομένη τοῖς ἀνυσίμως λέγουσι. De princ. IV, 6: 'Ο δὲ μετ' ἐπιμελείας ἐπροσοχῆς ἐντυγχάνων τοῖς προφητικοῖς λόγοις, παθών ἐξ αὐτοῦ τοῦ ἀνακάκειν ἔχνος ἐνθουσιασμοῦ, δι' ὧν πάσχει, πεισθήσεται, οὐα ἀνθρώπων εἰι συγγράμματα τοὺς πεπιστευμένους θεοῦ λόγους. Also schon etwas von dem timonium Spiritus sancti? Darum wurde auch der Schriftgebrauch von den en christlichen Lehrern durchgängig den Gläubigen empfohlen, und auch Heiden wurden von den Apologeten aufgefordert, sich von dem, was ihnen nichtet wurde, aus der Schrift zu überzeugen. Vgl. die Stellen bei Gieseler, λ. S. 105 ff.

# §. 33. Schriftauslegung.

\*\*Rosen, über tiefern Schriftsinn, Königsb. 1824. Rosenmüller, historia interpret. N. Test.

7. III. J. A. Ernesti, de Origene interpretationis grammaticae auctore, opusc. crit. Lugd.
1764. p. 283 ss. Meine Diss.: obss. circa Orig. method. interpretandae S. S. Bas. 1823;
vgl. die Ree. (von Hirsel) in Winers krit. Journ. 1825. Bd. III. St. 4. Thomasius, Origenes,
Beil. I.

Mit der buchstäblichen Inspirationstheorie hing die Neigung zur eigentlichen (allegorischen) Auffassung des Geschriebenen 1 auf ze doppelte Weise zusammen. Entweder suchte man bald im vstisch-speculativen, bald im praktisch-religiösen Interesse dem hriftbuchstaben durch Eindeutung so viel aufzulegen, als nur imr möglich war; oder man bestrebte sich in einem rationalistischologetischen Interesse dasjenige durch Ausdeutung zu entfernen, s buchstäblich gefasst auf einen der Vernunft anstössigen, Gottes würdigen Sinn hinführen konnte. Beides zeigt sich am vollentsten bei Origenes, der nach dem Vorgange des Philo und mehrer Kirchenlehrer, besonders des Clemens 3, zuerst ein bestimmtes 7stem der Interpretation aufstellte, wonach ein dreifacher Schriftin statuirt und demgemäss von der grammatischen die anagogihe und allegorische Auslegung unterschieden wird 4. Wie sehr ntrastirt gegen diese aus der Schrift alles machende allegorisinde Richtung die bescheidene Fassung des Irenaeus, die das, was r menschliche Verstand in der Schrift nicht begreift, Gott animstellt!5

1 "Man sollte (sagt Gfrörer S. 69 in Beziehung auf Philo) bei dieser hohen einung von der Inspiration der heiligen Schriften und von der Würde ihrer fenbarung, dem gewöhnlichen Gange der Dinge zufolge, eine ängstliche, den namen Sinn eifrig erforschende Erklärung erwarten. Aber gerade das Gentheil. Die Inspiration ist umgangen durch die willkürlichste aller Interprekionsweisen, durch die Allegorie, als deren Meister Philo angesehen werden ma." So überraschend jedoch diese Wendung der Dinge auf den ersten igenblick scheint, so natürlich ist doch wieder der Zusammenhang der Inirationstheorie und der ihr zu Seite gehenden Auslegungsart; denn beide

haben eine gemeinsame Quelle in der Annahme, dass es überhaupt mit der Bibel sich ganz anders verhalte, als mit andern Büchern. Was vom Himmel gekommen, soll auch himmlisch erklärt, mit andern Augen angesehen und mit andern Händen betastet werden, als mit profanen; vgl. Dähne über Philo, S. 60. Es ist hier bei dem Worte etwas Aehnliches, wie nachher bei den Sacramenten. Wie das Taufwasser mehr vermochte als gewöhnliches Wasser, das Brot im Abendmahl ein anderes war als gemeines, so war auch der Bibelbuchstabe, als Träger des göttlichen Geistes, für den Ungeweiheten eine Hieroglyphe, zu deren Erschliessung es selbst wieder eines Himmelsschlüssels bedurfte.

- <sup>2</sup> Vgl. Gfrörer und Dähne a. a. O. und Coneybeare, Geschichte der allegorischen Interpretation der heil. Schrift durch Philo (in Tholucks Anseiger 1831. Nr. 44).
- 3 Beispiele allegorischer und typischer Interpretationsweise bei den apostolischen und frühern Vätern s. §. 29, 3. Zur gerechten Beurtheilung und Würdigung dieser Auslegungsweise vgl. Möhler, Patrologie I, S. 94: "Es mag swar gar manches unserer Interpretationsweise nicht genehm sein; es ist aber auch unsere Betrachtungsweise in mehr als einer Beziehung von der der ersten Väter siemlich unterschieden. Diese wussten, dachten und fühlten nichts als Christum was Wunder, wenn er ihnen ungesucht überall begegnete? Wir mit unserer so gearteten Bildung vermögen uns kaum in die Geistesrichtung jener Zeit hineinsudenken, der alles daran gelegen war, auf das lebendigste den alten mit dem neuen Bunde im Bewusstsein zu verknüpfen." Das Allegorisiren der frühem Väter war mehr ein unbewusstes sich gehen Lassen; doch sucht schon Clemens Alex. eine Theorie aufzustellsn, indem er einen dreifachen oder gar vierfachen Sinn des Gesetzes annimmt, vgl. Strom. I, 28 p. 426 (verschiedene Lesart von τετραχῶς und τριχῶς).
- Von der trichotomistischen Eintheilung des Menschen (vgl. §. 54) ausgehend, findet Origenes auch in der heil. Schrift einen dreifachen Sinn, den er (durch petitio principii) in der heil. Schrift selbst angegeben findet (Prov. 22, 20), und in dem von ihm der Schrift gleichgeachteten Hirten des Hermas. Dieser dreifache Sinn zerfällt: 1) in den grammatischen - Leib; 2) den moralischen (psychischen) - Seele; 3) den mystischen (pneumatischen) - Geist. Der buchstäbliche Sinn kann indessen nicht überall stattfinden, sondern muss in gewissen Fällen vermöge der Allegorie geistig umgedeutet werden, namentlich bei solchen Stellen, die entweder etwas religiös Gleichgültiges (Geschlechtsregister u. s. w.), oder etwas moralisch Anstössiges (Geschichte der Patriarchen) oder endlich etwas Gottes erhabener Würde Zuwiderlaufendes (anthropomorphische Erzählungen in der Genesis, mehrere gesetzliche Bestimmungen des A. T. u. s. w.) enthalten (vgl. Philo's Verfahren bei Gfrörer a. a. O.). Nicht nur im A. Test., sondern auch im Neuen fand indessen Origenes Anstösse. Die Versuchungsgeschichte z. B. war ihm wegen der Schwierigkeiten, in die sie den historischen Interpreten verwickelt, keine reine Geschichte, und mehrere Vorschriften wie Luc. 10, 4. Matth. 5, 39. 1 Cor. 7, 18, glaubte er, könnten nur von Einfältigen (ἀκεραίοις) buchstäblich gefasst werden; und wenn er auch die Wundererzählungen meist factisch nahm, so stand ihm doch die Allegorie, die sie verhüllen, weit höher (vgl. §. 29, 10); s. ausser dem 4. Buch de princ. §. 1—27, wo sich die Theorie am vollständigsten entwickelt findet, die exegetischen Werke selbst und die oben genannten Schriften, nebst den dort citirten Stellen. — Gewiss zeigen sich bei Origenes die beiden im §. angegebenen Tendenzen, sowohl die der Eindeutung, als die der Ausdeutung, weshalb die Beobachtung von Lücke (Hermeneutik S. 39), dass "ein noch nicht zum Bewesst-

sein gekommener Rationalismus" an diesem Verfahren Theil gehabt habe, gar wohl bestehen kann mit der andern scheinbar entgegengesetzten Annahme, dass gerade der auf die Prägnanz der heil. Schrift sich stützende Mysticismus die Ursache davon gewesen sei. "Der Buchstabe tödtet, aber der Geist macht lebendig; dies ist der Grundsatz des Origenes. Aber wer sieht nicht, dass auch der Geist zu mächtig werden, den Buchstaben tödten und sich an seine Stelle stren kann?" Edgar Quinet über Strauss (Tüb. Zeitschrift 1839. IV. S. 4. aus der Revue des deux mondes 1838).

• Auch Irenaeus ging zwar von einer durchgängigen Prägnanz der heil. Schrift aus, adv. Haer. IV, 18 (Grabe IV, 34): Nihil enim otiosum, nec sine signo, neque sine argumento apud eum, und machte selbst häufig von der Typik Gebrauch. Gleichwohl erkannte er das Gefährliche in der Allegorie und rügte es an den Gnostikern, adv. Haer. I, 3, 6. So wenig wir die Fülle der Natur vollkommen zu begreifen im Stande sind, so wenig die Ueberfülle der Schrift, ib. II, 28 (Gr. 47): Nos autem secundum quod minores sumus et novissimi a verbo Dei et Spiritu ejus, secundum hoc et scientia mysteriorum ejus indigemus. Et non est mirum, si in spiritalibus et coelestibus et in his quae habent revelari, hoc patimur nos: quandoquidem etiam eorum quae ante pedes sunt (dico autem quae sunt in hac creatura, quae et contrectantur a nobis et videntur et sunt nobiscum) multa fugerunt nostram scientiam, et Deo hace ipea committimus. Oportet enim eum prae omnibus praecellere . . . . . Εί δὲ ἐπὶ τῶν τῆς ατίπεως ἔνια μὲν ἀνάκειται τῷ θεῷ, ἔνια δὲ καὶ εἰς γνῶσιν ειήλυθε την ημετέραν, τι χαλεπόν, εί και των έν ταις γραφαίς ζητουμένων, δίων τών γραφών πνευματικών οὐσών, ένια μέν ἐπιλύομεν κατά χάριν θεοῦ, ina de avaxeloeras το ઉરલ્ફે, και ου μόνον εν το αίωνε έν το νυνι, αλλά και ly το μελλοντι· ίνα αεί μέν ο θεός διδάσκη, ανθρωπος δε δια παντός μαν**λάνη παρά Θ**εού.

# §. 34. Tradition.

Pek, über Tradition, in den theolog. Mitarbelten, Kiel 1838. K. R. Köstlin, zur Geschichte des Urchristenthums in Zellers Jahrbb. 1850. 1 ff. Jacobi a. a. O. S. 90 ff. Vgl. auch §. 30.

So hoch auch die Schrift gestellt wurde, so trat doch das Ansehen der Tradition dagegen nicht in den Hintergrund. Im Gegentheil sah man, den Häretikern gegenüber, die Schrift als unzureichend an, dieselben zu bekämpfen, weil nur im lebendigen Zusammenhange mit der kirchlichen Ueberlieferung die Schrift ihre wahre Stellung behält und ihre richtige (dem Geist der Kirche gemässe) Interpretation findet 1. Ueber das Wesen der Tradition selbst bildete sich jedoch auch wieder neben der positiv realistischen Ansicht eines Irenaeus und Tertullian, wonach das Zeugniss der Wahrheit abhängig gemacht wurde von dem äussern historischgeographischen Zusammenhang mit den Mutterkirchen 2, die idealer gehaltene der Alexandriner aus, welche im freiern geistigen Verkehr der Ideen die lebendig frische Quelle fand, aus der das gesunde Wasser der Lehre geschöpft werden müsse 3. Dabei darf nicht übersehen werden, dass die in der alexandrinischen Schule

genährte Idee von einer Geheimlehre <sup>4</sup>, die sich neben der öffentlichen von Christo und den Aposteln her fortgepflanzt habe, eine gnostische Richtung verrieth, welche der volksmässigen und gemeinnützigen Bedeutung des Christenthums leicht gefährlich werden konnte, während auf der andern Seite die neuen Offenbarungen der Montanisten von dem Grunde der historischen Traditionsentwicklung sich gleichfalls losrissen <sup>5</sup>. Diesen Erscheinungen gegentüber machte sich dann doch wieder das Verfahren geltend, die Tradition an der Schrift zu messen, sowohl in Beziehung auf die Lehre als auf die Gebräuche der Kirche <sup>6</sup>, was namentlich bei Cyprian hervortritt.

<sup>1</sup> Ueber die Nothwendigkeit der Tradition s. Iron. I, 10 (p. 49 M.); II, 35 p. 171; III, praef., c. 1—6. c. 21; IV, 20. 26. 32 (bei Orelli I. Progr. S. 20 ff.). Besonders merkwürdig ist die Aeusserung III, 4, dass nicht durch die Schrift zunächst (sine charta et atramento) die Völker zum Christenthum seien bekehrt worden, sondern vermittelst des heil. Geistes in ihren Herzen, und der treu bewahrten Ueberlieferung; s. auch Tert. adv. Marc. III, 6. V, 5, und besonders de praescriptione Haereticorum, worin den Ketzern zum Voraus das Recht abgeschnitten wird, mit den Orthodoxen aus der Schrift zu disputiren\*), vgl. besonders c. 13 ff., und c. 19 sagt er: Ergo non ad scripturas provocandum est, nec in his constituendum certamen, in quibus aut nulla aut incerta victoria est, aut par (var. parum) incertae. Nam etsi non ita evaderet conlatio scripturarum, ut utramque partem parem sisteret, ordo rerum desiderabat, illud prius proponi, quod nunc solum disputandum est: quibus competat fides ipsa; cujus sint scripturae; a quo et per quos et quando et quibus sit tradita disciplina, qua fiunt Christiani. Ubi enim apparuerit esse veritatem et disciplinae et fidei christianae, illic erit veritas scripturarum et expositionum et omnium traditionum Christianarum. Cap. 37: Qui estis? quando et unde venistis? quid in meo agitis, non mei? Das sich Losreissen von der Tradition ist nach Tertullian die Quelle der Schriftverstümmelung und Schriftverfälschung, vgl. c. 22 u. 38. Aber auch in ihrer Integrität vermag die Schrift allein noch nicht die Ketzereien abzuwehren: sie wird vielmehr für die Häretiker nach Gottes eigener Anordnung eine Quelle neuer Irrthümer, vgl. c. 40. 42. - Clemens von Al. meint Strom. VII, 15 p. 887: So wenig ein ehrlicher Mann lügen dürfe, so wenig dürfe man die von der Kirche überlieferte Glaubensregel überschreiten; man müsse sich an die anschliessen, die bereits im Besitz der Wahrheit sind. Wie die von der Circe verzauberten Menschen als Thiere sich geberdeten, so hört der, der von der Tradition sich losreisst, auf, ein Mensch Gottes zu sein, Strom. VII, 16 p. 890 vgl. p. 896. — Origenes de princ. procem. I, p. 47: Servetur vero ecclesiastica praedicatio per successionis ordinem ab Apostolis tradita et usque ad praesens in ecclesiis permanens; illa sola credenda est veritas, quae in nullo ab ecclesiastica et apostolica discordat traditione.

<sup>2</sup> Iren. III, 4 (2 p. 178 M.): Quid enim? Et si de aliqua modica quaestione disceptatio esset, nonne oporteret in antiquissimas recurrere ecclesias, in quibus

<sup>\*)</sup> Ueber den Ausdruck "praescriptis" Semier im Index Latin. p. 482: Ex usu forensi significat refutationem, qua, qui postulatur, adversarii accusationem disjicit aut in eum retorquet; und Tert. selbet praescr. c. 35.

Apostoli conversati sunt, et ab iis de praesenti quaestione sumere quod certum et re liquidum est? Quid autem, si neque Apostoli quidem scripturas reliquissent nobis, nonne oportebat ordinem sequi traditionis, quam tradiderunt iis, quibus committebant ecclesias? etc. Tertull. praescr. c. 20: Dehinc (Apostoli) in orbem profecti candem doctrinam ejusdem fidei nationibus promulgaverunt, et proinde ecclesias apud unamquamque civitatem condiderunt, a quibus traducem fidei et semina doctrinae ceterae exinde ecclesiae mutuatae sunt et quotidis mutuantur, ut ecclesiae fiant, et per hoc et ipsae apostolicae deputantur, ut soboles apostolicarum ecclesiarum. Omne genus ad originem suam censeatur necesse est. Itaque tot ac tantae ecclesiae: una est illa ab Apostolis prima, ex qua omnes etc. Vgl. c. 21.

Clem. Al. Strom. I, 1 p. 323: Τὰ φρέατα ἐξαντλούμενα διειδέστερον ῦδωρ ἀναδίδωσι · τρέπεται δὲ εἰς φθορὰν, ὧν μεταλαμβάνει οὐδείς · καὶ τὸν σίδηρον ἡ χρήσις καθαρώτερον φυλάσσει, ἡ δὲ ἀχρηστία ἰοῦ τούτφ γεννητική. Συνελόντι τὰρ φάναι · ἡ συγγυμνασία ἔξιν ἐμποιεῖ ὑγιεινὴν καὶ πνεύμασι καὶ σώμασιν.

- \* Ibid.: Αὐτίκα οὐ πολλοῖς ἀπεκάλυψεν (ὁ Ἰησοῦς) ἃ μἡ πολλῶν ἡν, ὁλίγοις δὲ τὰς προσήκειν ἡπίστατο, τοῖς οἴοις τε ἐκδέξασθαι καὶ τυπωθῆναι πρὸς αὐτά τὰ δὲ ἀπόξῷητα, καθάπερ ὁ θεὸς, λόγφ πιστεύεται, οὐ γράμματι . . . . . ἀλλὰ γὰς τὰ μυστήρια μυστικῶς παραδίδοται, ἵνα ἡ ἐν στόματι λαλοῦντος καὶ ὁ λαλεῖται μᾶλλον δὲ οὐκ ἐν φωνῆ, ἀλλ' ἐν τῷ νοεῖσθαι κτλ. S. Eus. h. e. II, 1 (aus dem 7. Buch der Hypotyposen) und die Anmerk. von Vales u. Heinichen. Orig. contra Cels. VI, §. 6. Opp. T. I, p. 633. Mit dieser Ansicht von einer Geheimlehre, in welcher die Alexandriner allein stehen (unter ihnen vorzüglich Clemens) darf nicht verwechselt werden die in der alten Kirche beobachtete Arcandisciplin, welche sich auf das Geheimhalten gewisser Theile des Cultus vor den Augen der Ungeweihten bezog. Vgl. G. C. L. Th. Frommann, de disciplina arcani, quae in vetere ecclesia christiana obtinuisse fertur, Jen. 1833. 6. u. Rothe in Herzogs Realencykl. I, S. 469.
- <sup>5</sup> Vgl. §. 24. §. 30. (Anm. 2.) Jacobi a. a. O. S. 125 ff. Ueber die guostische Tradition s. Köstlin a. a. O. S. 6 ff.
- <sup>6</sup> Vgl. Clem. Alex. Strom. VI, p. 756. VII, p. 591. Orig. hom. in Jerem. I (Opp. III. p. 129): μάψτυρας δεί λαβείν τὰς γραφάς ἀμάρτυροι γὰρ αί έπιβολεί ήμων και αι εξηγήσεις απιστοί είσιν (dies in Beziehung auf die Lehre von der Gottheit Christi). Hippol. contra Noët. c. 9 (in Beziehung auf die Lehre v. Gott). Im Streit gegen den römischen Bischof Stephanus, der sich in Ansehung der Ketzertaufe auf die römische Tradition berief, geht Cyprian (ep. 74, p. 215 Fell) mit Recht auf die älteste Tradition d. i. die heilige Schrift (divinae traditionis caput et origo), von dem vertrockneten Canal zur Quelle, zurück. An demselben Orte und in demselben Zusammenhang heisst es: Consuctudo sine veritate vetustas erroris est. Vgl. ep. 71, p. 194: Non est de consuetudine praescribendum, sed ratione vincendum. Immerhin bleibt im Vergleich mit der frühern Zeit merkwürdig, dass z. B. Irenaeus noch nichts weiss von einer traditio humana innerhalb der Kirche, die mit der trad. apostolica in irgend einem Widerspruch sein könnte (eine solche kennt Iren. nur bei den Häretikern), während bereits Tertullian (als Montanist) gegen das Ansehen der Gewohnheit fast mit denselben Waffen stritt, wie hier Cyprian, vgl. de virgin. veland. 1: Christus veritatem se, non consuetudinem cognominavit. Quodcunque adversus veritatem sapit, hoc erit haeresis, etiam vetus consuetudo. Vgl. Jacobi a. a. O. S. 136 ff. Huther, Cyprian S. 139 ff. Rettberg S. 310. Pelt a. a. O. Gess, die Einheit der Kirche im Sinne Cyprians, in den Studien der evangel. Geistlichkeit Würtembergs 1838. II, 1 S. 140 ff. Ueber das Vieldeu-

tige des Wortes "Tradition" (man kann eine dogmatische, gnostische und rituelle Tradition unterscheiden) s. Gieseler, DG. S. 103.

## ZWEITER ABSCHNITT.

### Theologie.

Die Lehre von Gott (mit Inbegriff der Lehre von der Schöpfung und Regierung der Welt, der Angelologie und Dämonologie).

# §. 35.

### Dasein Gottes.

Das Dasein Gottes zu erweisen, kann nie die Aufgabe einer positiven Religion sein, da diese überall das Gottesbewusstsein voraussetzt. Das Christenthum schloss sich an die im A. Test. thatsächlich gegebene, nunmehr aber geläuterte und gereinigte, über die Schranken der nationellen Interessen erweiterte Vorstellung von einem persönlichen Gott an, der als Schöpfer Himmels und

der Erde über der Menschheit waltet, der das Gesetz gegeben und die Propheten gesandt, und zuletzt am vollkommensten und in persönlicher Fülle in Jesu Christo sich geoffenbaret hat 1. Somit bedurfte der gläubig gewordene Christ so wenig als die jüdischen Zeitgenossen eines Beweises für das Dasein Gottes. Wohl aber galt es bei der weitern Entwicklung des christlichen Bewusstseins, sowohl (apologetisch) den Vorwurf des Atheismus, der den Christen gemacht wurde, von sich abzuweisen<sup>2</sup>, als auch (polemisch) die Heiden dessen zu überführen, dass ihr heidnischer Gottesdienst ein unwahrer, mithin im innersten Grunde Verleugnung des lebendigen Gottes (Atheismus) sei 3. Was daher bei den ersten Kirchenlehrern Beweisähnliches in Beziehung auf das Dasein Gottes vorkommt, das ist entweder unmittelbarer Ausdruck des religiösen Gefthls in rhetorisch-hymnologischer Form 4, oder hängt mit anderweitigen Lehrbestimmungen über das Wesen Gottes, mit der Lehre von dessen Einheit oder mit der Lehre von der Schöpfung, Vorschung und Weltregierung zusammen 5. Im Allgemeinen aber gehen die Väter dieser Periode auf das dem menschlichen Geiste eingepflanzte Gottesbewusstsein (testimonium animae, λόγος σπερμαsurück, das sich auch bei den Heiden zeige 6, und von dessen Reinheit die Gotteserkenntniss selbst abhange 7. Damit verbinden sie, jedoch mehr in populärer, als streng wissenschaftlicher Form, den sogenannten physiko-theologischen Beweis, indem sie aus den Werken der Schöpfung auf den Schöpfer schliessen lassen 8. Künstlichere Beweise, wie der kosmologische und ontologische, sind diesem Zeitalter fremd; ja die Unmöglichkeit eines eigentlichen Beweises für Gottes Dasein und die Nothwendigkeit einer Offenbarung von Seiten Gottes selbst wurde von den tiefern Denkern der alexandrinischen Schule freimüthig eingestanden 9.

¹ Daher eigentlich die Trennung von Theologie und Christologie nur eine relative ist, zum Behuf der Wissenschaft. Das christliche Gottesbewusstsein ist immer bedingt durch den Glauben an den Sohn, in welchem der Vater sich offenbart. "Die Logoslehre bildete den ursprünglichen Stamm, auf welchem eine christliche Theologie erwuchs, aber das göttliche Wesen an sich wurde zur nebenher und abgerissen behandelt" Semisch, Justin d. M. II, S. 247. Gleichwohl finden wir bei einigen unter den ersten Vätern (am meisten bei Minucius Felix) eine Theologie, die in ihrer mehr reflectirenden als intuitiven Weise viel Aehnliches hat mit der später sogenannten natürlichen Theologie, während bei Andern (z. B. bei Clemeus) alles durch den Logos vermittelt erscheint, z. B. Strom. V, 12 p. 696, vgl. unten Note 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. z. B. Min. Fel. Oct. c. 8, und dagegen c. 17 u. 18 u. das Edict. Antonini bei Eus. IV, 13, wo indessen die Stelle: ως ἀθέων κατηγοροῦντες einer verschiedenen Auslegung unterliegt. Vgl. Heinichen I, p. 328.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So die sämmtlichen Apologeten der Reihe nach, vgl. statt aller: Minuc.

- Fel. c. 20 ff. Tert. Apolog. c. 8; de idololatria. Cyprian. de idolorum vanitate u. s. w.
- 4 So die Stelle bei Clem. Al. Coh. 54: Θεὸς δὲ πῶς ἄν εἴποιμι ὅσα ποιεῖ; "Ολον ἐδὲ τὸν κόσμον. 'Εκείνου ἔργυν ἐστὶν καὶ οὐρανὸς καὶ ἥλιος καὶ ἄγγελοι καὶ ἄνθιωποι, ἔργα τῶν ὅακτύλων αὐτοῦ. "Οση γε ἡ δύναμις τοῦ Θεοῦ; Μόνον αὐτοῦ τὸ βούλημα κοσμοποιῖα· μόνος γὰρ ὁ θεὸς ἔποίησεν, ἔπεὶ καὶ μόνος ὅντως ἔστὶ Θεός. Ψιλῷ τῷ βούλεσθαι δημιουργεῖ, καὶ τῷ μόνον ἐθελῆσαι αὐτὸν ἔπεται τὸ γεγενῆσθαι κτλ. Cf. Tert. Apol. c. 17. 18.
  - <sup>5</sup> Vgl. daher auch die folgenden §§.
- 6 Tert. adv. Judaeos c. 2: Cur etenim Deus universitatis conditor, mundi totius gubernator, hominis plasmator, universarum gentium sator, legem per Moysen uni populo dedisse credatur, et non omnibus gentibus attribuisse dicatur? etc. Cf. Apol. c. 17: Vultis ex operibus ipsius tot ac talibus quibus continemur, quibus sustinemur, quibus oblectamur, etiam quibus exterremur? vultis ex animae ipsius testimonio comprobemus? Quae licet carcere corporis pressa, licet institutionibus pravis circumscripta, licet libidinibus ac concupiscentiis evigorata, licet falsis deis exancillata, cum tamen resipiscit ut ex crapula, ut ex somno, ut ex aliqua valetudine et sanitatem suam potitur, Deum nominat, hoc solo nomine, quia proprio Dei veri: Deus magnus, Deus bonus, et: quod Deus dederit, omnium vox est. Judicem quoque contestatur illum: Deus videt, et: Deo commendo, et: Deus mihi O testimonium animae naturaliter christianae! Denique pronuntians haec, non ad capitolium, sed ad coelum respicit, novit enim sedem Dei vivi. — De test. animae c. 2: Si enim anima aut divina aut a Deo data est, sine dubio datorem suum novit. Et si novit, utique et timet, et tantum postremo adauctorem. An non timet, quem magis propitium velit quam iratum? Unde igitur naturalis timor animae in Deum, si Deus non vult irasci? Quomodo timetur qui nescit offendi? Quid timetur nisi ira? Unde ira nisi ex animadversione? Unde animadversio nisi de judicio? Unde judicium nisi de potestate? Cujus potestas summa nisi Dei solius? Hinc ergo tibi, anima, de conscientia suppetit domi ac foris, nullo irridente vel prohibente, praedicare: Deus videt omnia, et: Deo commendo, et: Deus reddet, et: Deus inter mos judicabit etc. Vgl. Neander, Antign. S. 88 f. Auch Justin der M. spricht von einer dem Menschen eingepflanzten Gottesidee, Apol. II, 6: Tò Θεὸς προσαγόρευμα οὐχ ὄνομά ἐστιν, ἀλλὰ πράγματος συσεξηγήτου ἔμφυτος τἢ φώσει τῶν ανθρώπων δόξα. Vgl. dial. c. Tr. c. 93. — Clem. Al. Coh. VI, p. 59: Πασιν γαρ απαξαπλώς ανθρώποις, μαλιστα δε τοις περι λόγους ενδιατριβουσιν (qui in studiis literarum versati sunt) *ἐνέστα*κτα*ί τις ἀπόβ*δοια θεϊκή. Οὖ δὴ χάριν καλ ἄχοντες μὲν ὁμολογοῦσιν ἕνα τε είναι Θεὸν, ἀνώλεθρον καλ ἀγέννητον· τοῦτον άνω που περί τὰ νῶτα τοῦ οὐρανοῦ ἐν τῆ ἰδία xal οἰχεία περιωπῆ ὄ**ντως ὄγεα** άεί. Cf. Strom. V, 12 p. 698: Θεοῦ μὲν γὰρ ἔμφασις ένὸς ἢν τοῦ παντοπράτορος παρά πάσι τοῖς εὐφρονοῦσι πάντοτε φυσική καὶ τῆς ἀϊδίου κατά τὴν θείαν πρόνοιαν εὐεργεσίας αντελαμβάνοντο οί πλειστοι, οί και μή τελεον ακηρυθριαχότες πρός την άλήθειαν.
- <sup>7</sup> Theophilus ad Aut. von Anfang: "Wenn du mir sagst: zeige mir deinen Gott, so werde ich dir antworten: zeige mir erst deinen Menschen, und ich werde dir meinen Gott zeigen. Zeige mir erst, ob die Augen deiner Seele sehen, ob die Ohren deines Herzens hören. Sowie nämlich die leiblichen Augen das Irdische wahrnehmen, Licht und Finsterniss, Weiss und Schwarz, Schönes und Hässliches u. s. w., so verhält es sich auch mit den Ohren des Herzens

und den Augen der Seele, dass sie Gott schauen können. Gott wird geschaut von denen, die ihn schauen können, wenn sie nämlich die Augen der Seele öffnen. Alle haben zwar Augen, aber Einige verfinsterte, welche nicht das Sonnenlicht sehen. Darum aber, weil sie blind sind, hört die Sonne nicht auf zu scheinen, sondern ihrer Blindheit müssen sie es zuschreiben, wenn sie nicht sehen. So ist es mit dir, o Mensch! Die Augen deiner Seele sind verfinstert durch die Sünde, durch deine schlechten Handlungen. Gleich einem glänzenden Spiegel muss der Mensch eine reine Seele haben. Wenn Rost auf dem Spiegel sitzt, so kann man das Angesicht des Menschen nicht im Spiegel sehen; so kann auch, wo die Sünde im Menschen ist, ein solcher Mensch nicht Gott sehen. Zeige dir daher dich selbst, ob du nicht seiest ein Ehebrecher, Hurer, Dieb, Räuber u. s. w., denn die Laster hindern dich, dass du Gott nicht schauen kannst." Vgl. Clem. Al. Paed. III, 1 p. 250: 'Επυτον γάρ τις ἐὰν γνώη, Θεὸν είσενει. Μίπ. Fel. c. 32: Ubique non tantum nobis proximus, sed infusus est (Deus). Non tantum sub illo agimus, sed et cum illo, prope dixerim, vivimus.

\* Theoph. ad Autol. 5: "Wenn wir ein wohlgerüstetes Schiff auf dem Mecre

\* Theoph. ad Autol. 5: "Wenn wir ein wohlgerüstetes Schiff auf dem Mecre sehen, so schliessen wir darans auf den Steuermann: ebenso aus dem regelmissigen Lauf der Gestirne, der Mannigfaltigkeit der Geschöpfe u. s. w. auf den Schöpfer." Clem. Al. (oben Note 4). Minuc. Fel. c. 32: Imo ex hoc Deum credimus, quod eum sentire possumus, videre non possumus. In operibus enim ejus et in mundi omnibus motibus virtutem ejus semper praesentem adspicimus, quum tonat, fulgurat, fulminat, quum serenat etc. Vgl. c. 18: Quod si ingressus aliquam domum omnia exculta, disposita, ornata vidisses, utique praeesse ei crederes dominum, et illis bonis rebus multo esse meliorem: ita in hac mundi domo, quum coelum terramque perspicias, providentiam, ordinem, legem, crede esse universitatis dominum parentemque, ipsis sideribus et totius mundi partibus pulchriorem. Novat. ab init. Aehnlich auch die Pseudo-Clementinen: Hom. VI, 24. 25. Nachdem der Vf. gezeigt, wie die Elemente nicht von selbst haben zusammenkommen können, fährt er fort: Οὕτως ἀνάγκη, τινὰ είναι νοεῖν ἀγέινητον **τεχνίτην, δς τὰ στοιχεῖα ἢ διεστῶτα συνήγαγεν, ἢ συνόντα ἀλλήλοις πρὸς ζώου** γένεσεν τεχνικώς εκέρασεν και εν έκ πάντων έργον άπετελεσεν. Αδύνατον γάρ άνευ τινός του μείζονος πάνυ σοφον ξιχιν άποτελείσθαι. Gott ist das Princip aller Bewegung. Das Wasser, aus dem Alles entsteht, wird vom Winde (Hauch, Geist, πνεῦμα) bewegt, aber der Geist selbst wieder stammt aus Gott. Vgl. Baur, DG. S. 400.

\* Clem. Al. Strom. V, 12 p. 695: Ναὶ μὴν ὁ δυσμεταγειριστότατος περί Θεοῦ λόγος οὖτός έστιν επεί γὰρ ἀρχὴ παντὸς πράγματος δυσεύρετος, πάντως που ή πρώτη και πρεσβυτάτη άρχη δύσδεικτος, ήτις και τοῖς ἄλλοις ἄπασιν αίτία του γενέσθαι κτλ. Ib. in calce et 696: Άλλ' οὐδὲ ἐπιστήμη λαμβάνεται τ**η αποθειπτική· α**ΰτη γάρ έπ προτέρων παλ γνωριμωτέρων συνίσταται· τοῦ δὲ άγεννήτου οὐδεν προϋπάρχει ' λείπεται δή θεία χάριτι και μόνο τῷ παρ' αὐτοῦ λόγφ το άγνωστον νοείν. Strom. IV, 25 p. 635: 'Ο μέν οὖν Θεὸς ἀναπόδειπτος ών, ούχ έστιν επιστημονικός · ὁ δὲ υίὸς σοιρία τε έστὶ καὶ επιστήμη κτλ. (vgl. oben Note 6). Auch Origenes contra Cels. VII, 42 (Opp. T. I, p. 725) behauptet in Beziehung auf den platonischen Ausspruch, dass es schwer sei, Gott zu finden: "Ημεῖς δὲ ἀποφαινόμεθα, ὅτι οὐχ αὐτάρχης ἡ ἀνθρωπίνη ψύσις ὁπωσποτανούν ζητήσαι τον θεόν, και εύρειν αὐτόν καθαρώς, μή βοηθηθείσα ύπο τοῦ ζητουμένου εύρισχομένου τοῖς ὁμολογοῦσι μετὰ τὸ παρ' αὐτοὺς ποιεῖν, ὅτι **δίονται αύτ**οῦ, ἐμιρανίζοντος έαυτὸν οἶς ᾶν πρίνη εὔλογον είναι ὀφθήναι, ώς πέφυπε θεός μέν ανθρώπω γινώσπεσθαι, ανθρώπου δε ψυχή έτι ουσα εν σώματι γινώσχειν τὸν θεόν.

## §. 36.

### Einheit Gottes.

Da das Christenthum sich an den alttestamentlichen Monotheismus anschloss, so hatte es diese Lehre sowohl gegen den Polytheismus des Heidenthums, als gegen den an das Heidenthum sich anlehnenden Dualismus und die Emanationslehre der Gnostiker zu vertheidigen <sup>1</sup>. Während nun von Einigen die Nothwendigkeit, dass nur ein Gott sei <sup>2</sup>, nicht eben auf die geschickteste Weise aus räumlichen Verhältnissen <sup>3</sup> oder wohl gar aus Analogien der Menschen-, ja der Thierwelt <sup>4</sup> erwiesen ward, fühlten die tiefer Denkenden gar wohl, wie es mit der kahlen numerischen Einheit nicht gethan sei, und suchten dies Gefühl dadurch an den Tag zu legen, dass sie die transcendentale Einheit Gottes über die mathematische Monas hinausverlegten <sup>5</sup>.

- ¹ Sowohl die Annahme eines dem höchsen Gott (Φεὸς ἀκατονόμαστος, βυθός) untergeordneten ἄρχων, δημιουργός, Jaldabaoth u. s. w., als die Entfaltung des Einen in die Mannigfaltigkeit der einfachen oder gepaarten Aeonen, widersprach dem Monotheismus. Ueber die ausgeführten Systeme des Basilides und Valentin vgl. Iren., Clem. Al. und die oben angeführten Werke über die gnostischen Systeme. Gegen den gnostischen Dualismus insbesondere kämpften Irenaeus (II, 1), Origenes de princ. II, 1. Tert. adv. Marc. I. (Wie die orthodoxe Kirche den Glauben an die Dreieinigkeit mit dem Monotheismus zu vereinigen suchte, davon unten.)
- <sup>2</sup> Diese Nothwendigkeit erkennt Justin d. M. einfach an, indem er die Einheit Gottes als eine dem Menschen angeborne Idee betrachtet, die erst später verloren gegangen sei. Der Monotheismus ist ihm das erste ächte Kriterium der Religiosität, Coh. ad Graec. c. 36: Δυνατὸν μανθάνειν ὑμᾶς ἕνα καὶ μόνον είναι θεὸν, ὁ πρῶτόν ἐστι τῆς ἀληθοῦς θεοσεβείας γνώρισμα.
- <sup>3</sup> Dahin gehört namentlich des Athenagoras Beweis legat. pro Christianis c. 8: "Wenn von Anfang an zwei oder mehrere Götter wären, so wären sie entweder an einem und demselben Orte, oder jeder wäre an seinem besondern. An einem und demselben Orte können sie nicht sein: denn wenn sie Götter sind, so sind sie sich nicht gleich (schliessen mithin einander aus). Nur das Gezeugte ist seinem Muster gleich, das Ungezeugte aber ungleich, da es von keinem herstammt, auch nach nichts gebildet ist. Wie nun Hand, Auge, Fuss an einem Körper sich befinden, dessen Theile sie ausmachen, ja wie sie erst susammen den Körper bilden, so ist auch Gott ein einziger. Sokrates zwar ist, da er gezeugt und der Veränderung unterworfen ist, ein zusammengesetztes Wesen; Gott aber, der Ungezeugte und des Leidens sowohl als der Theilung Unfähige, kann nicht aus Theilen bestehen. Wären sie aber jeder an einem besondern Ort, wo sollten, da doch Gott über der Welt und sen alle Dinge ist, die er geschaffen hat, der andere Gott oder die andern Götter sein? denn da die Welt rund ist, Gott aber um alle Wesen herum, wo wäre alsdann noch ein Ort für einen andern der übrigen Götter? denn ein solcher Gott kann nicht in der Welt sein, weil sie einem andern angehört; er kann aber auch nicht um die Welt sein, denn um diese ist der Weltschöpfer, Gott. Wenn er aber weder in der Welt ist, noch um die Welt (denn jener Gott nimmt alles ein um dieselbe), wo ist er? etwa oberhalb der Welt und Gottes? in einer andern

Welt? oder um eine andere Welt? Aber wenn er in einer andern oder um eine andere Welt ist, so ist er für uns nicht da und beherrscht die Welt nicht, und seine Macht ist daher nicht gross; denn er ist alsdann an einem beschränkten Orte [also doch eine Concession!]. Da er nun weder in einer andern Welt ist (denn von jenem wird alles erfüllt), noch um eine andere (denn von jenem wird alles gehalten): so ist er auch gar nicht, da nichts ist, in dem er sein könnte." Aehnlich der Vf. der Clementinen: Hom. 16. 17. Vgl. Baur, DG. S. 401.

- \* Miss. Fel. c. 18: Quando unquam regni societas aut cum fide coepit, aut sine cruore desiit? Omitto Persas de equorum hinnitu augurantes principatum, et Thebanorum praemortuam fabulam transeo; ob pastorum et casae regnum de geminis memoria notissima est; generi et soceri bella toto orbe diffusa sunt, et tam magni imperii duos fortuna non cepit. Vide cetera: rex unus apibus, dux unus in gregibus, in armentis rector unus. Tu in coelo summam potestatem dividi credas, et scindi veri illius ac divini imperii totam potestatem? quum palam sit, parentem omnium Deum nec principium habere nec terminum etc. Vgl. Cypr. de idolor. van. p. 14.
- \*\*Clem. Paed. I, 8 p. 140: Εν δὲ ὁ Θεὸς, καὶ ἐπέκεινα τοῦ ἐνὸς καὶ ὑπὲρ κετὴν μονάδα. Neben dem Begriff der Einheit hebt Origenes den schon mehr metaphysischen Begriff der Einfachheit Gottes heraus, de princ. I, 1, 6. (Opp. T. 1, p. 51; Redep. p. 100): Non ergo aut corpus aliquod, aut in corpore esse patandus est Deus (vgl. dagegen Athenagoras), sed intellectualis natura simplex, nihil omnino adjunctionis admittens: uti ne majus aliquid et inferius in se habere credatur, sed ut sit ex omni parte μονάς et ut ita dicam ἐνάς, et mens et fons, ex quo initium totius intellectualis naturae vel mentis est. Eine gedrängte Uebersicht der Versuche der Väter, die Einheit Gottes zu beweisen, giebt Strauss, Glaubensl. I, S. 404 ff.

### **§.** 37.

## Nennbarkeit und Erkennbarkeit Gottes.

Baur, DG. S. 392 ff.

Es lag in dem Begriff einer geoffenbarten Religion, dass von dem Wesen Gottes dem Menschen so viel offenbar würde, als zur Erkenntniss des Heils nothwendig ist; daher auch die Kirche von jeher eine Gotteslehre (Theologie) gepflegt hat. Von der andern Seite ward aber auch immer, dem Hochmuthe der Speculation gegenüber, das Unzulängliche unserer menschlichen Begriffe anerkannt und auf die Unergründlichkeit des göttlichen Wesens hingewiesen, da man sogar Gott einen Namen beizulegen für bedenklich hielt. Ein grosser Theil von dem, was die Kirche als Geheimniss bezeichnete, ruht auf dem Gefühl dieser Unzulänglichkeit unserer Vorstellungen und der Unangemessenheit unserer Sprache auf der einen, sowie auch wieder auf der Nothwendigkeit, sich dennoch gewisser Vorstellungen und Ausdrucksweisen zum Behuf religiöser Gedankenmittheilung zu bedienen, auf der andern Seite.

Als der Märtyrer Attalus in der Verfolgung der gallischen Christen unter Marc Aurel in seinem Verhör gefragt wurde, was Gott für einen Namen habe,

antwortete er: ὁ θεὸς ὄνομα οὐκ ἔχει ὡς ἄνθρωπος Eus. V, 1 (ed. Heinichen T. II, p. 29; vgl. die dortige Anm.). So dachte auch der Märtyrer Justin, Apol. II, 6; denn was für einen Namen man auch Gott geben wolle, so sei der immer älter, der einer Sache den Namen gegeben habe. Er unterscheidet daher mit Philo (de confusione linguarum p. 357) zwischen Benennungen (προσρήσεις) und Namen (δνόματα). Die Prädicate πατήρ, θεός, κύριος, δεσπότης sind nur das Erstere. Daher nennt er Gott auch ἄψόητος πατήρ, s. die weitern Stellen bei Semisch II, S. 252 ff. Wenn Justin aber weiterhin Gott nicht nur über alle Namen, sondern auch über alles Wesen (ἐπέχεινα τῆς οὐσίας) nennt, dial. c. Tr. c. 3, so ist daran zu erinnern, dass er dort noch als Heide vom platonischen Standpunkte aus redet. Anderwärts spricht er von einer ovola Gottes, z. B. dial. c. Tr. c. 128; ja er schreibt sogar Gott in gewissem Sinne eine μορφή zu, Apol. I, 9; vgl. Semisch II, S. 252. — Theophil. ad Autol. I, 3: Άχουε, ω ἄνθρωπε, τὸ μὲν είδος τοῦ θεοῦ, ἄὐξητον χαὶ ἀνέχφραστον, χαὶ μή δυνάμενον όφθαλμοῖς σαρχίνοις όραθηναι . δόξη γάρ έστιν άχώρητος, μεγέθει ακατάληπτος, ύψει απερινόητος, λοχύϊ ασύγκριτος, σουλα ασυμβίβαστος, **αγαθο**σύνη αμίμητος, παλοποιία ανεκδιήγητος εί γαρ φως αυτόν είπω, ποίημα αυτοῦ λέγω εἰ λόγον εἴπω, ἀρχὴν αὐτοῦ λέγω (vgl. dazu die Anm. von Maran). νοῦν εὰν εἔπω, φρόνησιν αὐτοῦ λέγω· πνεῦμα εὰν εἔπω, ἀναπνοὴν αὐτοῦ λέγω· πρόνοιαν έὰν εἴπω, ἀγαθοσύνην αὐτοῦ λέγω βασιλείαν ἐὰν εἴπω, δόξαν αὐτοῦ λίγω χύριον ξὰν εἴπω, χριτὴν αὐτὸν λέγω· χριτὴν ξὰν εἴπω, δίχαιον αὐτὸν λέγω· π**ατέρα** έὰν είπω, τὰ πάντα αὐτὸν λέγω· πῦρ έὰν είπω, τὴν ἀρχὴν αὐτοῦ λέγω ατλ.\*) Vgl  ${f I}, {f 5}\colon E$  ${f i}$  γὰ ${f c}$  τῷ ἡλίφ ἐλαχίστῳ ὄντι στοιχείφ οὐ δύναται ἄνθρωπος ἀτ**ενίσαι διὰ** την υπερβάλλουσαν θέρμην και δυναμιν, πώς οιχι μαλλον τη του θεου δόξη ανεκφράστο ούση ἄνθρωπος θνητός οὐ δύναται άντωπησαι; Nach Iren. II, 25, 4 🗯 Gott indeterminabilis und Niemand vermag ihn auszudenken. Er ist invisibilis propter eminentiam, ignotus autem nequaquam propter providentiam (ibid. II, 6). Gott kann nicht ohne Gott erkannt werden; wir erkennen ihn allein durch die uns von ihm gewordene Offenbarung (IV, 6). Das Medium, wodurch wir ihn erkennen, ist seine gegen die Menschen sich aufschliessende Liebe. Vgl. Duncker S. 11 ff. Möller a. a. O. S. 475 ff. — Minuc. Fel. c. 18: Hic (Deus) nec videri potest, visu clarior est, nec comprehendi, tactu purior est, nec aestimari, sensibus major est, infinitus, immensus et soli sibi tantus quantus est notus; nobis vero ad intellectum pectus angustum est, et ideo sic eum digne aestimamus, dum inaestimabilem dicimus. Eloquar, quemadmodum sentio: magnitudinem Dei, qui se putat nosse, minuit; qui non vult minuere, non novit. Nec nomen Deo quaeras: DEUS nomen est! Illic vocabulis opus est, quum per singulos propriis appellationum insignibus multitudo dirimenda est. Deo, qui solus est, Dei vocabulum totum est. Quem si patrem dixero, terrenum opineris; si regem, carnalem suspiceris; si dominum, intelliges utique mortalem. Aufer additamenta nominum, et perspicies ejus claritatem. Sehr gut zeigt auch Clemens von Alexandrien Strom. V, 11 p. 689, wie man nur dadurch zur Erkenntniss Gottes aufsteige, dass man δι' ἀναλύσεως die endlichen Begriffe von der Gottesvorstellung abstreife, bis am Ende der abstracte Begriff der Einheit übrig bleibt;

<sup>\*)</sup> Aus diesen Aeusserungen darf man aber nicht schliessen, als sei der Name Gottes des Christen gleichgültig gewesen: vielmehr waren ihnen die in der Schrift gebrauchten Gottennamen hochheilige Namen, daher Origenes den Celsus bekämpft, wenn dieser behauptet, es sei dasselbe, ob man das höchste Wesen Jupiter oder Zeus oder Sabaoth oder mit irgand einem ägyptischen oder indischen Namen benenne (contra Cels. VI. Opp. I, p. 320).

n aber sollen wir (um nicht bei der leeren Negation stehen zu bleiben) hineinwerfen (ἀποβόιψωμεν έαυτούς) in die Grösse Christi, in welcher sich Herrlichkeit Gottes manifestirt hat, um dadurch gewissermaassen (ἀμηγέπη) Erkenntniss Gottes zu gelangen (d. h. auf praktisch-religiösem, nicht auf mlativem Wege); denn auch dann erkennen wir (wo es sich nämlich um ntliches Wissen handelt) nur, was Gott nicht ist, nicht was er ist. Vgl. a das 12. und 13. Cap. des 5. Buches von S. 692 an, besonders S. 695, und p. 647: Δηλον γάρ μηθένα δύνασθαι παρά τον της ζωής χρόνον τον θεόν γείς παταλαβέσθαι, daher der Rath ib. p. 651: Τὸ δὲ ἄρα ζητείν περὶ θεοῦ un είς ξοιν, άλλα είς ευρεσιν τείνη, σωτήριον έστι. (Vgl. dazu Baur, Trin.re S. 191 ff. mit der Bemerkung, dass das "Abstracte" der Gottesidee von sem der ältern Kirchenlehrer, selbst Origenes nicht ausgenommen, stärker bestimmter ausgesprochen worden sei, als von Clemens. Aber er blieb seswegs bei der Abstraction stehen.) Origenes contra Cels. VI, 65 (Opp. T. . 681 f.) zeigt, wie das Individuelle sich aller Beschreibung entziehe; denn solle z. B. den Unterschied zwischen der Süssigkeit der Feige und der w Dattel mit Worten beschreiben? Und de princ. I, 1, 5 p. 50 (Redep. p. sagt er: Dicimus secundum veritatem, Deum incomprehensibilem esse atque stimabilem. Si quid enim illud est, quod sentire vel intelligere de Deo aerimus, multis longe modis eum meliorem esse ab eo quod sensimus necesse credere. "Wie der Glanz der Sonne zum schwachen Funken eines Laterlichtes, verhält sich die Herrlichkeit Gottes zu ihrer Vorstellung von ihr." mso Novatian de trin. c. 2: De hoc ergo ac de eis, quae sunt ipsius et in sunt, nec mens hominis quae sint, quanta sint et qualia sint, digne concis potest, nec eloquentia sermonis humani aequabilem majestati ejus virtutem nonis expromit. Ad cogitandam enim et ad eloquendam illius majestatem loquentia omnis merito muta est et mens omnis exigua est; major est enim ite ipsa, nec cogitari possit quantus sit: ne si potuerit cogitari, mente huninor sit, qua concipi possit. Major est quoque omni sermone, nec edici sit: ne si potuerit edici, humano sermone minor sit, quo quum edicitur, et umiri et colligi possit. Quidquid enim de illo cogitatum fuerit, minus ipso , et quidquid enuntiatum fuerit, minus illo comparatum circum ipsum erit. tire enim illum taciti aliquatenus possumus; ut autem ipse est, sermone exare non possumus. Sive enim illum dixeris lucem, creaturam ipsius magis m ipsum dixeris etc. . . . Quidquid omnino de illo retuleris, rem aliquam us magis et virtutem quam ipsum explicaveris. Quid enim de eo condigne dicas aut sentias, qui omnibus sermonibus major est? etc. — Gleichwohl niren dann wieder die Kirchenlehrer ein thatsächliches Erkennen Gottes ch den Glauben, das einstweilen durch Christus vermittelt, dereinst ein untelbares Schauen sein wird von Angesicht zu Angesicht (vgl. unten in der hatologie).

## §. 38.

Idealismus und Anthropomorphismus. Körperlichkeit Gottes.

Der gebildete Geist denkt sich gern von Gottes Wesen alles fernt, was an Endliches und Zusammengesetztes erinnert, weslber aus zarter Scheu, Gott in die Creatürlichkeit herabzuziehen, zur an dem Begriff der Substantialität Gottes Anstoss nehmen nn, dabei aber auch Gefahr läuft die Gottheit in eine abstracte

Negation zu verflüchtigen. Dieser idealisirenden Richtung gegenüber macht sich aber auch das fromme Bedürfniss geltend, einen realen Gott zu haben für die Welt, für die Menschen und für das menschliche Herz; und was auf dem Wege der Negation dem Wesen Gottes entzogen wird, das ersetzt die kühne, bilderreiche Sprache des frommen Gefühls durch populär-symbolischen, anthropomorphischen Ausdruck. Beide Richtungen, welche sich mit gleichen Ansprüchen in der Sphäre des religiösen Denkens geltend machen, und von Alters her geltend gemacht haben 1, finden auch in der ersten Periode der christlichen Dogmengeschichte ihre Vertreter. Während die Alexandriner, namentlich Origenes, von Gott alles fern zu halten suchen, was ihn in den Dunstkreis des Irdischen zu ziehen und irgendwie zu vermenschlichen scheint<sup>2</sup>, halt dagegen Tertullian so fest an dem Begriffe der Substantialität Gottes, dass ihm diese mit der Körperlichkeit (wenn auch keineswegs mit der grobmateriellen menschlichen Leiblichkeit) in Eins zusammenfällt 3.

'Schon bei den Alten zeigte sich hierin eine Verschiedenheit. Die polytheistische Volksreligion ruhte (wie eine jede) auf Anthropomorphismus. Nun suchte die eleatische Schule, Xenophanes von Kolophon an ihrer Spitze, mit dem Polytheismus auch die authropomorphistischen Vorstellungen zu bekämpfen. Vgl. Clem. Al. Strom. V, 14 p. 714 (Sylb. 601 c.):

Εἶς θεὸς ἔν τε θεοῖσι και ἀνθρωποῖσι μέγιστος Οὔ τι δέμας θνητοῖσιν ὁμοίῖος οὐδὶ νόημα κτλ.

und Strom. VII, 4 p. 841, sowie die übrigen Stellen bei Preller (hist. phil. graeco-rom. Hamb. 1838. p. 84 ss.); Ritter I, S. 450; Schleierm. S. 60. — Die Epicuräer (wenn auch zweifelhaft ist, ob Epicur selbst im Ernste so lehrte) dachten sich die Götter in quasi-menschlicher Gestalt, aber ohne menschliche Bedürfnisse, und unbekümmert um der Menschen Leiden und Freuden. Sie behielten sonach das Nichtige (Gespenstische) des Anthropomorphismus bei, während sie die tiefere Bedeutung desselben (menschliches Verhältniss Gottes zum Menschen) aufgaben, vgl. Cic. de nat. D. I, 8—12. Reinhold I, S. 404. Anm. Ritter III, S. 490. Anders die Stoiker, die zwar, entfernt von anthropomorphistischer Fassung, Gott als die die ganze Welt beherrschende Kraft und Vernunft, aber doch unter ätherisch-materieller Verhüllung, mithin als Körper, dachten. Cic. de n. D. II, 24. Ritter III, S. 576.

2 Clemens spricht sich an verschiedenen Stellen gegen den Anthropomorphismus aus: "Wie die Schnecken und Austern aus ihren engen Gehäusen und der Igel aus seinem in sich zusammengeballten Ich heraus, so raisonniren die meisten Menschen aus ihrem beschränkten menschlichen Gesichtspunkte über Gott und messen ihn nach sich." Strom. V, 11 p. 687; vgl. VII, 5 p. 845; c. 7 p. 852 f.: "Ολος ἀχοή καὶ ὅλος ὀφθαλμὸς, Γνα τις τούτοις χρήσηται τοῖς ὀνόμασιν, ὁ Θεός. Καθ' ὅλου τοίνυν οὐδεμίαν σώζει θεοσέβειαν, σύτε ἐν ὑμνοις οὕτε ἐν ἰόγοις, ἀλλ' οὐδὶ ἐν γραφαῖς ἢ δόγμασιν ἡ μὴ πρέπουσα περὶ τοῦ Θεοῦ ὑπόληψις, ἀλλ' εἰς ταπειτὰς καὶ ἀσχήμονας ἐπτρεπομένη ἐννοίας τε καὶ ὑπονοίας · ὅθεν ἡ τῶν πολλῶν εὐψημία δυσφημίας οὐδὲν διαφέρει διὰ τὴν τῆς ἀληθείας ἄγνοιαν κτὶ. (vom Gebet). — Origenes eröffnet sein Werk περὶ

green gleich nach dem Procem. mit der Abwehr anthropomorphischer oder sterieller Vorstellungen von Gott: "Ich weiss, dass manche, selbst mit Befung auf die heil. Schrift, behaupten wollen, Gott sei ein körperliches Wesen, al sie bei Moses lesen, er sei ein verzehrendes Feuer, und bei Johannes, ott ist ein Geist (πγεῦμα — μης). Feuer und Geist können sie nur für etwas Irperliches halten. Ich möchte sie fragen, was sie von der Stelle 1 Joh. 1, 5 gen: Gott ist ein Licht? Er ist ein Licht, das die Erkenntnisskraft rer erleuchtet, die die Wahrheit fassen (Ps. 35, 10); denn die Leuchte ottes ist nichts anderes, als die göttliche Kraft, vermöge welcher der Erschtete in Allem die Wahrheit erschaut und Gott selbst als Wahrheit erant. In eben diesem Sinne heisst es auch: In deinem Lichte sehen wir das cht, d. h. in dem Worte, der Weisheit, die dein Sohn ist, in diesem sehen r dich, den Vater. Muss er nun wohl, weil er das Licht heisst, dem Sonnenhte Ehnlich gedacht werden? Wie soll das auch nur einigermaassen einen träglichen Sinn geben, dass man aus dem körperlichen Lichte die Gründe wissens und der Wahrheit schöpfe?" u. s. w. (nach Schnitzer's Uebertung S. 13 f.). Wie sehr indessen Origenes bei dem Streben nach Vergeiigung auch tiefer gehende Ausdrücke der Schrift in ein Abstractum zu verschen Gefahr lief, davon zeugt das Folgende, wo er die Theilnahme am heil. eist, um alle Begriffe der Theilbarkeit des Geistes (Gottes) abzuweisen, dem Theilnehmen an der Heilkunde" gleichstellt, obwohl er selbst weiter unten ff das Unadäquate der Vergleichung aufmerksam macht. Hier siegte offenbar ler Verstand nur zu sehr über die Einbildung" (vgl. oben das Urtheil von lockeim §. 26, Note 11). — Gegen Anthropomorphismus spricht sich auch sehr ark und entschieden Novatian aus de trin. c. 6: Non intra haec nostri corris lineamenta modum aut figuram divinae majestatis includimus. . . . Ipse tus oculus, quia totus videt, totus auris, quia totus audit etc. . . . Selbst die efinition. Gott sei ein Geist, hat ihm nur relative Gültigkeit: Illud quod dicit ominus (Joh. IV) spiritum Deum, puto ego sic locutum Christum de patre, adhuc aliquid plus intelligi velit quam spiritum Deum. Er sieht darin eine nliche Accommodation an die bildliche Sprechweise, als wenn anderwärts mgt wird, Gott sei ein Licht u. s. w., omnis enim spiritus creatura est.

3 Der Erste, der (unter den Christen) Gott einen Körper zugeschrieben aben soll, ist Melito von Sardes in seiner nicht mehr vorhandenen Schrift ερὶ ἐνσωμάτου θεοῦ, vgl. Orig. comment. in Gen. (Opp. T. II, p. 25); Eus. , 26, und Heinichen z. d. St.; Gennad. de dogm. eccles. c. 4; und Piper, er Melito, in den Stud. und Krit. 1838. 1. S. 71 ff., wo auch eine parallele Anth aus den Clementinen. — Sicherer ist, dass Tertullian Gott (wie der Seele) nen Körper zuschrieb, unter dem er sich jedoch nicht einen menschlichen örper, sondern die nothwendige Form alles Seins (freilich in sehr masver Weise) dachte (vgl. Schleierm. Gesch. der Phil. S. 165, und Schwegler, ont. S. 171. Anm.), de carne Christi c. 11: Ne esse quidem potest, nisi haens per quod sit. Cum autem (anima) sit, habeat necesse est aliquid per and sit. Si habet aliquid per quod est, hoc erit corpus ejus. Omne quod est, orpus est sui generis. Nihil est incorporale, nisi quod non est. Adv. Praxeam . 7: Quis enim negabit Deum corpus esse, etsi Deus spiritus est? Spiritus nim corpus sui generis in sua effigie. Sed et invisibilia illa quaecunque sunt, abent apud Deum et suum corpus et suam formam, per quae soli Deo visibia sunt; quanto magis quod ex ipsius substantia missum est, sine substantia on erit! Vgl. Neander, Antignost. S. 451. u. Dogmengesch. S. 109. Einen estimmten, allen gröbern Anthropomorphismus ausschliessenden Unterschied

zwischen dem göttlichen und menschlichen corpus macht Tertullian selbst adv. Marc. II, 16: Discerne substantias et suos eis distribue sensus, tam diversos, quam substantiae exigunt, licet vocabulis communicare videantur. Nam et dezteram et oculos et pedes Dei legimus, nec ideo tamen humanis comparabuntur, quia de appellatione sociantur. Quanta erit diversitas divini corporis et humani sub eisdem nominibus membrorum, tanta erit et animi divini et humani differentia, sub eisdem licet vocabulis sensuum, quos tam corruptorios efficit in homine corruptibilitas substantiae humanae, quam incorruptorios in Deo efficit incorruptibilitas substantiae divinae\*). Weit anthropomorphischer als Tertullian, scheint der Vf. der Pseudo-Clementinen die Körperlichkeit Gottes zu fassen, wenn er von der Liebe zu Gott uns auf dessen Schönheit schliesst (denn nur das Schöne kann man lieben). Wie aber lässt sich ein Schönes denken, ohne leibliche Gestalt? Hom. 17, 2 ff. Baur, DG. S. 412. — Mit grosser Besonnenheit weist Ironaeus sowohl den eigentlichen Anthropomorphismus als den falschen Anthropopathismus ab. In keinem Stücke ist Gott der menschlichen Schwäche vergleichbar. Wenn seine Liebe uns auch berechtigt, menschliche Ausdrücke zu seiner Bezeichnung zu gebrauchen, so fühlen wir doch, wie er nach seiner Grösse, nach seinem wahren Wesen, über alles Menschliche erhaben ist. Gott ist einfach und sich in allen Dingen selbst gleich (simplex et non compositus et similimembrius et totus ipse sibimet ipsi similis et aequalis). Vgl. adv. haer. II, 13, 4 und IV, 5, 20. Duncker a. a. O. S. 25 ff. Baur, christl. Gnosis S. 466; Trin.-Lehre S. 190. — Ueber Cyprians Anthropomorphismus s. Rettberg S. 300.

# §. 39. Eigenschaften Gottes.

So wenig als das Dasein Gottes, ebensowenig wurden anfänglich dessen Eigenschaften zum Gegenstand wissenschaftlicher Bestimmungen gemacht i; vielmehr schloss sich auch hier bei den katholischen Christen die concrete Vorstellung von einem persönlichen Gotte unter gewissen Modificationen an die alttestamentliche an i; doch trug man immer mehr die aus der Schule der Philosophen entlehnten metaphysischen Begriffe auch auf den Gott der Christen über, und auch da zeigte sich ein Schwanken zwischen den oben bezeichneten Geistesrichtungen. Die Vorstellungen von der Allgegenwart Gottes hingen bei den Einen zusammen mit den Vorstellungen von dessen Raum erfüllender, andere Körper ver-

e) Mit Unrecht führt Missecher (e. C.) I, S. 134 diese Stelle als Beweis an, dass Tertallian vom wirklichen Anthropomorphismus nicht freizusprechen sei. Sie beweist vielmehr das Gegentheil. Ueberhaupt sind Körperlichkeit Gottes und Anthropomorphismus keineswegs synonym. Man kann sich Gott unkörperlich und doch sehr anthropomorphistisch deaken, als einen höchst beschränkten, menschenähnlichen Geist; und umgekehrt kann man den Körperbegriff (die Substantialität) etwa mit den Stolkorn so abstract fassen, dass alle Menschlichkeit und Persönlichkeit daraus verschwindet. Tertullan verbindet nun allerdings beide Vorstellungsweisen bis auf einen gewissen Grad, aber es ist am Ende doch mehr Unbehülflichkeit der Sprache u. des Denkens, als Mangel an religiöser Einsicht, was ihn in den Ruf eines crassen Anthropomorphisten gebracht hat. Er ahnte gewiss Tieferes, als Viele von denen zu ahnen vermögen, die sich wegwerfend über seine Theologie Imsern. Aus demselben Grunde geschieht auch dem (yprias zu viel von Seiten Rettlerys a. a. O. Vgl. Baur, Trin.-Lehre S. 188 Anm. u. DG. S. 412. Ueber den Unterschied von Anthropomorphismus und Anthropopathismus s. Neasder, DG. S. 111.

drängender Körperlichkeit<sup>3</sup>, bei den Andern mit der entgegengesetzten Denkweise, wodurch Gott entweder über den Raum erhaben, oder denselben aufhebend und ihn vertretend gedacht wurde<sup>4</sup>. Die Allwissenkeit wurde nicht ganz frei von anthropomorphistischen Voranssetzungen aufgefasst, und ihr setzte selbst Origenes Schranken<sup>5</sup>, wie auch der göttlichen Allmacht<sup>6</sup>. — Neben der Heiligkeit Gottes<sup>7</sup> wurde, dem Geiste des Christenthums gemäss, auch Gottes Liebe und Barmherzigkeit besonders herausgehoben<sup>8</sup>, doch konnte es nicht fehlen, dass auch Collisionen eintraten, die man durch eine höhere Betrachtungsweise wieder auszugleichen suchte, wie die Allwissenheit (namentlich das Vorherwissen) mit der Allmacht und Güte Gottes<sup>6</sup>, oder die strafende Gerechtigkeit mit dessen Liebe und Barmherzigkeit<sup>10</sup>.

- 1 So gedenkt "Justin d. M. der göttlichen Eigenschaften in der Regel blos in Verübergehen und im Gegensatze zu der gemeinen Vermenschlichung, welcher die dichterische und plastische Mythologie ihre Volksgötter unterwarf" Semisch II, S. 258. Uebrigens hebt Justin die Unwandelbarkeit Gottes als eine seiner Grundeigenschaften heraus. Er nennt ihn Apol. I, 13 τὸν ἄτρεπτον καὶ ἀεὶ ὑτια θεόν.
- <sup>2</sup> Die katholische Kirche hielt auch hierin die Mitte zwischen den antijudisirenden Gnostikern, welche in dem Demiurgen entweder ein dem höchsten
  Gott untergeordnetes oder gar ein demselben feindseliges Wesen erblickten,
  und zwischen den judaisirenden Ebioniten, welche die starre Physiognomie des
  Judenthums beibehielten und die universale Bedeutung der von Christo gegebenen Gotteslehre verkannten. Uebrigens zeigte sich auch hier wieder eine
  grosse Verschiedenheit zwischen den Nordafrikanern und den Alexandrinern.
- <sup>2</sup> Vgl. die §. 36 Note 3 angeführte Stelle aus Athenagoras über die Einheit Gottes. Mit ihm stimmt *Theophilus* (ad Autol. I, 5) überein, der die Welt mit sinem Granatapfel vergleicht: wie dieser von der Schale, so wird die Welt vom Geist Gottes umschlossen und von Gottes Hand zusammengefasst. *Cyprian de idolor.* van. p. 15 macht es den Heiden zum Vorwurf, dass sie Gottes untadliches Wesen in einen Tempel einschliessen wollen, während er ubique totus diffusus sei, wobei ihm wohl auch eine den Raum erfüllende Substanz vorschweben mochte. Ueber die Vorstellungen der Pseudo-Clementinen, nach welchen Gott als das pulsirende Herz der Welt gedacht wird, s. *Baur*, DG. S. 415.
- 4 Schon Philo hatte Gott dem absoluten Raume identificirt\*), ihn seine tigene Schranke genannt (vgl. die hieher gehörigen Stellen bei Dāhne S. 281 -284, auch S. 193. 267 ff.); und wie er, so nennt auch Theophilus ad Aut. II, 3 Gott seinen eigenen Raum (αὐτὸς ἐαυτοῦ τόπος ἐστίν). Die Allgegenvart Gottes beschränkt Theoph. mit Recht nicht auf das blosse Vorhandensein in dem einen wie an dem andern Orte, sondern denkt sich darunter die unuterbrochene, nur aus den Werken erkannte Wirksamkeit, vgl. I, 5. Auch Clemens negirt das Räumliche in Gott, Strom. II, 2 p. 431: Οὐ γὰς ἐν γνόφω (unnöthige Conjectur Rösslers: ἐν χρόνω) ἢ τόπω ὁ Θεὸς, ἀλλ' ὑπεράνω καὶ

<sup>•)</sup> Vgi. die Meinungen der Peripatetiker (Sext. Empir. adv. Physicos, X. p. 639 ed. Fabricii).

τόπου καὶ χρόνου καὶ τῆς τῶν γεγονότων ἰδιότητος. διὸ οὐδὶ ἐν μέρει καταγίνεται ποτε, οὕτε περιέχων οὕτε περιεχόμενος, ἢ κατὰ ὁρισμόν τινα ἢ κατὰ
ἀποτομήν. Origenes schildert Gott als den, der mit seiner Kraft die Welt (die
er sich mit Plato als ein belebtes Wesen dachte) erfüllt und trägt, ohne sie
aber räumlich auskufüllen, noch selbst im Raume sich zu bewegen, vgl. da
princ. II, 1 (Opp. I, p. 77). Erklärung populär-religiöser bildlicher Ausdrücka,
die an Raumerfüllung und Ortsveränderung erinnern, siehe contra Cels. IV, 5.
Opp. I, p. 505, und vgl. ib. p. 686. Ueber den Ausdruck, dass Gott alles in
allem sei, s. de princ. III, 6 (Opp. I, p. 152 f.). Schnitzer S. 231 f. Baur,
DG. S. 417.

- 5 Justin. dial. c. Tryph. c. 127: 'Ο γὰρ ἄρξητος πατήρ καὶ κύριος τῶν κάντων ουτε ποι αφίκται, ουτε περιπατεί, ουτε καθεύδει, ουτε ανίσταται, αλλ εν τή αὐτοῦ χώρα οπου ποτὲ μένει, όξὺ όρων καὶ όξὺ ἀκούων, σύκ όφθαλμοῖς ούδε ούσιν, αλλά δυνάμει αλέπτο. και πάντα εφορά και πάντα γινώσκει, και οὐδεὶς ἡμῶν λέληθεν αὐτόν. — Clem. Strom. VI, 17 p. 821: 'Ο γάρ τοι George πάντα οίδεν, οὐ μόνον τὰ ὄντα, ἀλλὰ καὶ τὰ ἐσόμενα καὶ ὡς ἔσται ἔκαστον· τές τε έπλ μέρους χινήσεις προορών πάντ' έφορᾶ καλ πάντ' έπακούει, γυμνήν έσωθεν τὴν ψυχὴν βλέπων, καὶ τὴν ἔπίνοιαν τὴν ἑκάστου τῶν κατὰ μέφος ἔχει δέ «ἔૐνος · και όπες έπι των θεάτρων γίνεται και έπι των έκάστου μερών, κατά τήν ένόρασίν τε και περιόρασιν και συνόρασιν, τουτο έπι του Θεου γίνεται. Αθρόως τε γὰρ πάντα καὶ ξκαστον ἐν μέρει μιῷ προσβολή προσβλέπει. Origenes de princ. III, 2 (Opp. I, p. 49) beweist die Endlichkeit der Welt daraus, dass Gott eine unendliche Welt nicht begreifen würde; denn man kann nur begreifen, was eines Anfang hat. Zu sagen aber, dass Gott etwas nicht begreife, wäre frevelhaft. Wie sich Orig. das Vorherwissen Gottes dachte im Verhältniss sur Vorherbestimmung, darüber §. 70, 9.
- 6 Orig. de princ. II, c. 9 p. 97 (Redep. p. 10 f.): Έν τῆ ἐπινοουμένη ἀρχή τοσοῦτον ἀψιθμὸν τῷ βουλήματι αὐτοῦ ὑποσιῆσαι τὸν θεὸν νοερῶν οὐσιῶν, οσον ἡδύνατο διαρχέσαι πεπερασμένην γὰρ είναι καὶ τὴν δύναμιν τοῦ θεοδ λεκτέον κτλ. Sonst aber zeigt Origenes wieder sehr würdige Begriffe von Gottes Allmacht, indem er contra Cels. V (Opp. I, p. 595) zeigt, wie Gott zwar alles vermöge, aber doch nichts wolle, was wider die Natur (παρὰ φύσιν) εκί, οὕτε τὰ ἀπὸ κακίας, οὕτε τὰ ἀλόγως γενόμενα.
- <sup>7</sup> Die Heiligkeit des göttlichen Willens ist dem Tertullian das oberste Gesetz. Nicht das Gute um des Guten willen zu thun, sondern darum, weil es Gott geboten, ist sein oberstes Sittengesetz. Vgl. de poenit. c. 4.
- 8 Merkwürdig ist die Vorstellung des Clemens von Alexandrien, der in einem unverkennbaren Anschluss an die gnostische (ursprünglich stoische) Lehre von einem ἀξψενόθηλυς das Erbarmen Gottes sich als dessen weibliche Seite denkt, quis div. salv. p. 956, wozu jedoch schon im A. Test. Jes. 49, 15 sich eine Anslogie findet; vgl. Neander, gnost. Syst. S. 209. Ueber die Liebe und Barmherzigkeit Gottes finden sich namentlich bei Clemens viele Stellen. Gott liebt die Menschen um ihrer Gottesverwandtschaft willen, Coh. p. 89: Πυόκειται δὶ ἀεὶ τῷ Θεῷ τὴν ἀνθυώπων ἀγέλην σώζειν. Vgl. Strom. VII, p. 832. Gottes Liebe geht den Menschen nach, sucht sie, wie der Vogel die aus dem Neste gefallenen Jungen sucht, Coh. 74; Paed. I, p. 102.
- <sup>9</sup> Origenes contra Cels. II. Opp. I, p. 405; Comment. in Gen. Opp. II, p. 10f. Das Weitere bei der Lehre von der menschlichen Freiheit.
  - 10 Auch hierin unterschied sich der Gnosticismus von der rechtgläubigen

dristlichen Gotteslehre, dass er die strafende Thätigkeit Gottes nicht zu reimen wuste mit der liebenden und erlösenden Thätigkeit, und deshalb (wie Marcion) den gerechten Gott des A. Test. von dem liebenden Vater der Christen auch objectiv trennen zu müssen glaubte. Gegen diese unbefugte Trennung heben lænaeus, Tertullian, Clemens, Origenes u. A. den Begriff der Strafgerechtigkeit Gottes scharf hervor, indem sie zeigen, wie er sich gar wohl mit der Liebe Octtes vereinigen lasse. Nach Irenaeus adv. haer. V, 27 besteht die Strafe sicht in etwas Positivem, das von Gott ausginge, sondern in der Entfernung des Stinders von Gott (χωρισμός δέ του θεου θάνατος). Gott straft nicht προηγητικώς, sondern ἐπακολουθούσης δι' ἐκείνης (τῆς ἀμαρτίας) τῆς κολάσεως. Τertellien fasst die Strafgerechtigkeit Gottes zunächst aus dem juristischen Standpankt der Unverletzlichkeit eines Gesetzes auf, und indem er swischen wahrer Lisbe und gutmüthiger Schwäche scheidet, zeigt er, wie die Güte und die Gesechtigheit Gottes unzertrennlich sind, contra Marc. I, 25. 26; II, 12: Nihil beaum, quod injustum, bonum autem omne quod justum est. Ita si societas et conspiratio bonitatis atque justitiae separationem earum non potest capere, que cre constitues diversitatem duorum deorum in separatione? seorsum deputans deum bonum et seorsum deum justum? Illic consistit bonum, ubi et justam. A primordio denique creator tam bonus quam justus. . . . Bonitas ejus sperata est mundum, justitia modulatum est etc. Vgl. c. 13-16. Sodann unterscheidet er swischen malis supplicii s. poense und malis culpae s. peccati. Nur der erstern Urheber ist Gott, der Urheber der letztern der Teufel. — Zur Abwehr der Beschuldigungen des Anthropomorphismus: Stultissimi, qui de humais divina praejudicant, ut quoniam in homine corruptoriae conditionis habentur hujusmodi passiones, idcirco et in Deo ejusdem status existimentur etc. - An die juridische Vorstellung schliesst sich zum Theil auch Clemens von Alexandrien an, Strom. IV, 24 p. 634; doch nennt er sie bei der Aufzählung der Ursachen, warum Gott strafe, als die letzte. Voran stellt er den pädagogichen Zweck, die Menschen zu bessern, und den der Mahnung und Abchreckung für Andere, vgl. Paed. I, 8 p. 40. Den pädagogischen Zweck hebt er anch noch heraus Strom. VII, p. 895: Άλλ' ώς πρός τοῦ διδασχάλου ἢ τοῦ πατ**ρὸς οἱ παῖδες,** οὕτως ἡμεῖς πρὸς τῆς προνυίας χολαζόμεθα. Θεὸς δὲ οὖ τιμω**δείτω. ξατι λαό μ τιπωδία κακο** η αλταμοφοαίς, κογαζει περιτοι μόρε φο χύμαιμον πελ ποινή παι εδέφ τοις πολαζομένοις. — Uebrigens ist Gott nach Origenes schneller zum Wohlthun bereit als zum Strafen, Hom. I. in Jerem. (Opp. III, p. 125): 'Ο δεὸς εἰς ἀγαθοποιΐαν πρόχειρός ἔστιν, εἰς δὲ τὸ κολάπαι τοὺς ἀξίους mlasews μελλητής. Er giebt dem Sünder immer noch Raum zur Besserung, ı ebenda. Weitläufig widerlegt Orig. de princ. II, 5 (Opp. T. I, p. 102; Schnitzer S. 109) die Einwürfe der Gnostiker, indem er ihnen (hierin mit Tertallian übereinstimmend) das Nichtige ihrer Unterscheidung von "gütig" und gerecht" nachweist, und die Strafen Gottes auf väterliche und ärztliche Abschten zurückführt, zugleich aber die anthropomorphistischen Stellen des A. Test. von Rache und Zorn Gottes allegorisch erklärt; vgl. auch contra Cels. IV. 71. 72. p. 556. (S. übrigens unten §. 48.)

## §. 40.

## Die Lehre vom Logos.

#### s. Vor- und ausserchristliche Lehre.

\*\*Läcke, gesehichtliche Erörterung der Logosidee, in dessen Commentar über das Evang. Bd. I. 3. Aufl. 8. 249 ff. v. Bohlen, das alte Indien mit besonderer Rücksicht auf Aeg (II. Königeb. 1830) I., 8. 201 ff. Stuhr, die Religionssysteme der heidnischen Völkt Orionte, 8. 99 ff. Rieuker, Zendavesta im Kleinen, Th. II, 8. 1 ff. \*\*Bäunsleis, Verdie Bedeutung des joh. Logos aus dem Religionssystemen des Orients zu entwickeln, 1828. J. Bucker, des Apostels Johannes Lehre vom Logos, ihrem Wesen u. Ursprung historisch-kritisch erikutert, Schaffn. 1856. J. A. Derner, Entwicklungsgeschichte der stologie, Stuttg. 1839. 2. Aufl. 1845. von Anf. \*\*F. Ch. Baur, die christliche Lehre der Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes in threr geschichtlichen Entwicklung 1841—1843. III. 8.) Bd. I., 8. 1—128. \*\*G. A. Meier, die Lehre von der Trintitt, 1 1844. I., 8. 1 ff. Hellway, die Vorstellung von der Präzuistens Christi in der äh Kirche, in Zellers Jahrbb. 1848. 1. 2. \*\*Dunscher, sur Geschichte der christl. Logo Justins des Märt. (abgedr. aus den Göttinger Studien 1847) Gött. 1848. Lesmær, Ch its Alexandrini de Légy doctrina, Lips. 1855. Delitssch, Johannes und Philo (Ztsch luth. Theol. 1863. 2.) 8. 219 ff.

Die Nothwendigkeit, sich Gott als rein geistiges Wesen alles Endliche erhaben zu denken, ihn aber doch wieder als sich der Welt Offenbarenden und Mittheilenden in ein bestim Verhältniss zu ihr zu setzen, führte bei fortgeschrittener Veri desbildung auf die Vorstellung von einem Organ, durch wel Gott die Welt schafft, auf dieselbe wirkt und sich ihr offenl welches Organ, als im Wesen Gottes selbst gegründet, aufs inni mit ihm verbunden und doch auch wieder irgendwie unterschivon ihm gedacht wurde. Auch ohne zu den weiter liegenden o talischen Quellen der indischen Weisheit und der Zendlehre 1, zur occidentalischen der alten Philosophie, namentlich des Pla ihre Zuflucht zu nehmen, findet die christliche Dogmengeschi schon in der Art, wie sich die alttestamentlichen Personificati des göttlichen Wortes und der göttlichen Weisheit in der apo phischen Zeit zu bestimmtern concreten Gestalten verdichtet vornehmlich aber in der Philonischen Lehre vom Logos 4, un einigen gleichzeitigen Ideen 5 die Form vorgebildet, in welche Christenthum erst den belebenden und befruchtenden Geist hir zutragen und sie zum Ausdruck der tiefsinnigsten Glaubensw heiten zu verwenden bestimmt war.

<sup>1</sup> Die Trimurti des indischen Brahmanismus:

Brahma Siva (Kala) Sonne (Licht) Wasser (Luft?) Feuer Erhalter (fortschreitende Entwicklung) Schöpfer Zerstörer Macht Weisheit Gerechtigkeit Gegenwart Zukunft Vergangenheit Materie Raum Zeit

Vgl. v. Bohlen und Stuhr a. a. O. Bei den Aegyptern finden wir sprechend

dem Brahma = Phtha - Vishnu = Kneph - Siva = Neith. Dus Schöpferwort Brahma's ist Om (Oum), s. v. Bohlen I, S. 159 ff. 212. — In der Zoroastrischen Lehre erscheint Honover als das weltschaffende Wort, als unmittelbarste Uroffenbarung des Gottes Ormuzd, s. Kleuker a. a. O. und Stuhr I, S. 370 f. Meier a. a. O. S. 4: "Weil in den heidnischen Religionen durchgängig die Einheit des Natürlichen und Göttlichen herrscht, sind ihre Triaden völlig von der Dreieinigkeit des Christenthums verschieden: sie bewichnen in ihnen nur die Momente des Werdens, und treten eben deshalb gerade in den Religionen am meisten hervor, welche auf einer noch sehr niedrigen Stufe stehen, verschwinden dagegen um so mehr, wenn diese in weiterer Entwicklung von jener Identification des Göttlichen mit dem Naturleben sich losmachen". Vgl. Dorner v. Anf.

<sup>2</sup> Das Verhältniss, in welchem sich Plato (vorzüglich im Timaeus) Gott zu dem welthildenden νοῦς dachte, bietet jedoch nur ein fernes Analogon dar; desgleichen die Stelle vom λόγος aus Epinomis p. 986, welche Eus. Praep. ev. XI, 16 angeblich aus Epimenides anführt (bei de Wette, biblische Dogmatik §. 157). Vgl. Tennemann, das platon. Philosophem vom göttl. Verstande, in Paulus' Memorabilien, Stück I, und in dessen System der platonischen Philosophie, Th. III, S. 149 ff. 174 ff. Böckh, über die Bildung der Weltseele im Timaeus des Plato (in Daub und Creuzers Studien, Bd. III, S. 1 ff.). Ritter, Gesch. d. Phil. II, S. 291 ff. 318 ff. Ackermann, das Christliche im Plato, Hamb. 1835. S. 297. Neander, DG. S. 139. Ueber die Logoslehre der Stoiker (σπερματικές λόγος) s. Duncker a. a. O. S. 28 ff.

<sup>3</sup> Die alteste alttestamentliche Offenbarungsform ist die unmittelbare Theophanie, die nur für das Zeitalter der Kindheit ausreichen konnte. Später redet Gott zum Volke und zu Einzelnen theils durch Engel (besonders den מַלְאַתְּן יְדִּהֹיָם), theils durch menschliche Mittelspersonen (Moses und die Propheten). Umgang Gottes mit den Propheten ist aber bereits vermittelt durch das Wort (του του), das auf sie herabkommt. Dieser λόγος (δημα του θεου, του χυρίου) wird hier und da poetisch personificirt: Ps. 147, 15. Jes. 55, 11; weniger Ps. 33, 4; 119, 89. 104. 105. Jes. 40, 8. Jerem. 23, 28; vgl. Lücke a. a. O. S. 257. Wie das Wort, so erscheint auch die Weisheit Gottes (חכמה, σοφία) personifieirt: Hiob 28, 12 ff. und besonders stark (gegenüber der Thorheit) Prov. 8 u. 9. Ueber das مِين (Prov. 8, 22) und über die Bedeutung von بعثار (8, 30) vgl. Umbreits Commentar S. 102. 106; über die Personification der Weisheit in den apokryphischen Schriften (Sir. 1, 4. 24. Baruch 3, 15 ff. 4, 1. Sap. 6, 22 bis Cap. 9) Lücke a. a. O. S. 259 ff. und Bretschneider, systematische Darstellung der Dogmatik der Apokryphen, Leipz. 1805. S. 191 ff. Am stärksten tritt die Personification im Buche der Weisheit hervor, so dass die Grenze zwischen ihr und einer eigentlichen Hypostase schwer zu ziehen ist, besonders 7, 22 ff. Ceber das Verhältniss dieser Hypostasirung des Logos zur Philonischen s. Lücke a. a. O. Dorner, S. 15 ff. Grimm, Commentar über das Buch der Weisheit, Leipz. 1837.

4 "Philo's Logologie ist die unmittelbare Vorhalle des christlichen Logosbegriffs" Semisch, Justin d. M. II, S. 267. — Ob Philo sich den Logos als Hypostase gedacht? s. Dorner I, S. 21 ff., der es bezweifelt, während die meisten der Uehrigen es bejahen. So viel ist gewiss, dass Philo von dem ὄν schlechthin den λόγος τοῦ ὄντος unterscheidet, der an der Spitze der δυνάμεις, λόγοι, ἄγγελοι steht. Dieser Logos heisst ihm auch δεύτερος θεός, ja θεός schlechthin, aber ohne Artikel, — νίὸς πρεσβύτερος, νίὸς μονογενής, πρωτόγονος, — εἰκών, σκιά, παράδειγμα, δόξα, σοφία, ἐπιστήμη τοῦ θεοῦ. Der Logos ist dem

Philo der Inbegriff und Sitz der Idealwelt (186a reiv 18eer & Seou 20yos). ein Künstler sich zuvor ein Modell macht von dem, was er schaffen will hat Gott erst die Welt sich ideal abgebildet, s. de mundi opif. §. 5 und Erläuterungen von J. G. Müller, Philo's Buch von der Weltschöpfung (Be 1841), S. 149 ff. Ebenso ist der Logos der Vermittler der Offenbarungen tes; durch ihn wurden die Theophanien möglich; er heisst der παράκλη άρχιερεύς, ίπέτης, πρεσβευτής όπαδός του θεού. Er nährt und pflegt alles ( als doxy και πηγή καιών πράξεων. Philo kennt bereits den Unterschied λόγος ἐνδιάθετος und λόγος προφορικός, wenn auch die Ausdrücke bei blos in anthropologischer Beziehung vorkommen, de vita Moys. lib. III (P p. 672 C): Ἐν ἀνθρώπφ δ' ὁ μὲν (λόγος) ἐστὶν ἐνδιάθετος, ὁ δὲ προφορι και ό μέν οιά τις πηγή, ό δε γεγωνός απ' εκείνου φέων. Aber er denkt den göttlichen Logos nach Analogie des menschlichen. Insofern der Lo die göttliche Idee ist, entfaltet sich aus ihm alle geistige und sinnliche W lichkeit; als Naturkraft gedacht durchdringt er die Welt und ist ihr als V geist immanent. Dass er ihn häufig personificirt, berechtigt noch nicht su Annahme einer wirklichen Hypostase, und man wird daher bei der Ausleg der einzelnen Stellen grosse Vorsicht zu üben haben. Indessen hat sich 1 den neuesten Untersuchungen (seit Dorner) herausgestellt, dass Philo allerd an einzelnen Stellen sich zur Idee einer wirklichen Hypostase erhebt (A III, 93; de somn. I, 584. 586; quis rer. div. haer. 509 u. a.), vgl. F. Kefers Philo's Lehre von den göttl. Mittelwesen, Lpz. 1846; auch Semisch, Justi M. S. 274. Baur, Trin.-Lehre I, S. 59 ff. Meier, Trin.-Lehre I, S. 20 ff. die (§. 19 angef.) Untersuchungen von Grossmann, Scheffer, Gfrörer, Da Ritter.

<sup>5</sup> Ausser bei Philo finden sich noch Spuren der Logosidee in der san tanischen Theologie, sowie auch bei Onkelos und Jonathan, vgl. Lücke: O. Ueber den Adam kadmon der Kabbalisten, sowie über die Memra Schechina s. Bretschneider a. a. O. S. 233. 236. Baur, Gnosis S. 332 Ada Wette, bibl. Dogm. §. 157. Gfrörer, das Jahrhundert des Heils, St. 1838. S. 272 ff. Dorner I, 1. S. 59.

### §. 41.

#### b. Die christlich-johanneische Logoslehre.

Bucher, des Apostel Johannes Lehre vom Logos (s. §. 40). Weissäcker, die johannelsche goslehre (Jahrbb. für deutsche Theol. 1862. VII. 4).

Erst durch das Christenthum erhielt die speculative Vorstell vom Logos eine praktisch-religiöse Beziehung und Bedeutur indem das Evangelium Johannis, übereinstimmend mit der nur Ausdruck verschiedenen paulinischen Lehre<sup>2</sup>, die vollkommene psönliche Gottesoffenbarung in Christo den Logos nannte. Die christlich-johanneische Logos war nun nicht mehr abstracte Issondern in seiner Idealitat zugleich historische Wirklichkeit religiöse Wahrheit, und eben deshalb von Anfang an die eigentli Lebenswurzel der christlichen Theologie.

¹ Schon Philo stempelte swar die Logosidee dadurch su einer prakti religiösen, dass er sie der hebräischen Volksreligion anpasste durch die ¹ bindung mit dem Messiasbegriff. Aber diese Verbindung war doch nur eine lese, und selbst der Messiasbegriff nur ein abstracter, nicht im Sinne der Juden historisch verwirklichter ("die Messiasidee ist in Philo zur todten Kohle geworden; nur das Phlegma ist geblieben" Dorner S. 49); während dagegen die christliche Logosidee nach der einen (speculativ-göttlichen), und die Messiasidee nach der andern (national-menschlichen) Seite hin als eine in der Person Jesu von Nazareth geschichtlich realisirte erscheint (ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο). Bucher a. a. O. S. 214: "Der Logos (bei Johannes) ist nicht blos vermittelndes Princip, sondern auch selbständiger Weltschöpfer". Bei Philo ist der Logos νέος πρωτόγονος, bei Johannes νέος μονογενής, ebend. S. 211 ff. Ueber des Verhältniss der christl. Logoslehre zu den heidnischen Emanationen vgl. Duncker a. a. O. S. 23.

<sup>2</sup> Wenn auch der Ausdruck  $\lambda \delta \gamma o_{\delta}$  bei Paulus nicht in dem johanneischen Sinne vorkommt (vgl. 1 Joh. 1, 1. Apoc. 19, 13), so findet sich doch bei ihm nech weit bestimmter die Idee von einer göttlichen Präexistenz Christi ausgesprechen, namentlich Col. 1, 15—17. 2, 9 u. s. f. \*). Aehnliches findet sich bei dem Verfasser des Hebräerbriefes 1, 4 ff. (vgl. 1 Cor. 15, 47. 2 Cor. 4, 4. Röm. 8, 29 u. s. w.) s. Weisäcker a. a. O. Ueber die neutestamentliche Trinitätslicher überhaupt s. Meier a. a. O. S. 24 ff. und Hellway a. a. O.

## §. 42.

c. Das kirchliche Theologumenon vom Logos bis auf Origenes.

#8ller, Geschichte der Kosmologie (§. 47).

Bei dieser praktischen Idee von dem im Messias historisch erschienenen Logos blieb indessen die christliche Theologie in ihrer weitern Entfaltung nicht stehen. Sie suchte das in der geschichtlichen Offenbarung Hervortretende auch als im Wesen Gottes selbst begründet zu begreifen, wobei ein tieferes religiöses Interesse nicht zu verkennen ist, das aber häufig dem speculativen weichen musste und mit fremdartigen Philosophemen sich vermischte. Am weitesten standen von dem Speculativen, aber auch von dem tiefer Religiösen, eigenthümlich Christlichen ab die an den jüdischen Typus sich anschliessenden Häretiker (Ebioniten), sowie auch die Aloger Theodotus und Artemon, indem sie das Substrat dieser christlichen Gnosis, die Idee vom Logos, durch die Leugnung der Gottheit Christi überhaupt beseitigten. Auch die andere Partei der Monarchianer, Praxeas, Noët und Beryll, hob den Unterschied zwischen Gott dem Vater und dem Logos auf, ohne jedoch damit die wirkliche Offenbarung Gottes in Christo zu leugnen, die sie vielmehr mit allem Nachdruck betonte 1. Dagegen brachten die Gnostiker die Logosidee in Verbindung mit einer phantastisch ausgebildeten

<sup>\*)</sup> Wer mit Baur die kleinern paulinischen Briefe für nicht - paulinisch hält, muss die in ihnen hervortretende Christologie als vermittelnden Uebergang von der (ächt) paulinischen sur (peeudo-) johanneischen Auffassung nehmen, s. Baur, DG. S. 425.

Emanations- und Aeonenlehre, und spielten sie somit in das Reich speculativer Mythologie hinüber? Gegen die Erstern suchten nun die Kirchenlehrer das speculative, gegen die Letztern das historische Element, beides aber zunächst in religiös-praktischem Interesse, zu bewahren? Justin, Tatian, Theophilus, Athenagoras? Clemens von Alexandrien bemühten sich mit Hülfe von Bildern und Analogien, die sie aus der äussern und der menschlichen Natur entlehnten, die Existenz des Logos und sein Verhältniss zum Vater sich klar zu machen, und auch Tertullian erstrebt im mühsamen Ringen mit der Sprache die Deutung des Geheimnisses, während der aller Gnosis abgeneigte Irenaeus einerseits die fürwitzigen Fragen von der Hand weist, andrerseits aher an dem trinitarischen Glauben der Kirche als dem unmittelbaren Ausdruck des christlichen Bewusstseins mit Entschiedenheit festhält 10.

- ¹ Vgl. oben §. 23, 1. §. 24, 2 u. 3, und die dort angef. Diss. von Heinichen. Während die orthodoxe Lehre beides, die Logosidee und den Messiasbegriff, zusammenfallen liess, hielt die ebionitische Richtung einseitig den letztern fest, ohne ihn durch die erstere zu vergeistigen; die gnostische hingegen blos die erstere, ohne ihn durch den letztern ins Fleisch kommen zu lassen. Was indessen Artemon, den Monarchianer, betrifft, so äussert Schleiermacher (über die sabell. und athan. Vorstellung), dass Artemon gleichwohl mit ernsterer Gesinnung und tieferm religösen Interesse an der Einheit Gottes möge festgehalten haben, als der frivoler gesinnte Theodotus, s. Zeitschrift von Schleiermacher, de Wette und Lücke III, S. 303 f., wo zugleich auch wieder die Verschiedenheit dieser Richtung von der des Praxeas und Noët nachgewiesen wird, auf die schon oben §. 24, 4 hingedeutet wurde. Vgl. unten §. 46, 3. u. Gieseler (Stud. u. Kr. 1853. 4).
- <sup>2</sup> Schon rein numerär unterscheidet sich die Logoslehre der Gnostiker bedeutend von der katholischen. Während diese den Logos erst als die einsige Hypostase kennt, ehe die Trinitätslehre weiter sich entwickelte (wovon unten), bevölkert der Gnosticismus den Himmel mit einer Menge von Aeonen (foetus aeonum, Tert.). Basilides hat 365 Geisterreiche (οὐρανοί, an der Spitze der letzten den ἄρχων) und schiebt zwischen den höchsten Gott und den Logos noch den νοῦς ein, von welchem erst wieder der Logos emanirt, und weiter dann die ψρόνησις, σοφία, δύναμις, δικαιοσύνη und εἰρήνη, so dass diese sieben in Verbindung mit dem 3εὸς ἄρξητος (ἀνωνόμαστος) selbst die erste Ogdoss bilden. Noch künstlicher ist das zugleich in Syzygien sich erweiternde System des Valentin; vgl. Neander, Matter, Baur in den §. 23 angeführten Werken und Letztern auch in der DG. S. 431 ff. Ueber die Syzygien der clementinischen Homilien und die Sophia als χεὶρ δημιουργοῦσα τὸ πᾶν (Hom. XI, 22. XVI, 12) vgl. Hilgenfeld a. a. O. S. 285.
- 3 Dieses religiös-praktische Interesse halten die apostolichen Väter fest, die von der eigentlichen Logoslehre zwar noch keinen Gebrauch machen (Semisch II, S. 275 ff.), wohl aber in einzelnen Aeusserungen die Grundzüge zu einer immanenten Trinitätslehre dargeben (Meier, Gesch. d. Trinit. I, S. 47 ff.). So namentlich Ignatius (in der grössern Rec.), ad Polycarp. I: Τοὺς καιροὺς καταμάνθανε, τὸν ὑπὲς καιρὸν προςδόκα τὸν ἄχρονον, τὸν ἀόρατον, τὸν δι' ἡμᾶς δρατὸν, τὸν ἀψηλάφητον τὸν ἀπαθῆ, τὸν δι' ἡμᾶς παθητὸν, τὸν κατὰ πάντα

πόπον πάντα δι' ήμᾶς ὑπομείναντα. Auch (in der kürzern Rec.) ad Magnes. c. 6 wird, ganz conform der johanneischen Lehre, von Christus gesagt: δς πρό αλόνων παιρὰ πατρὶ ἢν καὶ ἐν τέλει ἐφάνη.

- 4 Justin \*) schliesst sich grossentheils, doch mehr der Form als dem Inhalte nach, an Philo an; denn ihm ist eben der Logos, durch welchen Gott die Welt geschaffen und durch den er sich in den Theophanien offenbart hat, identisch mit dem Sohne, dem in der Menschheit Erschienenen, mit Christus Jesus. Vgl. Apol. II, 6: 'Ο δε υίδς επείνου (Θεοῦ), ὁ μόνος λεγόμενος πυρίως ulos, ο λόγος πρὸ τῶν ποιημάτων, και συνών και γεννώμενος, ὅτε τὴν ἀρχὴν δι' αὐτοῦ πάντα ἔχτισε καὶ ἐχόσμησε. Χριστός μέν κατά τὸ κεχρίσθαι καὶ **ποεμήσαι τὰ πάντα δι΄ αὐτο**ῦ τὸν Θεὸν λέγεται. ὄνομα και αὐτὸ περιέχον **ἔγνωστον σημασίαν· δν τρόπον καὶ τὸ Θεὸς προσαγόρευμα οὐκ ὄνομά ἐστιν, ἀλλὰ πράγματος δυσεξη**γήτου ἔμφυτος τῆ φύσει τῶν ἀνθρώπων δόξα. Ἰησοῦς 👫 zal ἀνθρώπου καὶ σωτῆρος ὄνομα καὶ σημασίαν ἔχει. Worauf er dann zur Menschwerdung selbst übergeht. Das Erzeugtwerden des Logos denkt sich Justin dial. cum Tryph. c. 61 als ein προέρχεσθαι από του πατρός, als ein γεντάσθαι, προβάλλεσθαι, und bedient sich zur Veranschaulichung der Sache mehrerer Bilder. So wird das menschliche Wort gesprochen, ohne dass der Sprechende etwas von seinem Wesen verliert; die Flamme entzündet sich an der Flamme, ohne dass diese dadurch geschmälert werde u. s. w. (Ueber den unichten Zusatz ลัมม่ อย่ ขอเอบิรอง s. die Anm. bei Maran: Si quis tamen retinest haec verba, scribenda sunt cum interrogationis nota, ut in ed. Lond.) Dagegen verwirft Justin dial. c. Tr. 128 das Bild des Strahls und der Sonne: er will ebensowenig ein αποτέμνεσθαι, als ein έχτείνεσθαι, s. Dorner II, 1 8. 428. Ueber die verschiedene Fassung des Wortes Logos, bald als Schöpferwort, bald als Vernunft, und über das Verhältniss der Justinischen Logoslehre zu den alttestamentlichen Vorstellungen auf der einen, zur platonischen und stoischen Philosophie auf der andern Seite, s. Duncker a. a. O. S. 14 ff.
- <sup>3</sup> Tatian contra Graec. c. 5 bedient sich ähnlicher Bilder wie Justin. Der Logos existirte (ὑπέστησε) erst immanent im Vater (Gott), sprang aber (προπηδε) auf dessen Willen aus ihm hervor, und wurde so ἔργον πρωτότοκον des Vaters, ἀρχὴ τοῦ κόσμου. Die Zeugung ist geschehen κατὰ μερισμόν, nicht κατ' ἐποκοπήν. Ueber diese Unterscheidung vgl. Möller a. a. O. S. 170 ff.
- Theoph. ad Autol. II, 10 handelt am ausführlichsten von dem Hervorgehen des Logos aus Gott, und bei ihm tritt die Unterscheidung zwischen λ. ἐνδιάδετος und λ. προφορικός zuerst in dieser bestimmten Form heraus (Βαιιτ, Trin.-Lehre S. 167): Εχων οὖν ὁ θεὸς τὸν ἑαυτοῦ λύγον ἐνδιάθετον ἐν τοῖς ἰδίοις σπλάγχνοις, ἐγέννησεν αὐτὸν μετὰ τῆς ἑαυτοῦ σοφίας ἐξερευξάμενος \*\*) πρὸ τῶν ὅλων. Desgleichen c. 22: Οὐχ ώς οἱ ποιηταὶ καὶ μυθογράφοι λέγουσιν νιοὺς θεῶν ἐκ συνουσίας γεννωμένους, ἀλλ' ὡς ἀλήθεια διηγεῖται τὸν λόγον, τὸν ἔντα διαπαντὸς ἐνδιάθετον ἐν καρδία θεοῦ. Πρὸ γάρ τι γίνεσθαι, τοῦτον εἰχε σύμβουλον, ἑαυτοῦ νοῦν καὶ φρόνησιν ὅντα ˙ ὁπότε δὲ ἡθέλησεν ὁ θεὸς ποιῆσαι ὅσα ἐβουλεύσατο, τοῦτον τὸν λόγον ἐγέννησε προφορικὸν, πρωτότοκον πάσης κτί-

<sup>\*) &</sup>quot;Die apostolischen Väter machen von der Logoslehre noch keinen Gebrauch, sondern bleiben bei einfachen aphoristischen und unentwickellen Aeusserungen wier die götliche Wurde Christi stehen" Semisch II, S. 275 ff.; vgl. indessen Meier, Gesch. der Trin. I, S. 47 ff., welcher (S. 51) in jenen Altesten Vorstellungen einen Fortschritt von den Ideen der Offenbarung u. s. w. zu den Anfängen der immanenten Trinität sieht.

<sup>\*\*)</sup> Mit Anspielung auf Ps. 45 (44), 1: ἔξηρεύξατο ἡ παρδία μου λόγου ἀγαθόν.

σεως· οὐ πενωθείς αὐτὸς τοῦ λόγου, ἀλλὰ λόγον γεννήσας, κα**ὶ τῷ λόγφ αὐτοῦ** διαπαντὸς ὁμιλῶν.

7 Athen. Leg. c. 10 nennt den Sohn Gottes (im Gegensatz gegen die Göttersöhne der Heiden) λόγος τοῦ πατρὸς ἐν ἰδέα καὶ ἐνεργεία· πρὸς αὐτοῦ γὰρ καὶ δι' αὐτοῦ πάντα ἐγένετο, ἐνὸς ὄντος τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἰοῦ. Die Unterscheidung von ἐν ἰδέα und ἐν ἐνεργεία entspricht der von λόγος ἐνδιάθετος und λόγος προφορικός. Vgl. Baur a. a. O. S. 170 ff. Dorner S. 440.

<sup>8</sup> Bei Clemens bildet die Logoslehre den Kern seiner ganzen Theologie und den Athem seiner religiösen Gefühle und Empfindungen. Ohne Logos kein Licht und Leben (Cohort. p. 87). Er ist der göttliche Menschenerzieher (masδαγωγός). Paed. III, 12 p. 310: Πάντα ο λόγος καλ ποιεί καλ διδάσκει καλ παιδαγωγεῖ· ἔππος ἄγεται χαλινῷ καὶ ταῦρος ἄγεται ζυγῷ, θηρία βρόχ**φ ἀλί**σχεται· δ δε ανθρωπος μεταπλάσσεται λόγφ· φ θηρία τιθασσεύεται και νηκτά δελεάζεται και πτηνά κατασύρεται κτλ. Vgl. den schönen Hymnus etc τον παιδαγωγόν am Schlusse des Werkes. Durch den Logos hat Gott die Welt geschaffen; ja der Logos selbst ist der Weltschöpfer (ὁ τοῦ χόσμου και 🚓 θρώπου δημιουργός), er hat das Gesetz gegeben, die Propheten inspirirt, von ihm gingen die Theophanien aus, Paed. I, 7 p. 132-134; II, 8 p. 215; II, 10 p. 224. 229; III, 3 p. 264; III, 4 p. 269 vgl. p. 273. 280. 293. 297. 307; Strom. I, 23 p. 421. 422; VII, 1 p. 833. Ihm ist der Logos (wie dem Philo), auch abgesehen von der Menschwerdung, der ἀρχιερεύς, Strom. II, 9 p. 453. 500. Er ist das Angesicht Gottes (πρόσωπον), durch welches Gott geschaut wird, die stillende Mutterbrust des Vaters (λαθικηδής μαζὸς τοῦ πατρὸς), zu der die Kindlein ihre Zuflucht nehmen, Paed. I, 6 u. 7 (p. 124 u. 132). Der Logos steht höher als Mensch und Engel, doch dem Vater untergeordnet. Hauptstelle Strom. VII, 2 p. 831: Auf der Erde ist das vorzüglichste Wesen der Mensch, nämlich der fromme; im Himmel der Engel, der ein reineres und vollkommneres Wesen ist. Τελειωτάτη δη και άγιωτάτη και κυριωτάτη και ήγεμονικωτάτη και βασιλικωτάτη και εὐεργετικωτάτη ἡ υίοῦ φύσις, ἡ τῷ μόνο παντοχράτορι προσεχεστάτη. Αυτή η μεγίστη υπεροχή, η τὰ πάντα διατάσσεται κατά τὸ θέλημα τοῦ πατρὸς, καὶ τὸ πᾶν ἄριστα οἰακίζει, ἀκαμάτφ καὶ ἀτρύτφ δυνάμει πάντα ξογαζομένη, δι' ων ξνεργεί τας αποπρύφους έννοίας ξπιβλέπουσα. Οὐ γὰρ ἐξίσταταί ποτε τῆς αὐτοῦ περιωπῆς ὁ υίὸς τοῦ Θεοῦ οὐ μεριζόμενος, ούχ αποτεμγόμενος, ού μεταβαίνων έχ τόπου είς τόπον, πάντη δὲ ὧν πάγτοτε, καλ μηδαμή περιεχόμενος, όλος νους, όλος φώς πατρφον, όλος όφθαλμός, πάντα όρων, πάντα άκούων, είδως πάντα, δυνάμει τὰς δυνάμεις έρευνων. Τούτφ πάσα ύποτέτακται στρατιά άγγέλων τε καὶ θεῶν, τῷ λόγφ τῷ πατρικῷ τὴν ఉγίαν οἰκονομίαν αναθεθειγμένο θια τον υποτάξαντα, δι' ών και πάντες αυτου οι ανθρωποι. άλλ' οι μέν κατ' έπιγνωσιν, οι δε οὐδέπω: και οι μέν ώς φίλοι, οι δε ώς οἰκεται πιστολ, οἱ δὲ ὡς ἀπλῶς οἰκέται. (Die ächte Erkenntniss des Logos ist das Vorrecht des wahren Gnostikers.) Ihm, dem Logos, gebührt göttliche Verehrung, VII, 7 p. 851; quis div. salv. p. 956. — Ueber die Art der Zeugung finden wir bei Clemens weniger ausgesprochen, als bei den Vorigen. (Ueber sein Verhältniss su diesen s. Münscher Hdb. I, S. 422.) Er legt mehr Gewicht auf die Immanens des Logos. Dieser ist ihm nicht nur das gesprochene, sondern das sprechende Schöpferwort Gottes, s. Dorner S. 446. Auch geht bei Clemens neben der concreten, persönlichen Vorstellung vom Logos immer noch jene allgemeinere nebenher, wonach er als gleichbedeutend erscheint mit dem höhern Geistesund Vernunftleben, dem Leben der Ideen überhaupt, von welchem auch die vorchristliche Welt bewegt wurde, vgl. Strom. V, p. 654; und daher wohl auch der Vorwurf des Photius (Bibl. Cod. 109), Clemens habe einen doppelten Logos des Vaters gelehrt und nur der geringere sei auf der Erde erschienen, s. Beser, Trin.-Lehre S. 195. DG. S. 446. Wer nun freilich blos im Interesse der streng dogmatischen Entwicklung die elementinischen Stellen verfolgt, wird sich unbefriedigt fühlen und mit Münscher (Hdb. I, S. 418) "blosse Declamationen" sehen, "aus denen sich keine genauen Begriffe ableiten lassen". Wer aber auf die Totalität der religiösen Anschauung ausgeht, dürfte wohl Möhler beistimmen, dass Clemens "vor allen übrigen Vätern dieser Periode das Dogma vom Logos mit ansichender Klarheit, besonders aber mit der innigsten Wärme und Begeisterung beschrieben und — besungen habe" (Patrol. S. 460 f.). Vgl. ührigens Lämmer a. a. O. u. Möller, Gesch. der Kosmol. S. 518 ff.

• Tert. adv. Prax. c. 2: Nos unicum quidem Deum credimus, sub hac tamen dispensatione, quam oeconomiam dicimus, ut unici Dei sit et filius sermo ipsius, qui ex ipso processerit, per quem omnia facta sunt et sine quo factum est nihil. Cap. 5: Ante omnia enim Deus erat solus, ipse sibi et mundus et locus et omnia. Solus autem, quia nihil aliud extrinsecus praeter illum. Ceterum ne tunc quidem solus: habebat enim secum, quam habebat in semetipso, rationem suam scilicet etc. Cap. 8: Protulit enim Deus sermonem, sicut radix fruticem et fons fluvium et sol radium; nam et istae species probolae sunt earum substantiarum, ex quibus prodeunt. Ja Cap. 9 heisst der Sohn — portio des Vaters. Vgl. Neander, Antign. S. 476 ff. "Auf der einen Seite beurkundet Tert. das Bestreben, die vollkommene Gleichheit zwischen V. u. S. festzuhalten — auf der andern wird aber die Ungleichheit so offenbar sugestanden oder vorausgesetst, sie spricht sich überall so merklich und gleichsam unwillkurlich aus, sie wurzelt endlich so tief in der ganzen Ansicht und Redeweise, dass sie unbedenklich für die eigentlichste und innerste Vorstellung Tertullians angeschen werden kann" Schwegler, Mont. S. 41. Nach Dorner S. 588 ist bei Test. eine dreifache "filiatio" zu unterscheiden, und das Neue und für die Folgezeit Epoche Bildende in der Lehre Tertullians besteht ihm darin, dass er zur Bezeichnung des Persönlichen das Wort "Sohn" aufstellt (statt "Wort"), s. S. 600. Zugleich hat Tert. das Eigene, dass er die drei Momente der Trinität als eben so viele Zeitperioden unterscheidet, adv. Prax. c. 12 u. 13. Baur, Trin.-Lehre S. 176; vgl. Meier S. 80 ff.

10 Iren. adv. Haer. II, 28 p. 158: Si quis itaque nobis dixerit: Quomodo ergo filius prolatus a patre est? dicimus ei: Quia prolationem istam sive generationem sive nuncupationem sive adapertionem, aut quolibet quis nomine vocaverit generationem ejus inenarrabilem existentem, nemo novit, non Valentinus, non Marcion, neque Saturninus, neque Basilides, neque Angeli, neque Archangeli, neque Principes, neque Potestates, nisi solus qui generavit, Pater, et qui natus est, Filius. Inenarrabilis itaque generatio ejus quum sit, quicunque nituntur generationes et prolationes enarrare, non sunt compotes sui, ea, quae inenarrabilia sunt, enarrare promittentes. Quoniam enim ex cogitatione et sensu verbum emittitur, hoc utique omnes sciunt homines. Non ergo magnum quid invenerunt, qui emissiones excogitaverunt, neque absconditum mysterium, si id, quod ab omnibus intelligitur, transtulerunt in unigenitum Dei verbum, et quem inenarrabilem et innominabilem vocant, hunc, quasi ipsi obstetricaverint, primae generationis ejus prolationem et generationem enuntiant, assimilantes eum hominum verbo emissionis (scilicet λόγφ προφορικώ). Der Glaube an den Sohn ruht dem Irenaeus einfach auf der παράδοσις. Ihm ist der Logos sowohl Vernunft (Weisheit), als Wort, adv. Haer. IV, 20, 1: Adest enim ei (Deo) semper Verbum et Sapientia (Fil. et Spir.), per quos et in quibus omnia libere et sponte fecit, ad quos et loquitur dicens: Faciamus hominem ad imaginem et similitudinem nostram. Der Sohn ist dem Vater in allem gleich, adv. Haer. II, 13: Necesse est itaque, et eum, qui ex eo est Logos, imo magis autem ipsum Nun, cum sit Logos, perfectum et inpassibilem esse. — Da übrigens Irenaeus alles praktisch fasst, so weiss er weniger vom Logos zu sagen vor seiner Menschwerdung, als von Christo, dem Gottmenschen (wovon später). Ihm ist (IV, 6, 6) der Vater das Unsichtbare des Sohnes, und der Sohn das Sichtbare des Vaters; oder (im Anschluss an einen ungenannten Schriftsteller) es ist der Sohn das Maass des Vaters (mensura Patris filius, quoniam et capit eum) IV, 2, 2; ja Sohn und Geist heissen auch wohl Gottes Hände\*). Vgl. Möhler, Pstrologie S. 357 ff. Münscher, Handbuch I, S. 411 ff. Duncker a. a. O. S. 40 ff. Dorner S. 467 ff. Baur S. 172 ff. u. DG. S. 439 ff.

### **§. 43.**

#### d. Die Logoslehre des Origenes.

Wenn schon Tertullian durch den Ausdruck "Sohn" das Persönliche des Logos mehr und bestimmter hervorhob, als früher geschehen war 1, so schloss sich nun auch Origenes mit Entschiedenheit an diesen Sprachgebrauch an 2, und wurde dadurch auf den Begriff einer ewigen Zeugung geführt 3, wobei er zwar mit aller Strenge den Gedanken an physische Emanation fernhielt 4, dagegen aber zu einer Unterordnung des Sohnes unter den Vater hingedrängt wurde 5. Seine Bestimmungen befriedigten daher das kirchliche Bewusstsein noch keineswegs, sondern führten zu neuen Missverständnissen und wurden die Quelle neuer, weit ausgreifender Streitigkeiten 6.

- <sup>1</sup> S. den vor. §. Note 9.
- <sup>2</sup> Hom. I in Joh. Opp. IV, p. 22 ss. Er tadelt es, dass Viele sich einseitig an den Ausdruck Logos halten (επ) δε μόνης της λόγος προσηγορίας Ιστάμενοι) und nicht aus den übrigen Christo beigelegten Prädicaten auf die Identität der Begriffe Logos und Sohn zu schliessen vermögen; ferner, dass sie den Ausdruck Logos auf das Wort beschränken, indem sie sich einbilden, die προσφορά πατρική bestehe olovei έν συλλαβαίς. Der Logos ist ihm nicht blosses Wort, sondern übersinnliche, lebendige Hypostase, der Inbegriff der Ideen, die selbständige persönliche Weisheit Gottes; vgl. in Joh. I, 39 l. c. p. 39: Oi γάρ εν ψιλαϊς φαντασίαις του θεού την υπόστασιν έχει ή σοφία αὐτου, κατά τά ἀνάλογα τοῖς ἀνθρωπίνοις ἐγνοήμασι φαντάσματα. Εὶ δέ τις οἶός τέ ἐστιν ασώματον υπόστασιν ποικίλων θεωρημάτων, περιεχόντων τους των ολων λόγους, ζώσαν και οίονει ξμψυχον έπινοείν, είσεται την ύπερ πάσαν κτίσιν σοφίαν τοῦ θεοῦ, καλώς περί αὐτῆς λέγουσαν. 'Ο θεὸς ἔκτισέ με κτλ. Vgl. de princ. I, 2, 2: Nemo putet, nos insubstantivum dicere, cum filium Dei sapientiam nominamus etc., und so nennt er auch contra Cels. VI, 64 den Logos oùotav οὐσιῶν, ἰδέαν ἰδεῶν; vgl. Thomasius S. 113. Was daher vom Logos gilt in Beziehung auf die Schöpfung, gilt geradezu vom Sohn. Er ist das Organ der Weltschöpfung. Wie ein Haus oder ein Schiff nach der Idee des Baumeisters

e) Dieselbe Vorstellung findet sich auch bei den Pseudo-Clementinen, in welchen die copie als zele engesopposon erscheint. Baur, DG. S. 441.

geschaffen wird, so schuf Gott die Welt nach den in der Weisheit liegenden Ideen, vgl. Hom. XXXII in Joh. (Opp. IV, p. 449) und de princ. I, 2 (Opp. I, p. 53). Gott war nie ohne die Weisheit (den Sohn); denn entweder müsste man behaupten, Gott habe nicht zeugen können; oder er habe nicht zeugen wollen; was beides widersinnig und gottlos wäre. Bei aller Neigung zur Abstraction behilft sich übrigens auch Origenes mit Bildern. Ausser dem schon verbrauchten Vergleich mit der Sonne und deren Strahlen, bedient er sich auch noch eines neuen von einer Bildsäule und deren Copie in verjüngtem Maasstabe, obwohl er diesen Vergleich mehr auf den menschgewordenen Sohn (auf Christus im Fleische), als auf den vorweltlichen (den Logos) bezieht. Beides flieset ihm aber in einander.

- <sup>3</sup> Wie weit dieser Begriff der Zeugung consequent von ihm festgehalten werde, lässt sich freilich nicht bestimmen, da nicht klar wird, ob sie im Wesen oder im Willen des Vaters angenommen werden müsse, s. Baur S. 204; doch vgl. Dorner S. 640 ff.
- <sup>4</sup> De princ. I, 4 (Opp. I, p. 55; Redep. p. 110): Infandum autem est et illicitm, Deum patrem in generatione unigeniti Filii sui atque in subsistentia cias exacquare alicui vel hominum vel aliorum animantium generanti etc., und dann weiter unten (Redep. p. 112): Observandum namque est, ne quis incurrat in illas absurdas fabulas eorum, qui prolationes quasdam sibi ipsis depingunt, ut divinam naturam in partes vocent, et Deum patrem quantum in se est dividant, cum hoc de incorporea natura vel leviter suspicari non solum extremae impietatis sit, verum etiam ultimae insipientiae, nec omnino ad intelligentiam consequens, ut incorporeae naturae substantialis divisio possit intelligi. — "Wie der Wille aus dem Verstande hervorgeht, ohne dass jener von diesem getrennt wird, so möge man sich den Process denken". Von dem früher gebrauchten Vergleich mit einem menschlichen Worte sah Origenes ab. Auch fasst er die Zeugung des Sohnes als eine ewige, weil Gott nicht angefangen habe Vater zu sein, wie menschliche Väter. (Vgl. Gieseler, DG. S. 143.) Uebrigens kommt selbst Baur "bei Origenes nicht in's Klare, ob er den Sohn aus dem Wesen des Vaters gezeugt werden lasse oder nicht; es finden sich sowohl für das Eine als für das Andere Behauptungen, die nicht ganz zusammenzustimmen scheinen." DG. S. 451. Nach Baur "vereinigt daher Origenes die beiden entgegengesetzten Lebrbegriffe, den athanasianischen und den arianischen, im Keime in sich" ebend. S. 453.
  - S. unten §. 46.
- Namentlich wurde der Ausdruck viò; τοῦ θεοῦ, der doch unverkennbar im neuen Testamente von dem historischen Christus gebraucht wird \*), mit dem metaphysisch-dogmatischen Schulausdrucke verwechselt, und eben damit war der Keim zu neuen Streitigkeiten gelegt, die am Ende dahin führen mussten, sich auf biblischem Grunde des Unterschiedes wieder bewusst zu werden. Dagegen mag man vom speculativen Standpunkte aus mit Dorner a. a. O. in dieser Lehre von der ewigen Zeugung einen dankenswerthen Fortschritt erblicken. Um zu diesem den "Kern des Christenthums enthaltenden Mysterium zu gelangen, hatte die Subordination den Charakter einer Hülfslehre"; sie ist

<sup>\*) &</sup>quot;Je mehr ich mich in die Denk- und Sprechweise des N. Test. versetze, desto mehr spreche ich entschieden aus, dass der historische Sohn Gottes unmüttelbar und schlechthin im N. Test. micht Gott genannt werden kann, ohne das monotheistische Denksystem der Apostel bis auf den Grund zu zersprengen" Lücke, Stud. u. Krit. 1840, 18. 91. Vgl. auch Redepenning, Origeues II, 8. 88.

(ältere Ausg. S. 42) "ein Nothbehelf, um an die Stelle der bisherigen, die hypostatischen Unterschiede in Gott nur schwebend festhaltenden Logoslehre mit Entschiedenheit die Wirklichkeit mehrerer göttlichen Hypostasen zu setzen."

## **§. 44.**

## Heiliger Geist.

\*\* \*\* \*\*Meti\*\*, ob die Eitesten Lehrer einen Unterschied zwischen Sohn und Geist gekannt? in Flatts Magazin für christliche Dogmatik und Moral, Bd. IV, S. 34 ff. Georgii, dogmengeschiehd. Untersuchungen über die Lehre vom h. Geist bei Justin d. M. in den Studien der Geistlichkeit Würtembergs von Stirm, X., 2 S. 69 ff. \*\*Hasselback\*\*, in den theol. Stud. u. Krit. 1839, H. 2 S. 378. \*\*Semisch\*\*, Justin d. Märt. II, S. 305 ff. \*\* \*\*A. \*\*Kaknis\*\*, die Lehre vom h. Geist, Halle 1847.

Wie die biblische Lehre vom Sohne Gottes, so hatte auch die vom heiligen Geiste 1 eine praktisch-religiöse Bedeutung, indem man entweder an die prophetische Wirksamkeit desselben, oder an sein Zeugniss in den Herzen der Gläubigen, oder endlich an die Lebensmacht der Kirche dachte 2. Sowie man aber über die Offenbarungstrias hinausschreitend, das Wesen des Geistes an sich und dessen Verhältniss zum Vater und zum Worte mit dem Gedanken aufzufassen sich bemühte, verwickelte man sich in Schwierigkeiten, welche zu lösen die Aufgabe der speculativen Theologie ward. So wurde von Mehreren die alttestamentliche Weisheit, aus der die Logoslehre sich entwickelte, auch wieder als πνευμα άγιον neben das Wort gestellt<sup>3</sup>, oder es wurden Logos und Geist, wenn auch nicht völlig identificirt, so doch nur undeutlich unterschieden 4, und letzterer erschien auch wohl (unpersönlich gefasst) als blosse göttliche Eigenschaft, Gabe und Wirkung 5; doch drängte am Ende die logische Consequenz zur Hypostasirung des Geistes und sur bestimmten Unterscheidung vom Worte hin 6.

<sup>1</sup> Schon im A. T. erscheint רודו אלקדים Gen. 1, 3 als die schöpferische Lebensmacht, vgl. Ps. 104, 30 u. a. St.; als der Geist des Heldenthums Richt. 6, 34; 11, 29; 13, 25 u. s. w.; als der Geist der Einsicht und der Weisheit Exod. 31, 3; 35, 31; Hiob 32, 8; Jes. 11, 2; besonders als Geist der Weissagung Num. 24, 2; 1 Sam. 10, 6. 10. 19, 20. 23 u. a.; auch als der sittliche. der gute, heilige Geist Ps. 51, 13; 143, 10. - Auch im N. T. ist das nreiges ayıov gleichgestellt der δύναμις ύψίστου Luc. 1, 35, und der σοφία Act. 6. 3. 10. Specifisch christlich ist die Gleichstellung des h. Geistes mit dem Geiste Christi: sei es, dass der Geist sich auf Jesus herablässt (Matth. 3, 16 und die Parallelstellen) und ihm gegeben wird ohne Maass (Joh. 4, 34), sei es, dass er von Christo wiederum ausgeht und den Jüngern mitgetheilt (Joh. 20, 22) oder ihnen als der Paraklet verheissen wird Joh. 15, 26 u. a. St. Wesentlich ist dem christlichen Bewusstsein, dass der Geist, nachdem er am ersten christlichen Pfingstfeste und noch weiterhin in ausserordentlicher Weise mitgetheilt worden (Act. 2, 1 ff. 8, 14, 17. 19, 1—6), von nun an bleibend in der Gemeinde wohnt (2 Cor. 13, 13), und dass alle Gläubigen somit Theil haben am Geiste, der sich als der eine in verschiedenen Gaben (Charismen) nach aussen erweist (1 Cor. 12, 4 u. a. St.), nach innen aber als Geist der Heiligung, des Vertrauens, der ebe u. s. w. wirkt, als ein Pfand und Siegel der Gnade Gottes 2 Cor. 1, 22; 5; Eph. 1, 14 u. s. St. — Vgl. die bibl. Dogmatik.

<sup>2</sup> Es ist nicht zu vergessen, dass die Offenbarungstrias schon lange fertig ur, ehe man mit der Wesenstrias aufs Reine gekommen (vgl. den folg. §. Note In jener hat das πνεύμα άγιον seine bestimmte Stellung neben dem Vater d dem Sohne 2 Cor. 13, 13. Matth. 28, 19. Bei den apostolischen Vätern den sich nur aphoristische Aeusserungen über den h. Geist. Justin hebt beaders das πνευμα προφητικόν heraus (in der Apologie kommt der Ausdruck mal, im Trypho 9mal vor, s. Semisch II, S. 332 Anm.), während er von der ntgehenden Wirksamkeit desselben auf die Gläubigen nichts zu sagen weiss xend. S. 329). Dagegen vertritt bei Justin der Logos selbst als λόγος σπεςruzós die Stelle des h. Geistes, indem ihm die guten Regungen in den Geithern der Gläubigen wesentlich zugeschrieben werden (vgl. Duncker, christl. geslehre S. 37). Irenaeus III, 24, 1 nennt den heil. Geist die "communitas risti, confirmatio fidei nostrae, scala ascensionis ad Deum"\*), vgl. III, 17; , 6; V, 10 und die Lehre von der Kirche. Zugleich aber ist er ihm auch der ophetische Geist, und zwar unterscheidet er ihn als das beseelende und beisternde Princip von der Beseelung und Begeisterung selbst, adv. Haer. V, , 2: Ετερόν έστι πνοή ζωής, ή και ψυχικόν απεργαζομένη τον ανθρωπον, λ Ετερον πνεϋμα ζωοποιούν, τὸ καὶ πνευματικὸν αὐτὸν ἀποτελοῦν . . . . Ετερον έστι το ποιηθέν του ποιήσαντος. ή ουν πνοή πρόσκαιρος, το δέ πνευμα vreov. Vgl. Duncker S. 60 ff. u. Kahnis S. 255 ff.

\* Theophilus ad Aut. I, 7: 'Ο δέ θεὸς διὰ τοῦ λόγου αύτοῦ καὶ τῆς σοφίας οίησε τὰ πάντα, wo entweder σοφία das blosse Synonym von λόγος oder 1 ferneres Glied bildet; im erstern Falle würde der Geist fehlen, im letztern irde er mit der σοφία identificirt sein, was auch in der That zu II, 15 stimmt, ) 3465, lóyos und σοφία die Theophilische Trinität bilden, vgl. §. 45. — Ire-Eus IV, 20 p. 253: Adest enim ei (Deo) semper verbum et sapientia, Filius Spiritus . . . . ad quos et loquitur dicens: Faciamus hominem ad imaginem similitudinem nostram; weiter unten: Deus omnia verbo fecit et sapientia lornavit; vgl. IV, 7 p. 236: Ministrat enim ei ad omnia sua progenies et garatio sua, i. e. Filius et Spir. S., verbum et sapientia, quibus serviunt et bjecti sunt omnes angeli. Tertull. adv. Prax. c. 6: Nam ut primum Deus cum Sophiae ratione et sermone disposuerat intra se, in subantias et species suas edere, ipsum primum protulit sermonem, habentem in individuas suas, Rationem et Sophiam, ut per ipsum fierent universa, per em erant cogitata atque disposita, immo et facta jam, quantum in Dei sensu. x enim eis deerat, ut coram quoque in suis speciebus atque substantiis gnoscerentur et tenerentur. Vgl. Cap. 7 und die Formel de orat. I ab init.: ei spiritus et Dei sermo et Dei ratio, sermo rationis et ratio sermonis et spius utrumque Jesus Christus, dominus noster.

<sup>4</sup> Seit Souverain (Platonismus der KVV. S. 329 ff.) haben die meisten Dogenhistoriker angenommen, dass die ältesten Kirchenlehrer \*\*), und namentlich setin, keinen realen Unterschied zwischen Logos und Geist gemacht haben. uch von den neuesten Forschern sind mehrere zu diesem Resultate gelangt.

<sup>\*)</sup> Ein Ihnliches Bild gebraucht auch schon Ignatius ad Ephes. 9, wenn er sagt: ἀναφερδι μενοιείς τὰ τιψη διὰ τῆς μηχανῆς Ἰησοῦ Χριστοῦ, δς Ιστιν σταυρός, σχοινίμ χρώμενοι τῷ πνεύματι τῷ ἀγίφ

in Betreff der apostolischen Väter ist eine merkwürdige Stelle im "Hirten des Hermas" (Simil. 5), auf welche Baur (DG. S. 507) hinweist, nicht zu übersehen.
 Hagenbach, Dogmengesch. 5. Aufl.

So Georgii a. a. O. S. 120: "So viel ist klar, dass das Verhältniss moischen Logos und Pneuma bei Justin ein unbestimmtes und fliessendes ist, und dass, je weniger bei ihm der Geist eine epecifische Function neben dem Logos hat, um so weniger jene Trennung durch ein dogmatisches Bedürfniss hervorgerufen, sondern nur durch den Conflict veranlasst sein konnte, in welchen die den Vätern historisch überkommene Lehre vom Geist mit der vom Logos gerieth." Vgl. Hasselbach a. a. O. Ihnen schliesst sich aufs Bestimmteste Baur (DG. S. 504 u. anderwärts) an, der die Identificirung von Logos u. Pneuma als der Stufe des Judenchristenthums angehörend betrachtet. Das πνευμα und der λόγος gleichen sich (nach ihm) in dem Begriff der oogsta aus. Dagegen haben Semisch und Kahnis (S. 238 ff.) den Märtyrer gegen diesen Vorwurf zu vertheidigen gesucht. Eine Hauptstelle ist Apol. I, 33: Τὸ πνεῦμα οὖν καὶ τὴν δύναμιν τὴν παρά τοῦ θεοῦ οὐθὲν ἄλλο νοῆσαι θέμις, ἢ τὸν λόγον, ὂς καὶ πρωτότ**οπος τῷ** δεφ έστι, vgl. c. 36. Allerdings ist da von dem πνευμα Luc. 1, 35 die Rede, woraus noch nicht auf eine durchgängige Identificirung von Logos und Geist geschlossen werden kann. Immerhin aber ist diese örtliche Verwechslung vorhanden und kann nicht damit beseitigt werden, dass man den Logos überhaupt als geistiges Wesen sich gedacht, oder angenommen habe, der Logos bilde sich selbst den Leib im Leibe der Maria. Ja, wenn Tert. adv. Prax. c. 26 ein Achnliches thut, so ist dies gerade ein Beweis, dass auch andere Väter ausser Justin zu dieser Verwechslung geneigt waren. Dasselbe gilt von der Art, wie die Inspiration der Propheten bald dem Logos, bald dem Pneuma zugeschrieben wird, Apol. I, 36 u. a. Stellen. (Man darf nur nicht vergessen, dass nach dem bibl. Sprachgebrauche sefbst die Unterscheidung nicht mit scharfer dogmatischer Consequenz festgehalten ist.) Die Confusion der Thätigkeiten lässt denn doch wohl auch auf eine (relative) Confusion der Personen schliessen. Dass Justin (der Taufformel und dem gemeinsamen Bekenntniss der Kirche zuwider) an die Stelle der Trias förmlich eine Dyas setze, das kann freilich nicht behauptet werden; denn er selbst nennt an andern Orten Vater, Sohn und Geist (Apol. I, 6. 30. 60), und weist dem Geist die dritte Stelle an (vgl. \$. 46); "allein nichtsdestoweniger bleibt es wahr, dass seine wissenschaftliche Auffassung, consequent verfolgt, nur zu einer Dyas führt, und dass er dogmatisch den Unterschied zwischen dem Sohne und dem Geiste nicht zu begründen vermochte" Duncker a. a. O. S. 38. Eine förmliche Confusion findet sich unstreitig bei Theophilus ad Aut. II, c. 10: Ουτος (ὁ λόγος) ῶν πνεῦμα δεοδ παὶ ἀρχή καὶ σοφία καὶ δύναμις ὑψίστου κατήρχετο εἰς τοὺς προφήτας, καὶ δί αὐτῶν ἐλάλει τὰ περί τῆς ποιήσεως τοῦ χόσμου χαὶ τῶν λοιπῶν ἀπάντων οὐ γἰρ ησαν οι προφήται, ότε ο κόσμος εγίνετο άλλα ή σοφία ή εν αὐτορουσα 🛊 τοῦ θεοῦ, καὶ ὁ λόγος ὁ ἄγιος αὐτοῦ, ὁ ἀεὶ συμπαρών αὐτῷ. Vgl. die obige Stelle unter Note 3. u. Möller, Geschichte der Kosmologie S. 138, der in die ser wunderlichen Mischung von Namen nicht sowohl "eine bestimmte dogmatische Darstellung", sondern einen "embarras de richesse" sieht!

<sup>5</sup> Justin d. M. beseichnet gelegentlich den heiligen Geit auch blos als δωρεά, Coh. ad Graec. c. 32, obgleich er ihm wieder (Apol. I, 6) in der Tries den dritten Platz anweist. In welchem Verhältniss der heilige Geist zu den Engeln gedacht wurde? vgl. Neander, Kirchengeschich. I, S. 1040. Dogmengesch. S. 182. Studien u. Kritiken 1833. S. 773 ff. — letzteres gegen Möhler, theol. Quartalschrift 1833. Heft 1 S. 49 ff. (vgl. unten §. 50). Athenagoras nennt ihn eine ἀπόδδοια leg. c. 10 u. 24, vgl. Kahnis S. 245. Ueberhaupt finden sich bei den Vätern mehrere Stellen, "welche den h. Geist sehr nahe an

das Kreatürliche rücken" Kaknis S. 249.

6 Test. adv. Prax. 4: Spiritum non aliunde puto, quam a Patre per Filium. bid. 8: Tertius est Spiritus a Deo et Filio, sicut tertius a radice fructus ex ratice, et tertius a fonte rivus ex flumine, et tertius a sole apex ex radio. Ibid. 9: Spir. S. tertium nomen divinitatis et tertius gradus majestatis. Dem Geiste ried indessen eine untergeordnete Stelle angewiesen, wenn er als Dei villicus. kristi vicarius gefasst wird, Praescr. 28; vgl. Schwegler, Mont. S. 14. — Ori-E. Comment. in Joh. T. II, 6 (Opp. T. IV, p. 60 f.) hypostasirt den Geist, edech mit Unterordnung unter den Vater, und auch wieder unter den Sohn, breh den er, wie alles, geschaffen ist, wenn gleich durch seine göttliche Erabenheit von allen übrigen Geschöpfen unterschieden: 'Ημείς μέντοιγε τρείς ποστάσεις πειθόμενοι τυγχάνειν, τὸν πατέρα καὶ τὸν υίὸν καὶ τὸ άγιον πνεῦμα, **πὶ ἀγέννητον μηθέν ἔτερον το**ῦ πατρὸς είναι πιστεύοντες, ὡς εὐσεβέστερον καὶ λοθές προσιέμεθα, το πάντων δια τοῦ λόγου γενομένων, το αγιον πνευμα τάντων είναι τιμιώτερον, και τάξει πάντων των ύπο του πατρός διά Χριστου reperquerwo. Vgl. T. XIII, 25 p. 234; u. 34 p. 244: Οὐκ ἄτοπον δὲ καὶ τὸ ipas πνευμα τρέφεσθαι λέγειν\*). Immerhin aber findet zwischen dem Geiste Settes und den übrigen von Gott geschaffenen Geistern eine unendliche Kluft tatt, vgl. Comm. in ep. ad Rom. VII (Opp. IV, p. 593). In der freilich nur a der Rufin. Uebersetzung vorhandenen Stelle de princ. I, 3, 3 (Opp. I, 1 p. 1; Redep. p. 123) bekennt Origenes, dass ihm bis dahin keine Stelle in der siligen Schrift vorgekommen sei, in welcher der heilige Geist ein Geschöpf enannt werde, während ihm gerade später diese Behauptung von Epiphanius, stinian u. A. vorgeworfen wurde, vgl. Epiph. 64, 5. Hier. ad Avit. ep. 94. Ginscher (v. Cölln) S. 194. Schnitzer S. 43. Neander, Kirchengeschichte , 3 S. 1040. Thomasius S. 144 ff. Redepenning, Origenes II, S. 309 ff. und ie weiter dort angeführten Stellen. Auch Baur, DG. S. 516.

§. 45.

Trias.

Die Lehre von Gott Vater, Sohn und Geist ist Urlehre des Christenthums 1, bezieht sich aber im N. Test. lediglich auf die christliche Oekonomie, ohne Anspruch auf speculative Bedeutsankeit, weshalb sie nur im engen Anschluss an die Geschichte lesu und das von ihm vollendete Werk richtig begriffen werden tann 2. Demnach gehörte auch der Glaube an Vater, Sohn und Geist, auch abgesehen von aller speculativen Entwicklung ler Logoslehre, zur Regula fidei, und findet sich in dieser historisch-epischen Fassung, ohne weitere Verknüpfung zur Einheit, in lem sogenannten apostolischen Symbolum vor. Der griechische Name zwieg erscheint zuerst bei Theophilus 3, der lateinische, dognatisch erweiterte Ausdruck trinitas bei Tertullian 4.

1 Matth. 28, 19 (insofern die Taufformel ächt ist); 1 Cor. 12, 4-6; 2 Cor. 13, 13 u. a., wozu die Commentare zu vergleichen, de Wette's biblische Dog-

<sup>\*)</sup> Auch die Hauptschrift des Orig. de principiis I, 3 handelt vom h. Geiste; allein da sie nur in der Uebersetzung des Rufin vorhanden, so kann sie hier weniger maassgebend sein.

- matik §. 238 u. 267, und besonders *Lücke* in den Studien und Kritiken 1840, 1. Auch *Gieseler* (DG. S. 118) u. *Neander* (DG. S. 137) unterscheiden mit völlem Rechte das praktische und ökonomische Moment der Lehre von der speculativen Fassung derselben.
- <sup>2</sup> Weshalb auch neuere Dogmatiker, wie Schleiermacher und Hase (2. Aufl. S. 626), den Locus erst ans Ende des Systems bringen. Rein ökonomisch erscheint die Fassung der Trinitätslehre bei Ignatius, wenn er im Brief an die Epheser 9 sagt: "Wir werden zum Vater emporgezogen durch das Hebeseug Jesu Christi, welches ist das Kreuz, und wobei der h. Geist das Seil ist"—ein massiver, aber sprechender Vergleich! (vgl. oben §. 44).
- 2 Theoph. ad Aut. II, 15: At τρεῖς ἡμέραι [πρὸ] τῶν φωστέρων γεγοννῖαι τύποι εἰσὶν τῆς τριάδος τοῦ θεοῦ καὶ τοῦ λόγου αὐτοῦ καὶ τῆς σοφίας αὐτοῦ. Τετάρτω δὲ τύπω [τόπω] ἐστὶν ἄνθρωπος ὁ προσδεῆς τοῦ φωτός. Τνα ἢ θεὸς, λόγος, σοφία, ἄνθρωπος. Das Wort τριάς findet sich also vor, aber keineswegs der kirchliche Begriff der Trinität; denn da der ἄνθρωπος als vierter genannt wird, so ist an keine in sich abgeschlossene, zur Einheit verbundene Dreizahl zu denken, und zudem ist auch hier wieder statt des Geistes die σοφία genannt. Vgl. Suicer, thesaur. s. v. τριάς, wo die Stelle aus der (unächten) Schrift Justins de expositione fidei p. 379 (μονὰς γὰρ ἐν τριάδι νοεῖται καὶ τριάς ἐν μονάδι γνωρίζεται κτλ.) für den Sprachgebrauch dieser Periode ebensowenig etwas beweist, als die fälschlich dem Lucian zugeschriebene Schrift φιλόπατρις, aus der Stellen angeführt werden. Clem. Strom. IV, 7 p. 588 kennt wohl eine ἀγία τριάς, aber eine anthropologische (Glaube, Liebe, Hoffnung). Ueber den Sprachgebrauch des Origenes s. Thomas. S. 285.
- <sup>4</sup> Tert. de pud. c. 21: Nam et ecclesia proprie et principaliter ipse est spiritus, in quo est trinitas unius divinitatis, Pater et Filius et Spiritus S., wonach also der heil. Geist das die Einheit der Personen constituirende Princip, oder (nach Schwegler, Montan. S. 171) die den Personen gemeinschaftliche geistige Substanz wäre. Vgl. adv. Prax. 2 u. 3. An diesen Sprachgebrauch schlossen sich sofort Cyprian und Novatian an: Cypr. Ep. 73, p. 200 (in Beziehung auf die Taufe); Novat. de Trinitate.

#### §. 46.

## Monarchianismus und Subordination.

Die strenge Unterscheidung der Hypostasen (Personen) in der Trias führte zunächst zu dem System der Subordination, wonach der Sohn unter den Vater, der Geist unter den Vater und den Sohn dem Range nach gestellt wurde <sup>1</sup>, was zugleich einen Schein des Tritheismus mit sich führte <sup>2</sup>. Diesen Schein mussten die Orthodoxen, den Monarchianern gegenüber, abwehren, welche, um die Einheit Gottes festzuhalten, den Personalunterschied aufgaben und sich damit den Vorwurf einer Vermengung der Personen (Patripassianismus) oder gar einer die Gottheit Christi leugnenden häretischen Richtung zuzogen <sup>3</sup>. Nun aber wurde eben durch Origenes das System der Hypostasirung und somit auch der Unterordnung dergestalt auf die Spitze gestellt <sup>4</sup>, dass die Orthodoxie in Hetero-

oxie umzuschlagen drohte, woraus sich in der folgenden Periode er arianische Streit entwickelte.

- 1 Justin. M. Apol. I, c. 13: . . . . υἰὸν αὐτοῦ τοῦ ὄντως Θεοῦ μαθόντες cil. τὸν Ἰησοῦν Χριστὸν) καὶ ἐν δευτέρα χώρα ἔχοντες, πνεῦμά τε προφητικὸν τρέτη τάξει. Vgl. I, 3 u. I, 60. Auch bei Irenaeus finden sich Stellen, elche die Unterordnung zu begünstigen scheinen, z. B. II, 28, 6. 8; V, 18, 2: sper omnia quidem pater, et ipse est caput Christi; während nach andern suprüchen ihm der Logos ganz Gott ist und kein subordinirtes Wesen (vgl. 42, Note 10). "Es lässt sich in der That nicht leugnen, dass Ir. sich in issem Punkte widerspricht; und es würde ein durchaus verkehrtes und vergebies Bemühen sein, diesen Widerspruch durch künstliche Deutung verdecken vollen" Duncker S. 56; vgl. S. 70 ff. Dorner S. 409 ff. Tert. adv. Prax. 2: Tres autem non statu, sed gradu, nec substantia, sed forma, nec poteste, sed specie: unius autem substantiae et unius status et unius potestatis, sia unus Deus, ex quo et gradus isti et formae et species in nomine Patris t Filii et Spir. S. deputantur. Vgl. c. 4 ss.
- 2 So sagt Justin dial. c. Tryph. c. 56: Vater und Sohn seien nicht γνώμη, ndern ἀριθμῷ verschieden, und Tertullian (adv. Prax. c. 10) folgert aus dem stre, dass, wenn ich eine Frau habe, ich darum noch nicht die Frau selbst n, dass somit auch Gott, wenn er einen Sohn hat, noch nicht der Sohn selbst L Den Vorwurf des Tritheismus weist Tertullian zurück adv. Prax. 3: Simices enim quique, ne dixerim imprudentes et idiotae, quae major semper creentium pars est, quoniam et ipsa regula fidei a pluribus Diis seculi ad unicum : Deum verum transfert, non intelligentes unicum quidem, sed cum sua oecomia esse credendum, expavescunt ad oeconomiam. Numerum et dispositionem initatis, divisionem praesumunt unitatis; quando unitas ex semetipsa derivans initatem, non destruatur ab illa, sed administretur. Itaque duos et tres jam ctitant a nobis praedicari, se vero unius Dei cultores praesumunt, quasi non : unitas irrationaliter collecta hacresin faciat, et trinitas rationaliter expensa eritatem constituat. Vgl. c. 13 u. c. 22, wo er sich ausdrücklich darauf beaft, dass Christus nicht gesagt habe, er und der Vater seien Einer (unus), ondern Eins (unum), und diese Einheit auf die dilectio patris und das obsevium filii, mithin auf ein moralisches Verhältniss bezieht. Desgleichen Novaan de trin. 22: Unum enim, non unus esse dicitur, quoniam nec ad numerum fertur, sed ad societatem alterius expromitur. . . . . Unum autem quod ait, i concordiam et eandem sententiam et ad ipsam caritatis societatem pertinet, t merito unum sit pater et filius per concordiam et per amorem et per dileconem. Auch beruft er sich auf Apollos und Paulus 1 Cor. 3: qui autem lantat et qui rigat, unum sunt.
- <sup>3</sup> Ueber die verschiedenen Klassen von Unitariern s. oben §. 24 und §. 42 \*). s versteht sich von selbst, dass die, welche Christum für einen blossen Menthen hielten, auch von keiner Trinität etwas wissen konnten; man kann sie eistisch-rationalistische Antitrinitarier nennen: Gott war ihnen in seiner abracten Einheit so sehr von der Welt und in seinen Himmel gebannt, dass

<sup>\*)</sup> Dass schon Origenes zwei Klassen von Monarchianern unterschied, wovon die einen Jesum blos als praecognitum et praedestinatum hominem bezeichneten, während die andern die Gottheit Christi lehrten, aber die Gottheit des Sohnes mit der des Vaters identificirten, s. desem Epist. ad Tit. fragm. II. ed. Lommatssch. T. V. bei Neander, DG. S. 158. Vgl. die weitern Stellen bei Baur, DG. S. 454. Novatian de trin. 80.

auch in Christo keine Wohnung für ihn da war. Ganz anders die, welche gerade aus Furcht, Christum herabzusetzen, lehrten, dass Gott selbst unmittelbar in ihm Mensch geworden sei, ohne dass sie nöthig fanden, eine besondere Hypostase dafür zu erfinden; diese könnten wir eher mit Heinichen (de Alog. S. 34) modalistische, oder auch, wenn man das Verhältniss Gottes zu Christo dem zur Welt vergleichen will, pantheistische Antitrinitarier nennen, denn sie dachten sich Gott gleichsam ausgebreitet, ausgedehnt in die Person Christi. Dahin gehören die Vorläufer des Sabellius, Praxeas und Beryll, der eine von Tert., der andere von Orig. bekämpft. Die Meinung des Praxeas, dass Vater, Sohn und Geist einer und derselbe seien (ipsum eundemque esse), was im Grunde auf das spätere ὁμοούσιος hinauslief, wurde von Tertullian dahin gedeutet, ipsum patrem passum esse (adv. Prax. c. 20. 29)\*), woher der spätere Ketzername "Patripassiani", Philastr. Haer. 65. Aehnlich war die Meinung des Noët, Theod. Fab. Haer. III, 3: Ενα φασίν είναι θεόν και πατέρα, τών δλων δημιουργόν, άφανη μέν όταν έθέλη, φαινόμενον δὲ ήνίχα ᾶ**ν βούληται**. καὶ τὸν αὐτὸν ἀόρατον είναι καὶ ὁρώμενον, καὶ γεννητὸν καὶ ἀγέννητον, ἀγέννητον μέν έξ άρχης, γεννητόν δέ ότε έχ παρθένου γεννηθηναι ήθελησε· **απαθή** καὶ άθάνατον, καὶ πάλιν αὖ παθητόν καὶ θνητόν. Άπαθης γάρ ὧν, φησί, τὸ τοῦ σταυροῦ πάθος έθελήσας ὑπέμεινε· τοῦτον καλ υίὸν ὀνομάζουσι καλ πατέρα, πρός τὰς χρείας τοῦτο κάκεῖνο καλούμενον. Vgl. Epiph. Haer. VII, 1. Dorner S. 532: "Es verdient Anerkennung und Beachtung, dass Noët bereits den Patripassianismus vervollkommnet und ihn des ethnischen, Gottes Physis unmittelbar verendlichenden Scheines entkleidet, den er noch bei Praxeas gehabt." Die patripassianische wie die pantheistische Consequenz suchte Beryll dadurch zu vermeiden, dass er nach der Vereinigung mit der Menschheit einen Unterschied zugab, Eus. VI, 33: Βήρυλλος, ὁ μιπρῷ πρόσθεν δεδηλωμένος Βοστρῶν της Αραβίας επίσχοπος, τον εχχλησιαστιχόν παρεχτρέπων χανόνα, ξένα τενά της πίστεως παρεισφέρειν έπειρατο, τὸν σωτῆρα καὶ κύριον ἡμῶν λέγειν τολμ**ῶν μἡ** προυφεστάναι κατ' ίδιαν οὐσίας περιγραφήν πρό της είς άνθρώπους επιδημίας μηδέ μην θεότητα ίδίαν έχειν, άλλ' έμπολιτευομένην αὐτῷ μόνην τὴν πατρικήν. Vgl. Ulmann in der 🐁 24 Note 4 angef. Diss., und Fork, diss. christol. Beryll. Bostren. Nach Baw (Trin.-L. S. 289 u. DG. S. 474) würde Beryll in eine Klasse mit Artemon und Theodotus zu setzen sein; vgl. auch Meier (Trin.-Lehre S. 114), der jedoch einen gemüthlichen Unterschied zwischen ihnen annimmt. S. das Weitere bei Dorner S. 545. u. Neander DG. S. 161: "Es bleibt immer der natürlichste Schluss, dass Beryll keinen von beiden Klassen [der Monarchianer] gans angehört, sondern eine vermittelnde Haltung angenommen habe, was auch gans 🖼 seiner geschichtlichen Stellung passt." Gegen diese vermittelnde Stellung protestirt Baur a. a. O. auf's Nachdrücklichste. Eine vermittelnde Stellung hat er wohl nicht eingenommen, aber doch eine mittlere zwischen den beiden Klassen. In die Reihe der Männer von Noëts Richtung gehört auch Beron mit seinen Genossen, gegen welchen Hippolyt auftrat; worüber gleichfalls Dorner S. 536 ff. zu vergleichen.

4 Auf der einen Seite zwar stellt Origenes den Sohn dem Vater gleich, Hom. VIII in Jerem. 2 (Opp. III, p. 171): Πάντα γὰρ ὅσα τοῦ θεοῦ, τοιαῦτε

<sup>\*)</sup> Da Praxeas zugleich ein entschiedner Gegner des Montanismus war, so musste er von Tertullian den Vorwurf hören, er habe bei seiner Anwesenheit in Rom swei Geschäfte des Teufels zugleich betrieben: prophetiam expulit et heresin intuilt, paracletum fugavit et Patrem oracifait. Adv. Prax. I. Die Consequenumacherei Tertullians findet sich treffend nachgewiesen bei Baur, DG. S. 457.

ຂນ້ະ φ (ນໃຊ້) ໂστίν. Auch spricht er von den drei Hypostasen in der Trinit als den drei Quellen des Heils, so dass, wer nicht nach allen dreien dürs, Gott nicht finden kann, ebend. Hom. XVIII, 9 (Opp. III, p. 251 f.). Nichtsstoweniger tritt die Unterordnung stark hervor und bildet das Charakterische der origenistischen Lehre neben der strengen Hypostasirung. Der Sohn : δεύτερος θεός contra Cels. V, 608; vgl. VII, 735: Άξιος της δευτερευούσης πὰ τὸν δεὸν τῶν δλων τιμῆς. De orat. I, p. 222: "Ετερος κατ' οὐσίαν καὶ remesservos έστι ὁ υίὸς τοῦ πατρός. Der Bereich des Vaters erstreckt sich if das ganze Weltall, der des Sohnes auf die vernünftigen Geschöpfe, der s heil. Geistes auf die Heiligen (Christen), de princ. I, 3, 5: "Οτι ὁ μὲν θεὸς **λ πατής** συνέχων τὰ πάντα φθάνει εὶς ἔχαστον τῶν ὄντων, μεταδιος επάστο από τοῦ εδίου το είναι. ων γάρ ξυτιν. Ἐλάττων δε πρός τον **πέρα ὁ υίὸς φθάνων ἐπὶ μόνα τὰ λογικά · δεύτερος γάρ ἐστι τοῦ πτρός. "Ετι δὲ ἦττον τὸ πνε**ῦμα τὸ ἄγιον ἐπὶ μόνους τοὺς ἀγίις διέχνούμενος. "Ωστε κατά τουτο μείζων ή δύναμις του πατρός παρά τον το πρευμα το άγιον, πλείων δε ή του υίου παρά το πνευμα το άγιον, α πάλιν διαφέρουσα μαλλον τοῦ άγίου πνεύματος ἡ δύναμις παρά τὰ αλλα ve. Vgl. auch in Joh. Tom. II, 2 (Opp. T. IV, p. 50), we auch der philonihe Unterschied swischen Seos und o Seos urgirt wird. Sehr stark zeigt sich seh die Unterordnung darin, dass Origenes de orat. c. 15 (Opp. T. I, p. 222) u Gebet zum Sohne geradezu verwirft. Denn da der Sohn eine besondere ypostase ist, so müsste man entweder nur zum Sohne, oder nur zum Vater, ler zu allen beiden beten. Zum Sohne zu beten und nicht zum Vater, ist sserst ungeschickt (ἀτοπώτατον); zu beiden zu beten, geht nicht, weil man 1 Plural bitten müsste: παρασχέσθε, εὐεργετήσατε, επιχορηγήσατε, σώσατε, as schriftwidrig und dem Monotheismus entgegen wäre. Und so bleibt denn lein das Gebet zum Vater übrig. — Etwas anderes ist freilich das Gebet un Vater durch den Sohn, oder ein Gebet im uneigentlichen Sinn (invocatio?) untra Cels. V, 4 (Opp. I, p. 580): Πάσαν μέν γάρ δέησιν καὶ προσευχήν καὶ τευξιν και ευχαριστίαν άναπεμπτέον τῷ ἐπὶ πάσι θεῷ διὰ τοῖ ἐπὶ πάντων γγέλων άρχιερέως, εμψύχου λόγου και θεοῦ. Δεηπόμεθα δε και αὐτοῦ τοῦ λόw, zal εντευξόμεθα αὐτῷ, καὶ εὐχαριστήσομεν καὶ προσευξόμεθα δε, εαν δυώμεθα κατακούειν τῆς περί προσευχῆς κυριολεξίας καὶ καταχρήσεως (si modo ropriam precationis possimus ab impropria secernere notionem). Vgl. übrigens 43. Redepenning, Orig. II, S. 303 ff. Neander, DG. S. 161. Ueber die subdinatianische Trinitätslehre des Hippolytus ebend. (in den Zusätzen von Jaobi) S. 172.

## §. 47.

### Lehre von der Schöpfung.

. F. Rössler, philosophia veteris ecclesiae de mundo, Tub. 1783. 4. Möller, Geschichte der Kosmologie in der griechischen Kirche bis auf Origenes, Halle 1860. J. W. Hanne, die Idee der absoluten Persönlichkeit oder Gott und sein Verhältniss zur Welt, 1861. II. (2. Aufl. 1865.)

Auch in der Schöpfungslehre schloss sich, wie in der Lehre on Gott im Allgemeinen, die christliche Lehre an den Monotheismus des Judenthums an, indem die Erzählung der mosaischen Urzunde (Genes. 1) von dem schlichten gläubigen Sinne unbedenklich is Offenbarung hingenommen ward <sup>1</sup>. Auch die später erst (2

Macc. 7, 28) in die jüdische Theologie aufgenommene Bestimmung έξ οὐκ ὄντων fand im urchristlichen Bewusstsein Anklang?. Gegenüber der gnostischen Ansicht, welche den Weltschöpfer von dem höchsten Gott unterschied, sowie auch im Gegensatz gegen die von einigen unter ihnen 3 und auch von Hermogenes vorgetragene Behauptung von der Ewigkeit der Materie 4 hielt das orthodoxe Bekenntniss fest an dem Satze, dass Gott, der allmächtige Vater, der zugleich der Vater Jesu Christi ist, auch sei der Schöpfer Himmels und der Erde 5, und verwarf die Lehre von einer ewigen Materie 6. Nur der speculative Geist der Alexandriner konnte sich mit der empirischen Vorstellung von einer in der Zeit geschehenen Schöpfung nicht wohl begnügen, weshalb Origenes auch zu einer allegorischen Erklärung des Sechstagewerkes (Hexaëmeron) seine Zuflucht nahm 1 und, nach dem zweifelhaften, wenigstens schüchternen Vorgange des Clemens 8, bestimmter noch als dieser eine ewige Schöpfung lehrte, ohne jedoch die Ewigkeit der Materie als einer selbständigen Macht zu behaupten 9. Ganz anders Irenaeus, der von seinem praktischen Standpunkte aus alle Fragen darüber, was Gott vor der Schöpfung gemacht habe, zu den unziemlichen Fragen des menschlichen Fürwitzes rechnete 10.

- <sup>1</sup> Eine weitere Ausführung der mosaischen Schöpfungsgeschichte giebt suerst *Theophilus* (ad Autol. II, 10 ff.). Von der buchstäblichen Auffassung derselben entfernten sich dagegen die Alexandriner, vgl. Anm. 7—9.
- <sup>2</sup> Siehe Hebr. 11, 3 und die Commentatoren zu der Stelle. Demgemäss lehrt auch schon schon der Hirte des Hermas, lib. II, mand. 1: Πρῶτον πάντων πίστευσον, ὅτι εἶς ἐστιν ὁ θεὸς, ὁ τὰ πάντα πίσας καὶ καταρτίσας, καὶ ποιήσας ἐκ τοῦ μὴ ὄντος εἰς τὸ εἰναι τὰ πάντα. Vgl. Eus. V, 8. Nicht bei allen Vätern kommt indessen der Schöpfungsbegriff gleich rein heraus. So "tritt nirgends bei Justin die dem Emanatismus wie dem Dualismus entgegengesetzte christliche Ueberzeugung von der Schöpfung aus Nichts bestimmt kervor" (Duncker, zur christl. Logoslehre S. 19). Siehe das Weitere unten Anm. 6.
- <sup>3</sup> Ueber die dualistischen und emanatistischen Schöpfungstheorien des Cerinth, Bosilides, Valentin und der übrigen Gnostiker, sowie der Pseudo-Clementinen, s. Baur, DG. S. 520 ff. und Möller S. 189 ff.
- <sup>4</sup> Hermogenes, ein Maler, lebte gegen Ende des zweiten Jahrhunderts, wahrscheinlich zu Karthago. Er darf nicht zu den Gnostikern gezählt werden, deren Emanationslehre er keineswegs theilte; nur in Verwerfung einer Schöpfung aus Nichts trifft er mit ihnen zusammen. Nach Tertull. (adv. Hermog.) soll er gelehrt haben, Gott habe entweder aus sich selbst, oder aus nichts, oder aus etwas die Welt hervorgebracht. Nun aber konnte er die Welt nicht aus sich selbst hervorbringen, denn er ist untheilbar; auch nicht aus nichts, denn da er selbst das höchste Gut ist, so würde er eine vollkommen gute Welt erschaffen haben; somit blieb nichts übrig, als die Welt aus einer schon vorhandenen Materie zu bilden. Diese Materie (ελη) ist folglich gleich ewig wie Gott. Beide Principien standen von Anfang an einander gegenüber: Gott als der

rkende, Schaffende, die Materie als das Empfangende. Was in der Materie n bildenden Princip widerstrebt, das ist das Böse in der Welt. Als Beweis die Ewigkeit der Materie führt H. an, Gott sei von Ewigkeit her Herr gesen, müsse also auch von Ewigkeit her ein Object gehabt haben, auf das 1 seine Herrschaft bezog. Dem entgegnet Tert. adv. Herm. c. 3: Gott sei hl von Ewigkeit her Gott, nicht aber Herr gewesen: das eine sei der Name 1 ses Wesens, das andere der Macht (der Relation). Das Wesen allein sei ewiges zu denken. Die Relation Gottes zur Welt verglich er der des gnets zum Eisen. Gott wirkt demnach auf die Materie nicht durch den t seines Willens, sondern durch die Nähe seines Wesens. Vgl. (Guil.) Böhr, de Hermogene Africano, Sundiae 1832. 8. Leopold, Hermogenis de orie mundi sententia, Budissae 1844. Neander, KG. I, 3 S. 974 ff. Antign. 236 ff. 2. Aufl. Baur, DG. S. 524.

5 Im populären Bewusstsein war immer der Vater der Schöpfer, obwohl : Schöpfung durch den Sohn mit zur rechtgläubigen Lehre gehörte. Wir den daher bald den Vater, bald den Logos als den Weltschöpfer (δημιουργός, equis) genannt. So sagt Justin d. M. dial. c. Tr. c. 16 einfach: 'Ο ποιητής ν δίων θεός, vgl. Apol. I, 61: Τοῦ πατρός τῶν δίων καὶ δεσπότου θεοῦ. gegen wieder Coh. ad Graec. c. 15: Τὸν τοῦ θεοῦ λόγον, δι οὖ οὐρανὸς γη και πάσα εγένετο κτίσις, vgl. Apol. I, 64. Desgl. Theophilus ad Aut. 10: "Οτι έν τῷ λόγφ αὐτοῦ ὁ θεὸς πεποίηκε τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν καὶ εν αὐτοῖς, έφη 'Εν ἀρχῆ ἐποίησεν. Dieses ἐν ἀρχῆ wurde gleichbedeutend nommen mit διὰ τῆς ἀρχῆς und unter der ἀρχή der Logos verstanden, s. misch S. 335. Ebenso lehrt Irenaeus III, 11: Et haec quidem sunt principia angelii, unum Deum fabricatorem hujus universitatis, eum qui et per proetas sit annunciatus et qui per Moysem legis dispositionem fecerit, Patrem mini nostri Jesu Christi annunciantia et praeter hunc alterum Deum neentia, neque alterum patrem. Dagegen wieder V, 18, 3: Mundi enim factor re verbum Dei est: hic autem est Dominus noster, qui in novissimis tempoas homo factus est, in hoc mundo existens et secundum invisibilitatem conet quae facta sunt omnia, et in universa conditione infixus, quoniam verbum i gubernans et disponens omnia et propter hoc in sua venit. Oefter denkt h auch Iren. Sohn und Geist als die Hände Gottes, wodurch er alles gehaffen habe. Ueber den Sinn dieser Vorstellung (gegen Baur's Erklärung) Duncker S. 68. Dass Clemens von Alexandrien den Logos schlechthin den eltschöpfer nennt (mit Philo), vgl. oben §. 42, Note 8. Ueber die verschiedea Benennungen ποιητής, ατιστής, δημιουργός s. Suicer unter dem letztern orte.

6 Theoph. ad Autol. II, 4 gegen die Platoniker: Εὶ δὲ θεὸς ἀγέννητος καὶ η ἀγέννητος, οὐκ ἔτι ὁ θεὸς ποιητής τῶν ὅλων ἔστι. Vgl. III, 19 ff. und m. fragm. sermonis ad Demetr. p. 348 (467 Grabe). Tert. adv. Hermog. cl. Ann. 4. Mehr an die platonische Vorstellung schliessen sich dagegen utin d. M. u. Athenagoras an; zwar nicht so, dass sie nach dem Vorgange ilo's (de mundi opif. 2) ausdrücklich Gott und Hyle als δραστήριον und πατικόν αῖτιον einander gegenüberstellen, oder überhaupt die Materie für gleich ig mit Gott halten, aber doch tritt bei ihnen der Gedanke, dass auch die η von Gott geschaffen sei, nicht deutlich genug hervor; sie scheinen sich t dem Gedanken zu begnügen, dass Gott aus der ihm vorliegenden formen Materie die Welt geschaffen habe. Justin Apol. I, 10: Πάντα τὴν ἀρχὴν αθὸν ὅντα δημιουργῆσαι αὐτόν (θεὸν) ἔξ ἀμόρφον ῦλης . . . δεδιδάγμεθα, vgl. 59. Athenag. (legat. 15) vergleicht die schöpferische Thätigkeit Gottes der

künstlerischen des Töpfers, der aus dem Thon ein Gefäss bildet: ohne diese bildende Hand des Künstlers wäre die Materie nicht κόσμος geworden, es hätte ihr die Gliederung und Gestalt (διάκρισις, σχημα) gefehlt; vgl. c. 19. und Möller a. a. O. S. 146 ff. Anders freilich die Cohort. ad Graecos c. 22, wo aufs Bestimmteste zwischen δημιουργός und ποιητής unterschieden wird: δ μὲν γὰς ποιητής οὐδενὸς ἐτέρου προσδεόμενος ἐτ τῆς ἐαυτοῦ δυνάμεως καὶ ἐξουσίας ποιεῖ τὸ ποιούμενον ὁ δὲ δημιουργός, τὴν τῆς δημιουργίας δύναμιν ἐτ τῆς ῦλης εἰλης ως, κατασκευάζει τὸ γινόμενον. Auch Tatian weist den Gedanken an eine schon vorhandene Materie aufs Entschiedenste ab, Orat. 3 (5). Möller S. 156 f.

- <sup>7</sup> De princ. IV, 16 (Opp. I, p. 174 f.): Τίς γὰο νοῦν ἔχων οἰήσεται πρώτην καὶ δευτέραν καὶ τρίτην ἡμέραν, ἔσπέραν τε καὶ πρωΐαν χωρὶς ἡλίου γεγονένω καὶ σελήνης καὶ ἄστρων; κτὶ. Vgl. §. 33, Note 4.
- 8 Nach Photius bibl. cod. c. IX p. 89 soll schon Clemens v. Alex. eine anfangslose Materie (ύλην ἄχρονον) gelehrt haben, womit zu vergl. Strom. VI, 16 p. 812: Οὐ τοίνυν, ὥσπερ τινὲς ὑπολαμβάνουσι τὴν ἀνάπαυσιν τοῦ θεοῦ, πέπαυται ποιῶν ὁ θεός ἀγαθὸς γὰρ ὧν, εἰ παύσεταί ποτε ἀγαθοεργῶν, καὶ τοῦ θεὸς εἰναι παόσεται. Und p. 813: Πῶς δ' ἄν ἐν χρόνφ γένοιτο κτίσις συγγενομένου τοῖς οὐσι καὶ τοῦ χρόνου. Dies spricht allerdings gegen eine Schöpfung in der Zeit. Nichtsdestoweniger erkennt Clemens die Welt aufs Bestimmtesta als ein Schöpferwerk Gottes an, z. B. Coh. p. 54 f.: Μόνος γὰρ ὁ θεὸς ἐποίσεν, ἐπεὶ καὶ μόνος ὅντως ἐστὶ θεός· ψιλῷ τῷ βούλεσθαι δημιουργεῖ, καὶ τῷ μόνον ἐθελῆσαι αὐτὸν ἔπεται τὸ γεγενῆσθαι.
- <sup>9</sup> Zwar tritt auch Origenes der Ewigkeit der Materie (im heidnischen und häretischen Sinne) entgegen, de princ. II, 4 (Redep. p. 164) und noch an andern Stellen, z. B. Commentar. in Joh. XXXII, 9 (Opp. T. IV, p. 429); aber wenn er auch seinem Idealismus zufolge der Materie, die er für den Sitz des Bösen hielt, die Ewigkeit absprach, so hinderte dies doch nicht, dass er nicht eine ewige Schöpfung zahlloser idealer Welten annahm, lediglich aus dem Grunde, weil er sich so wenig als Clemens Gott müssig denken konnte (otiosam enim et immobilem dicere naturam Dei, impium est simul et absurdum), de princ. III, 5 (Opp. T. I, p. 149; Redep. p. 309): Nos vero consequenter respondebimus, observantes regulam pietatis et dicentes: Quoniam non tunc primum, cum visibilem istum mundum fecit Deus, coepit operari, sed sicut post corruptionem hujus erit alius mundus, ita et antequam hic esset, fuisse alios credimus. Ob Origenes mit dem "nos" seinen Glauben der Kirche aufdringen wolle, oder ob es blos als schriftstellerischer Pluralis zu fassen ist? s. Rössler, Bibl. der Kirchenväter I, S. 177, und dagegen Schnitzer S. 228 f. Vgl. über das Ganze Thomasius S. 153 ff. 169 ff. Redepenning II, S. 292 ff. Ueber den Zusammenhang der Schöpfungslehre des Orig. mit seiner Annahme von der Präexistenz und dem Fall der Seelen (§. 55. 63.) s. Baur, DG. S. 537. und Möller S. 554. Unter anderem sieht Orig. in dem biblischen Ausdrucke καταβολή κόσμου den Abfall. Darunter versteht aber Origenes nicht einen Abfall Gottes von sich selbst. Die Welt bleibt ihm dennoch der Inbegriff göttlicher Macht- und Liebeserweisung.
- 10 Iren. II, 28 p. 157 (II, 47 p. 175 Grabe): Ut puta, si quis interroget: Antequam mundum faceret Deus, quid agebat? dicimus: Quoniam ista responsio subjacet Deo. Quoniam autem mundus hic factus est apotelestos a Deo, temporale initium accipiens, Scripturae nos docent; quid autem ante hoc Deus ait operatus, nulla scriptura manifestat. Subjacet ergo haec responsio Deo.

leber die wichtige Stellung, welche die Lehre des Irenaeus von der Schöpfung seinem theologischen System (den Gnostikern gegenüber) einnimmt, s. Duncker S. 8. und ganz besonders Möller a. a. O. S. 478 ff.

it der Schipfung steht die Erhaltung in Verbindung. Wie die Welt durch den Logos geschaffen ist, so ist ihr auch durch ihn ihr Bestand gesichert, vorzüglich aber wird dem Geiste Gottes als Lebensgeiste die Erhaltung zugeschrieben. Alle Creatur wird (nach Theophilus ad Autol. II) von dem πνεύμα σεού, und dieses selbst wieder sammt der Schöpfung von der Hand Gottes umfasst. Tatian unterscheidet indessen dieses kosmische πνεύμα (κατά διακόν von dem heil. Geist im engern Sinne (orat. ad Graec. 12). Nach Althenageras (legat. 16) tritt Gott selbst in unmittelbar thätige Beziehung der Welt. Häufig dachte man sich endlich auch die Erhaltung und Regierung der Welt durch die Engel vermittelt (s. unten), vgl. Höller a. a. O. S. 174 ff.

### §. 48.

## Vorsehung und Weltregierung.

Wenn gleich der Satz, dass die Welt um des Menschen willen orhanden sei, in eudämonistischen Egoismus ausarten kann, so at er doch seinen tiefern Grund in dem Gefühl von einem speciischen Unterschied des Menschen von allen andern Geschöpfen, renigstens dieser Erde, und findet auch in Andeutungen der heiigen Schrift seine Rechtfertigung 1. Demgemäss betrachten die hristen die Schöpfung als einen freiwilligen Liebesact Gottes, inlem ja Gott der Creaturen zu seiner eigenen Verherrlichung nicht edürfe?. Indem aber der Mensch als der Zweck der Schöpfung resetzt wird 3, ist er auch ganz vorzüglich der Gegenstand der töttlichen Fürsorge, und der ganze grosse Haushalt der Schöpfung, nit seinen Gesetzen wie mit seinen Wundern, wird den höhern wecken der göttlichen Menschenerziehung dienstbar. Die christiche Lehre von der Vorsehung, wie sie von den Vätern der Kirche m Gegensatz gegen die Einwürfe der antiken Weltweisheit festrehalten wurde 4, ist eben so weit entfernt von dem Stoicismus und ler starren Lehre einer είμαρμένη bei den Gnostikern 5, als wieder on dem Epikuräismus, der es der Gottheit unwürdig hält, um Ienschliches sich zu bekümmern 6; doch suchten auch hier besoners die alexandrinischen Lehrer in der Vorstellung, dass Gott nch des Einzelnen sich annehme, das Anthropomorphische mögichst zu vermeiden 7 und die menschliche Freiheit 8 ebensowohl als ie göttliche Liebe und Gerechtigkeit in der Theodicee zu retten 9.

<sup>1</sup> Matth. 6, 26. 1 Cor. 9, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Z. B. Clemens von Al. Paed. III, 1 p. 250: 'Ανενδεής δὲ μόνος ὁ Θεὸς αλ χαίρει μάλιστα μὲν χαθαρεύοντας ἡμᾶς ὁρῶν τῷ τῆς διανοίας χόσμφ.

<sup>3</sup> Justin M. Apol. I, 10: Καὶ πάντα τὴν ἀρχὴν ἀγαθὸν ὄντα δημιουργῆσαι ἐτὸν ἐξ ἀμόρφου ὅλης δι' ἀνθρώπους δεδιδάγμεθα. Auch nach Athenacers de resurt. c. 12 hat Gott dem Menschen nicht διὰ χρείαν ἐδίαν geschafm; gleichwohl aber nicht μάτην, sondern δι' ἐαυτὸν (was auf Gott zu beziehen):

- d. h. "er hat ihn geschaffen, nicht um von ihm etwas zu haben, sondern ihm etwas zu geben, ihn an seiner Weisheit und Güte theilnehmen zu lassen" Möller a. a. O. S. 144. Aehnlich Iren. V, 29, 1; IV, 5, 1; IV, 7, 4 (vgl. Duncker S. 78 ff.). Tert. adv. Marc. I, 13: Ergo nec mundus Deo indignus; nihil etenim Deus indignum se fecit, esti mundum homini, non sibi fecit. Orig. contra Cels. IV, 74 p. 558 f. und ibid. 99 p. 576: Κέλσος μὲν οὖν λεγέτω, ὅτι οὖχ ἀνθρώπω, ὡς οὖδὲ λέοντι, οὖδ΄ οἶς ὀνομάζει. Ἡμεῖς δ΄ ἐροῦμεν Οὐ λέοντι ὁ δημιουργὸς, οὖδὲ ἀετῷ, οὖδὲ δελγῖνι ταῦτα πεποίηχεν, ἀλλὰ πάντα διὰ τὸ λογικὸν ζῶον.
- 4 S. die Einwürfe des Caecilius bei Min. Fel. c. 5 ff. und dagegen die Rede des Octavius c. 17. 18. 20. 32, und bes. die schöne Stelle c. 33: Nec nobis de nostra frequentia blandiamur: multi nobis videmur, sed Deo admodum pauci sumus. Nos gentes nationesque distinguimus: Deo una domus est mundus hic totus. Reges tantum regni sui per officia ministrorum universa novere: Deo indiciis opus non est; non solum in oculis ejus, sed et in sinu vivimus. Vgl. Athenag. leg. c. 22 in calce. Es ist indessen richtig bemerkt worden, dass "die Lehre von der Vorsehung zu allen Zeiten der Kirche weniger lehrhaft entwickelt, als apologetisch und erbaulich dargestellt worden ist" Kahnis, Kirchengl. S. 47.
- Ueber die Meinung des Gnostikers Bardesanes von der είμαςμένη und dem Einfluss der Gestirne vgl. Photius, bibl. cod. 223. Eus. Praep. VI, 10, 6—28. Neander, gnost. Systeme S. 198. Baur, Gnosis S. 234. u. DG. S. 539. Kühner, Astronomiae et astrologiae in doctrina Gnosticorum vestigia, Hildburgh. 1833. In wie weit der ihm zugeschriebene "Dialog über das Schicksal", der als "Buch der Gesetze der Länder" (syrisch in Cureton's Spicileg. syriacum veröffentlicht, London 1855, und durch Merx deutsch bearbeitet, Halle 1863), wirklich von Bardesanes herrühre, darüber siehe Hilgenfeld, Bardesanes, der letzte Gnostiker, Leipz. 1864, der es bestreitet und zugleich S. 29 ff. einen Abriss der bardesanischen Lehre giebt, mit Zuziehung anderweitiger Quellen. Ueber dessen astrologischen Fatalismus insbesondere siehe S. 56 ff. Wäre der Dialog ächt, so würde Bardesanes eher den Bestreitern, als den Vertheidigern des Fatalismus zuzuzählen sein. Ueber das Verhältniss des Dialogs zu den Recognitionen des Pseudo-Clemens s. S. 123 ff.
- <sup>6</sup> S. bes. die Einwendungen des Celsus bei Origenes: Gott bekümmere sich um die Menschen so wenig als um die Affen und Fliegen u. s. w., besonders im vierten Buch. War auch Celsus kein Epikuräer, wofür ihn indessen Origenes und Lucian ausgeben, sondern (nach Neander) eher Platoniker, oder (nach Hase) Eklektiker, so waren doch wenigstens diese Aeusserungen den epikuräischen conform.
- <sup>7</sup> Vor Gott ist nach Clemens der Gegensatz des Ganzen und des Einzelnen verschwunden (vgl. auch Min. Fel. Note 4): 'Αθρόως τε γὰρ πάντα καὶ ἔκαστον ἐν μέρει μιῷ προσβολῷ προσβλέπει Strom. VI, p. 821. Vgl. die Polemik des Origenes gegen den Celsus a. a. O.
- 8 Die später so genannte Lehre vom concursus finden wir schon bei Clemens, Strom. VI, 17 p. 821 ff. Vieles entsteht durch menschliche Berechnung, aber doch so, dass es von Gott gleichsam wie vom Blitz entzündet wird (τὴν ἔναυσιν εἰληφότα). So wird die Gesundheit durch ärztliche Kunst, die gute Haltung des Körpers durch die Fechtkunst, der Reichthum durch die industrielle Tüchtigkeit (χρηματιστική τέχνη) erhalten; doch immer so, dass die göttliche πρόνοια und die menschliche συνέργεια zussmmenwirken.

• Vgl. §. 39, Note 8. Gegen die Gnostiker, welche das Böse nicht vom höchden Gott ableiteten, sondern vom Demiurgen, bemerkt Irenaeus adv. Haer. IV, 39 p. 285 (IV, 76 p. 381 Gr.), dass durch den Gegensatz des Guten und Bösen in der Welt das erstere nur um so heller hervorleuchte; auch können tie Geister durch Unterscheidung des Guten und Bösen sich üben; wie sollten ie ersteres kennen, ohne einen Begriff vom Gegentheil zu haben? Uebrigens schneidet auch hier Irenaeus alle weitern Fragen mit der kategorischen Zurechtweisung ab: Non enim tu Deum facis, sed Deus te facit. Si ergo opera Dei es, manum artificis tui expecta, opportune omnia facientem: opportune autem, mantum ad to attinet, qui efficeris. Praesta autem ei cor tuum molle et tractabile, st custodi figuram, qua te figuravit artifex, habens in temetipso humorem, ne induntus amittas vestigia digitorum ejus . . . . und dann weiter: Si igitur tradideris ei, pred est tuum, i. e. fidem in eum et subjectionem, percipies ejus artem et eris perfectum opus Dei. Si autem non credideris ei et fugeris manus ejus, erit causa imperfectionis in te, qui non obedisti, sed non in illo, qui vocavit etc. Auf ale Falle die beste und körnigste Theodicee! — Athenagoras (leg. c. 24) leitet die Unordnungen in der Welt von dem Teufel und den Dämonen ab (vgl. §. 51), und Cyprian (ad Demetrianum) aus der Beschaffenheit der Welt selbst, die zu altern anfängt und ihrer Auflösung entgegengeht. Für den speculativen Geist des Origenes lag in dem Dasein des Uebels ein Reiz, sich den Ursprung desselben zu erklären, obwohl er sich die Schwierigkeit davon nicht verhehlte, vgl. bes. de princ. II, 9 (Opp. I, p. 97; Redep. p. 214; Schnitzer S. 140 ff.); contra Cels. IV, 62 s. p. 551 (im Auszug bei Rössler Bd. I, S. 232 ff.). Von den verschiedenen Rechtfertigungsgründen braucht er unter andern auch den, dass die Uebel in der Welt dazu dienen, den menschlichen Scharfsinn (die Erfindungsgabe u. s. w.) zu üben; doch macht er besonders auch auf den Zusammenhang der physischen Unvollkommenheiten mit den moralischen, des Cebels mit der Sünde, aufmerksam. Vgl. das Urtheil von Thomasius über die Theodicee des Origenes, S. 57 f.

# **§. 49.**

## Angelologie und Dämonologie.

Seier, thesaur. s. v. Eyyolog. Cotta, disputationes II, succinctam doctrinae de angelis historiam exhibentes, Tub. 1765. 4. Schmid, hist. dogm. de angelis tutelaribus, in lligens historiatheol. Abhandlungen, Bd. I, S. 24—27. Keil, de angelorum malorum et daemoniorum cultu apud gentiles, opusc. acad. p. 584—601. (Gaab) Abhandlungen zur Dogmengeschichte der altesten griechischen Kirche, Jena 1790. S. 97—136. Usteri, paulin. Lehrbegriff, 4. Ausg. Anhang 3. S. 241 ff.

Einen nicht unwichtigen Anhang zum Lehrstücke von der Schöpfung, Vorsehung und Weltregierung bildet die Lehre von den Engeln, dem Teufel und den Dämonen, theils insofern die Engel (nach der herrschenden Ansicht) als Geschöpfe zum Ganzen der Schöpfung mitgehören, theils insofern sie von Andern als mitwirkend bei der Schöpfung gedacht oder als Werkzeuge der speciellen Vorsehung betrachtet wurden; während die Lehre vom Teufel und den Dämonen in genauer Verbindung steht mit der Lehre vom physischen und moralischen Uebel in der Welt.

# §. 50.

## Die Engel.

Obwohl nach der Versicherung des Origenes die erste Kirche kein förmliches Dogma darüber feststellte <sup>1</sup>, so finden wir doch schon mehrere Bestimmungen über das Wesen der Engel <sup>2</sup>. So wurde die Vorstellung, wonach sie mit Theil genommen haben sollen an der Schöpfung, frühzeitig verworfen <sup>3</sup> und dagegen der Begriff der Creaturen und dienstbaren Geister festgehalten <sup>4</sup>; ja, im Gegensatz gegen die Emanations- und Aeonenlehre <sup>5</sup>, wurden den Engeln Körper, wenn auch weit feinere als die menschlichen, sugeschrieben <sup>6</sup>. Die Idee der Schutzengel schloss sich zum Theil an die mythische Vorstellung von den Genien an <sup>7</sup>. Von eigentlicher Verehrung der Engel aber innerhalb der katholischen Kirche lassen sich in dieser Periode noch keine sichern Spuren nachweisen <sup>8</sup>.

- <sup>1</sup> De princ. procem. 10 (Opp. I, p. 49; *Redep.* p. 95): Est etiam illud in ecclesiastica praedicatione, esse angelos Dei quosdam et virtutes bonas, qui ei ministrant ad salutem hominum consummandam; sed quando isti creati sint, vel quales aut quomodo sint, non satis in manifesto designatur.
- <sup>2</sup> "Die Lehre von den Engeln bildet ein, wenn auch sehr schwankendes, dock mit sichtlicher Vorliebe aufgefasstes Element der patristischen Dogmatik" Semisch, Justin d. M. II, S. 339. Vgl. Athenag. leg. 24. u. den folgenden §. Anm. 1.
- <sup>3</sup> Irenaeus I, 22 u. 24 (gegen die Meinungen des Saturninus und Karpokrates) vgl. II, 2 p. 117: Si enim (Deus) mundi frabricator est, angelos ipse fecit aut etiam causa creationis eorum ipse fuit. III, 8, 3: Quoniam enim sive angeli, sive archangeli, sive throni, sive dominationes ab eo, qui super omnes est Deus, et constituta sunt et facta sunt per verbum ejus. Vgl. auch IV, 6, 7: Ministra tei (patri) ad omnia sua progenies et figuratio sua, i. e. Filius et Spir. S., verbum et sapientia, quibus serviunt et subjecti sunt omnes angeli. Vgl. Duncker S. 108 ff. und Baur, Trin.-Lehre S. 175, der in der engen Verbindung, in welcher bei den ältesten Vätern die Engel so oft mit den Personen der Trinität erscheinen, einen Beweis sieht, wie sehr die Trinitätsvorstellung noch eine ins Unbestimmte zerfliessende war. Dass aber die Engel, wenn gleich Geschöpfe, doch einer frühern Schöpfung angehören, lehrt Origenes mit Bezug auf die Stelle Hiob 38, 7 in seinem Commentar zu Matth. 18, 27 (Opp. III p. 692).
- 4 "Justin d. M. fasst die Engel als persönliche Wesen, als Subjects von dauernder Permanenz" Semisch II, S. 341. Dial. cum Tr. c. 128: "Οτι μέν οὐν εἰσὶν ἄγγελοι, καὶ ἀεὶ μένοντες, καὶ μὴ ἀναλυόμενοι εἰς ἐκεῖνο, ἐξ οὖπες γεγόνασιν, ἀποδέδεικται. Athenag. leg. c. 10: Πλῆθος ἀγγέλων καὶ λειτουργῶν φαμεν, οὖς ὁ ποιητὴς καὶ δημιουργὸς κόσμου θεὸς διὰ τοῦ πας' αὐτοῦ λόγου διένειμε καὶ διέταξε περί τε τὰ στοιχεῖα εἰναι καὶ τοὺς οὐρανοὺς καὶ τὸν κόσμον καὶ τὰ ἐν αὐτῷ καὶ τὴν τούτων εὐταξίαν, vgl. c. 24, u. Clem. Strom. VI, 17 p. 822. 824, wonach den Engeln Provinzen, Städte u. s. w. zur Verwaltung übergeben sind. Indessen unterscheidet Clem. den ἄγγελος (im Singular), τῆτη ηκὶνς, von den übrigen Engeln, und bringt ihn in einige Verwandtschaft mit dem

29. ob er ihn gleich diesem unterordnet; vgl. Strom. VII, 2 p. 831. 832. 33. Auch redet er von einem mythischen Angelus Jesus, Paed. I, 7 p. 133, rorüber G. Bulli, def. fidei nic. sect. I, cap. 1 (de Christo sub angeli forma pparente) Opp. Lond. 1703. fol. p. 9. Ueber die Geschäfte der Engel weiss rigenes schon zu sagen, welches Gebiet einem jeden Engel angewiesen ist. laphael hat es mit den Seuchen, Gabriel mit dem Krieg, Michael mit dem lebet zu thun, de princ. I, 8, 1. Die Engel sind die unsichtbaren γεωργοί u. Επούμοι, die in der Natur walten, contra Cels. VIII, 31 (Opp. I. p. 764); ibid. 7, 29 (Opp. I, p. 598) und Hom. XII. in Luc. (Opp. III, p. 945).

\*\* Philo hatte bereits die persönlichen Engel (z. B. die Cherubim) in göttiche Kräfte umgewandelt, s. Dähne S. 227 ff. Auch führt Justin d. M. an, lass zu seiner Zeit Einige sich die Engel im Verhältniss zu Gott gedacht hätten rie die Strahlen im Verhältniss zur Sonne (dem Logos analog), verwirft aber isese Meinung aufs Entschiedenste, Dial. c. Tr. c. 128. — Vgl. Tortull. adv. rax. c. 3 (im Zusammenhang mit der Trinitätslehre): Igitur si et monarchia ivina per tot legiones et exercitus angelorum administratur, sicut scriptum est: Millies millia assistebant ei, et millies centena millia apparebant ei: nec ideo unius esse desiit, ut desinat monarchia esse, quia per tanta millia virtuman procuratur etc.

<sup>5</sup> Justin d. M. hebt am meisten eine der menschlichen analoge Körperlichkeit der Engel hervor. Ihre Speise ist das Manna Ps. 78, 25; und die beiden Engel, welche nach Gen. 18, 1 ff. dem Abraham erschienen, haben (hierin von dem sie begleitenden Logos sich unterscheidend) die ihnen vorgesetzte menschiche Kost wirklich und in gemein menschlicher Weise genossen, vgl. dial. c. Tr. c. 57 und dazu Semisch II, S. 343. Auch in intellectueller und sittlicher Beziehung stellt Justin die Engel ziemlich tief, Semisch S. 344 f. - Tertull. macht auf den Unterschied aufmerksam, der rücksichtlich der Körperlichkeit rwischen Christus und den Engeln stattfindet, de carne Christi c. 6: Nullus unquam angelus ideo descendit, ut crucifigeretur, ut mortem experiretur, ut a norte suscitaretur. Si nunquam ejusmodi fuit causa angelorum corporandorum, babes causam, cur non nascendo acceperint carnem. Non venerant mori, ideo see nasci. . . . Igitur probent angelos illos, carnem de sideribus concepisse. Si non probant, quia nec scriptum est, nec Christi caro inde erit, cui angelorum accommodant exemplum. Constat, angelos carnem non propriam gestasse, utpote naturas substantiae spiritalis, et si corporis alicujus, sui tamen generis; in carnem autem humanam transfigurabiles ad tempus videri et congredi cum bominibus posse. Igitur, cum relatum non sit, unde sumpserint carnem, relinmitur intellectui nostro, non dubitare, hoc esse proprium angelicae potestatis, x nulla materia corpus sibi sumere . . . . Sed et, si de materia necesse fuit angelos sumpsisse carnem, credibilius utique est de terrena materia, quam de allo genere coelestium substantiarum, cum adeo terrenae qualitatis extiterit, ut terrenis pabulis pasta sit. Tatian or. c. 15: Δαίμονες δε πάντες σαρχίον μεν πό πέπτηνται, πνευματική δε έστιν αὐτοῖς ή σύμπηξις, ώς πυρός, ώς άξρος. Diese ätherischen Körper der Engel können jedoch nur von solchen geschaut werden, in welchen der Geist Gottes lebt, nicht von den natürlichen Menschen (Psychikern). — Relativ konnte man sie dann freilich auch wieder als unkörperliche Geschöpfe bezeichnen, wie denn schon Ignat. ad Trall. sie ἀσωμάτους ψύσεις nennt; auch sagt Clem. Strom. VI, 7 p. 769, sie hätten weder Ohren, noch Zungen, noch Lippen, noch Eingeweide und Respirationswerkzeuge u. s. w. Vgl. Orig. princ. in procem. §. 9, der indessen auch zwischen leiblicher und unleiblicher Existenz schwankt. Ob überhaupt in der alten Kirche eine reine Spiritualität der Engel gelehrt werde? s. Semisch II, S. 342. Auch die sittliche Natur der Engel wurde schon in Betracht gezogen, und die Frage erörtert, ob sie gut seien der Substanz nach, oder blos durch den guten Gebrauch, den sie von der Freiheit des Willens machen. Orig. behauptet entschieden das Letztere, de princ. I, 5, 3.

7 Diese Idee findet sich schon bei Hermas im Hirten, lib. II, mand. VI, 2: Δύο είσιν ἄγγελοι μετὰ τοῦ ἀνθυώπου, εῖς τῆς δικαιοσύνης και εἰς τῆς πονηρίας· και ὁ μὲν τῆς δικαιοσύνης ἄγγελος τρυψερός ἐστι και αισχυντηρός και πρᾶος και ήσύχιος. "Όταν ούν ούτος έπι την καρδίαν σου άναβή, εύθεως λαιεί μετά σοῦ περὶ δικαιοσύνης, περὶ άγνείας, περὶ σεμνότητος καὶ περὶ αὐταρκείας, καὶ περὶ παντός ἔργου δικαίου, καὶ περὶ πάσης ἀρετῆς ἐνδόξου. Ταῦτα πάντα ύταν εἰς τὴν χαρδίαν σοῦ ἀναβή, γίνωσκε, ὅτι ὁ ἄγγελος τῆς δικαιοσύνης μετὰ σοῦ έστιν. Τούτφ οὖν πίστευε καὶ τοῖς ἔργοις αὐτοῦ, καὶ ἐγκρατής αὐτοῦ γενου. "Όρα ουν και του άγγελου της πονηρίας τα έργα. Πρώτον πάντων όξυχολός έστι και πικρύς και άφρων, και τὰ έργα αὐτοῦ πονηρά καταστρέφοντα τοὺς δούλους του θεου. "Όταν αὐτὸς ἐπὶ τὴν καρδίαν σου ἀναβή, γνῶθι αὐτὸν ἐπὸ. των ἔργων αὐτοῦ (fragm. ex doctr. ad Antioch.) vgl. den lat. Text. Justin M. Apol. II, 5: ὁ θεὸς τὸν πάντα κόσμον ποιήσας καὶ τὰ ἐπίγεια ἀνθρώποις ύποτάξας . . . τὴν μὲν τῶν ἀνθρώπων καὶ τῶν ὑπὸ οὐρανὸν πρό**νοιαν ἀγγέλοις,** ους έπι τούτοις έταξε, παρέδωχεν. Wenn Clemens und Origenes den Engeln Städte und Provinzen zur Verwaltung übergeben (s. Note 4), so hängt dies auch wieder mit den persönlichen Schutzengeln zusammen; vgl. Clem. Strom. V, p. 700 u. VII, p. 833, und die oben angeführte Stelle bei Origenes; Schmid a. a. O. Ein Hauptgeschäft der Engel ist auch, dass sie die Gebete der Menschen vor Gott bringen, Orig. contra Cels. V, 4. u. Tert. de orat. c. 12, der von einem eigenen Gebetsengel redet.

8 Col. 2, 18 ist schon von einer θρησκεία των αγγέλων die Rede, welche der Apostel missbilligt, vgl. Apoc. 19, 10. 22, 9. Ob Justin d. M. die Engel unter die Gegenstände der Christenverehrung zähle, hängt lediglich von der Erklärung der Stelle ab Apol. I, 6: Αθεοι κεκλήμεθα καὶ ὁμολογουμεν τών τοιούτων νομιζομένων θεών άθεοι είναι, άλλ' ούχι τοῦ άληθεστάτου και πατρός δικαιοσύνης και σωφροσύνης και των άλλων άρετων, άνεπιμίκτου τε κακίας θεοῦ ἀλλ' ἐχεῖνόν τε χαὶ τὸν παρ' αὐτοῦ υίὸν ἐλθόντα χαὶ διδάξαντα ήμᾶς ταῦτα καὶ τὸν τῶν ἄλλων ἐπυμένων καὶ ἐξομοιουμένων άγαθών άγγέλων στρατόν, πνεῦμά τε τὸ προφητι**χόν** σεβόμεθα και προσκυνουμεν, λόγω και άληθεία τιμώντες. Hier kommt alles darauf an, ob der Accusativ τον των αλλων . . . στρατόν von σεβόμεθα χαὶ προσχυνοῦμεν oder von διδάξαντα abhängig gemacht und wonach interpungirt wird. Die meisten der Neuern entscheiden sich für die erstere, und richtigere Erklärung. So auch Semisch, der zu vergleichen S. 350 ff. Möhler, Patrologie S. 240\*), sieht sowohl in dieser Stelle, als in Athenag. leg. 10 ein Zeugniss für die römisch-katholische Engel- und Heiligenverehrung, während doch letzterer c. 16 die Engelverehrung auf das Bestimmteste mit den Worten abweist: Οὐ τὰς δυνάμεις τοῦ θεοῦ προσίοντες θεραπεύομεν, ἀλλὰ τὸν ποιητήν αὐτῶν καὶ δεσπότην. Vgl. Clem. Strom. VI, 5 p. 760. Orig. contra Cels. V, 4, 5 (Opp. I, p. 580) u. VIII, 13 (ibid. p. 751) bei Münscher (v. C.) Bd. I, S. 84 f. Nach Origenes beten vielmehr die Engel mit uns und für uns, vgl. contra

e) In einem frühern Aufsatze (Tüb. theolog. Quartalschrift 1833, H. 1 8.53 ff.) hatte Möhler die Ansicht, dass hier von einem Engelcult die Rede sei, verworfen, Vgl. noch Studien u. Kritiken 1833. u. Banr, DG. S. 551.

Cels. VIII, 64 p. 789; Hom. in Num. XXIV (Opp. III, p. 362). Wenn aber such nicht göttlicher Verehrung fähig, so sind doch nach Origenes die Engel zeesβύτεροι καὶ τιμιώτεροι οὐ μόνον τοῦ ἀνθρώπου, ἀλλὰ καὶ πάσης μετ' αὐτοὸς κοσμοποιίας (Comment. in Matth. XV, 27). Das εὐψημεῖν u. μακαρίζειν, das er für die Engel in Anspruch nimmt (contra Cels. VIII, 57), musste bald sa Anrufung und endlich zu Anbetung derselben führen. Ueber die Rangschung der Engel, die Origenes außtellt, s. Redepenning II, S. 348 ff.

## **§**. 51.

## Teufel und Dämonen.

Nicht dualistisch als böses Grundwesen, sondern, dem Monotheismus gemäss, als ein Geschöpf und zwar als ein von Gott gut geschaffener, aber freiwillig abgefallener Engel, wird der Fürst des Bösen und der Finsterniss (Teufel, Satan) schon nach der biblischen Verstellung und ebenso bei den orthodoxen Vätern aufgefasst. Alles, was sich dem Lichtreich des Christenthums und dessen Entwicklung feindlich entgegenstellte, physische Uebel sowohl, als die zahlreichen Christenverfolgungen, wurden als ein Werk des Satans und seiner Dämonen betrachtet. Stand doch das ganze Heidenthum überhaupt, Mythologie und Cultus, selbst nach Einigen die Philosophie, unter dämonischem Einflusse, wie denn auch die Ketzereien, von da herrühren. Auch dachte man sich noch besonders einzelne Laster als die specifischen Wirkungen einzelner böser Geister.

1 Ueber die Benennungen μου σατάν, σατανάς, διάβολος, ὁ ἄρχων τοῦ κότρου τούτου, δαίμονες, δαιμόνια u. s. w., über den Ursprung der Lehre und die biblische Entwicklung derselben vgl. de Wette, bibl. Dogm. §. 145-150. 212-214. 236-238. Baumg.-Crue. bibl. Theol. S. 295. v. Cölln, bibl. Theol. S. 420. Hirzel, Hiob S. 16. An die schon vorhandenen Vorstellungen schlossen sich im Allgemeinen die Väter an. Justin, Apol. min. c. 5. Athenag. leg. 24: 'Ως γάρ θεόν φαμεν και υίον τον λόγον αὐτοῦ και πνεῦμα άγιον . . . . οὕτως και έτέρας είναι δυνάμεις κατειλήμμεθα περί την ύλην έχούσας και δι' αὐτης, μίαν μέν την άντίθεον, ούχ δτι άντιθοξούν τι έστὶ τῷ θεῷ, ὡς τῆ φιλία τὸ νείχος κατά τὸν Ἐμπεδοκλέα, καὶ τῆ ἡμέρα νὺς κατὰ τὰ φαινόμενα (ἐπεὶ κᾶν εἰ ἀνθειστήτι τι τῷ ζεῷ, ἐπαύσατο τοῦ είναι, λυθείσης αὐτοῦ τῆ τοῦ θεοῦ δυνάμει καὶ ΙσχύΙ της συστάσεως), αλλ' ότι τῷ τοῦ θεοῦ ἀγαθῷ, δ κατὰ συμβεβηκός ἐστιν εὐτῷ, καὶ συνυπάρχον, ὡς χρόα σώματι, ου ἄνευ οὐκ ἔστιν (οὐχ ὡς μέρους ὄντος, αλλ' ως κατ' ανάγκην συνόντος παρακολουθήματος ήνωμένου καλ συγκεχρω-**«μένου · ώς τῷ πυρί, ξανθῷ είναι, καὶ τῷ αίθέρι, κυανῷ) ἐναντίον ἐστὶ τὸ περί** τὰν δλην έχον πνευμα, γενόμενον μέν ὑπὸ τοῦ θεοῦ, καθὸ οἱ λοιποὶ ὑπ' αὐτοῦ γεγόνασιν άγγελοι, και την έπι τη ύλη και τοις της ύλης είδεσι πιστευσάμενον diolxngiv. Irenaeus IV, 41 p. 288: Quum igitur a Deo omnia facta sunt, et diabolus sibimet ipsi et reliquis factus est abscessionis causa, juste scriptura eos, qui in abscessione perseverant, semper filios diaboli et angelos dixit maligui. Tertull. Apol. c. 22: Atque adeo dicimus, esse substantias quasdam spiritale, nec nomen novum est. Sciunt daemonas philosophi, Socrate ipso ad daemonii arbitrium exspectante, quidni? cum et ipsi daemonium adhaesiss ea pueritia dicatur, dehortatorium plane a bono. Daemonas sciunt poëtae, et jam vulgus indoctum in usum maledicti frequentat; nam et Satanam, principem hujus mali generis, proinde de propria conscientia animae eadem execramenti voce pronuntiat. Angelos quoque etiam Plato non negavit. Utriusque nominis testes esse vel magi adsunt. Sed quomodo de angelis quibusdam sua sponte corruptis corruptior gens daemonum evaserit damnata a Deo cum generis auctoribus et cum eo quem diximus principe, apud litteras sanctas ordine cognoscitur. Vgl. Origenes de princ. procem. 6 (Opp. T. I, p. 48), von dem übrigens auch das Weitere (wie bei der Engellehre) problematisch gelassen wird; es ist genug zu glauben, dass ein Teufel und Dämonen seien — quae autem sint aut quomodo sint, (ecclesia) non clare exposuit. Die dualistische Ansicht, wonach der Teufel als böses Grundwesen gefasst wurde, bildete sich erst in der folgenden Periode bei den Manichäern zum constanten System aus, obwohl in einigen gnostischen Systemen bereits der Keim dazu gelegt ist, wie z. B. im Jaldsbaoth der Ophiten (s. Neander, gnost. Syst. S. 233 ff. Baur, Gnosis S. 173 ff. L. DG. S. 557) und auch bei Bardesanes (s. Hilgenfeld a. a. O. S. 35 ff.). Dieser dualistischen Ansicht gegenüber hält Origenes an dem Begriffe fest, dass der Teufel und die Dämonen Geschöpfe Gottes seien, wenn gleich nicht als Teufel geschaffen, sondern als geistige Wesen, contra Cels. IV, 65 (Opp. T. I, p. 563). - Wie weit Platonismus und Ebionitismus an der christlichen Dämonologie Theil haben oder nicht, s. Semisch a. a. O. S. 387 ff.

- <sup>2</sup> Tertullian und Origenes leiten übereinstimmend Fehljahre, Dürre, Mangel, Pest, Viehseuchen vom Einfluss der Dämonen ab. Tert. Apol. c. 22 (operatio eorum est hominis eversio). Orig. contra Cels. VIII, 31 f. (Opp. I, p. 764 f). Letzterer nennt die bösen Engel die Scharfrichter Gottes (δήμιοι). Eine besonders wichtige Erscheinung waren fortwährend (wie in der neutest. Periode) die dämonischen Krankheiten. Minucius Felix c. 27: Irrepentes etiam corporibus occulte, ut spiritus tenues, morbos fingunt, terrent mentes, membra distorquent. Ueber diese δαιμονιόληπτοι, μαινόμενοι, ἐνεργούμενοι vgl. besonders noch Const. apost. lib. VIII, c. 7. Eine rationalistische Erklärung findet sich indessen schon bei den Clementinen angeführt Hom. IX, §. 12: "Οθεν πολλεί οὐα εἰδότες, πόθεν ἐνεργούνται, ταῖς τῶν δαιμόνων κακαῖς ὑποβαλλομέναις ἐπυνοίαις, ὡς τῷ τῆς ψυχῆς αὐτῶν λογισμῷ συντίθενται. Vgl. noch weiter Orig. ad Matth. 17, 5 (Opp. T. III, p. 574 s.); de princ. III, 2 (Opp. T. I, p. 138 a.: de contrariis potestatibus). Schnützer S. 198 ff. Thomasius S. 184 ff. und die dort citirten Stellen.
- Justin Apol. c. 5. 12. 14 (bei Usteri a. a. O. S. 421). Minuc. Fel. l. c.: Ideo inserti mentibus imperitorum odium nostri serunt occulte per timorem. Naturale est enim et odisse quem timeas, et quem metueris, infestare, si possis. Just. Apol. II von Anf. u. c. 6. Vgl. Orig. exhort. ad Martyr. §. 18. 32. 42 (Opp. T. I, p. 256. 294. 302). Uebrigens wird von Justin d. M. Apol. I, c. 5 auch das Verfahren gegen Sokrates dem Hass der Dämonen zugeschrieben. Besonders merkwürdig ist auch die Aeusserung Justins bei Irenaeus adv. haer. V, 26 p. 324 und Eus. IV, 18: "Οτι πρὸ μὲν τῆς τοῦ κυψίου παρουσίας οἰδέσποτε ἐτόλμησεν ὁ Σατανᾶς βλασφημῆσαι τὸν Θεὸν, ἄτε μηθέπω εἰδὼς αὐτοῦ τὴν κατάκρισιν (vgl. Epiph. in haer. Sethianor. p. 289), woraus denn die Anstrengung der dämonischen Kraft wider das sich siegreich verbreitende Christenthum um so zuversichtlicher erklärt wurde.
- <sup>4</sup> Ep. Barn. c. 16. 18. Justin Apol. I, 12 und an andern Stellen. Tatian c. 12. 20 u. anderwärts (vgl. Daniel S. 192 ff.). Athenag. leg. c. 26. Text.

- Apol. c. 22, de praescr. c. 40. Minuc. Fel. Oct. c. 27, 1. Clem. Al. Coh. p. 7. Orig. c. Cels. III, 28. 37. 69; IV, 36. 92; V, 5; VII, 64; VIII, 30. Die Dämossa sind namentlich bei den Opfern gegenwärtig und schlürfen den Opferdampf ein, sie reden aus den Orakeln und freuen sich der Ausschweifungen an den Fosten.
- \* So war nach Minuc. Fel. c. 29 der Dämon des Sokrates einer jener bösen Dimenen. Auch sagt Clemens Strom. I, 1 p. 326 von einer Partei Christen: Of the nach πρὸς κακοῦ ἄν τὴν φιλοσογίαν εἰσδεδυκέναι τὸν βίον νομίζουσιν, ἐπὶ λίρη τῶν ἀνθρώπων, πρός τινος εὐρετοῦ πονηροῦ, was offenbar nur ein Euphenium für διαβόλου ist; vgl. Strom. VI. p. 812: Πῶς οὖν οὖκ ἄτοπον τὴν ἀταξίαν καὶ τὴν ἀδικίαν προσνέμοντας τῷ διαβόλω, ἐναρέτου πράγματος, τοῦτον τῆς φιλοσοφίας, δωτῆρα ποιεῖν; vgl. auch Strom. I, 17 p. 366 u. die Anm. in der Potter'schen Ausg. Auch Astrologie u. s. w. wurde dem dämonischen Einfam suggeschrieben, vgl. die dort angeführte Stelle.
- Vgl. Just. M. Apol. I, 56. 58. Cyprian de unitate ecclesiae p. 105: Haerem invenit (diabolus) et schismata, quibus subverteret fidem, veritatem corresporet, scinderet unitatem etc.
- Hermas II, 6, 2. Vgl. den vor. §. Just. M. II, c. 5 (bei Usteri p. 423): .... καὶ εἰς ἀνθρώπους φόνους, πολέμους, μοιχείας, ἀκολασίας καὶ πᾶσαν καzier Eunzegar. Clemens von Alexandrien bezeichnet als den bösartigsten und verderblichsten der Dämonen den leckermäuligen Bauchteufel (zochodaluova λιχνότατον), welcher dem in den Bauchrednern wirksamen Damon (τῷ ἐγγα-ரும்சே) verwandt ist, Paed. II, 1 p. 174. Auch Origenes classificirt (wie schon Hermas) die Dämonen nach den Lastern, die sie repräsentiren, worin mbewusst der nüchternen Verstandesansicht der Weg gezeigt wurde, die con-Teufelsvorstellungen allmälig in Abstracta zu verwandeln. Vgl. Hom. XV. in Jesum Nave (Opp. T. II, p. 434): Unde mihi videtur esse infinitus quidam numerus contrariarum virtutum, pro eo quod per singulos pene homines sunt spiritus aliqui, diversa in iis peccatorum genera molientes. Verbi causa, est aliquis fornicationis spiritus, est irae spiritus alius, est avaritiae spiritas, alius vero superbiae. Et si eveniat esse aliquem hominem, qui his omnibes malis aut etiam pluribus agitetur, omnes hos vel etiam plures in se habere inimiees putandus est spiritus. Vgl. auch das Folgende, wo nicht nur jedes Lester seinen Hauptdämon hat, sondern jeder Lasterhafte wieder von einem Dimon besessen wird, der im Dienste jenes Hauptdämon steht. Nicht allein aber sittliche Gebrechen, sondern auch natürliche Triebe, wie den Geschlechtstrieb, leiteten Einige vom Teufel her, wogegen indessen Orig. de princ. III, 2, 2 (Opp. T. I, p. 139; Redep. p. 278 ff.).

# §. 52.

#### Fortsetzung.

Was die Schuld des dämonischen Falles 1 gewesen, darüber lauten die Meinungen der Väter verschieden. Bald war es Neid und Hochmuth 2, bald Lüsternheit und Unmässigkeit 3, auf die man zurückging. So viel aber ist praktisch wichtig, dass die Kirche niemals den Gedanken in sich aufkommen liess, als ob der Teufel eine Seele zum Bösen nöthigen könne, ohne ihre eigene Einwilligung 4. Origenes ging so weit, dass er im Widerspruch mit der

geläufigern Ansicht auch dem Teufel einen Schimmer von Hoffnung auf dereinstige Begnadigung liess 5.

- ¹ Ueber das Chronologische sind die Väter nicht ganz einstimmig. Die Annahme, dass der Teufel als solcher die Protoplasten verführt habe, musste seinen Fall früher setzen, als den der Menschen. Dennoch trifft nach Tation (orat. c. 11) der Fall des Teufels ihn als Strafe, dass er die Menschen verführt habe (vgl. Daniel S. 187 u. 196). Bei Irenaeus (vgl. Note 2) könnte man Achnliches vermuthen; doch dachte er sich wahrscheinlich den Fall des Teufels zwischen der Schöpfung des Menschen und der von ihm ausgegangenen Verführung desselben. Ebenso Cyprian de dono patient. p. 218: Diabolus homiminem ad imaginem Dei factum impatienter tulit: inde et periit prissus et perdidit.
- <sup>2</sup> Iren. adv. haer. IV, 40, 3 p. 287: 'Εζήλωσε τὸ πλάσμα τοῦ θεοῦ, und Cyprian a. a. O. Orig. in Ezech. Hom. IX, 2 (Opp. T. III, p. 389): Inflatio, superbia, arrogantia peccatum diaboli est et ob haec delicta ad terras migravit de coelo. Vgl. Phot. biblioth. cod. 324 p. 293 Bekker (ἐνύβρισε).
- <sup>3</sup> Früher wurde schon auf die Dämonen und ihre Vermischung mit den Töchtern der Menschen die Stelle Gen. 6, 2 angewendet nach der Lesart d ἄγγελοι τοῦ θεοῦ statt of υίολ τοῦ θεοῦ (vgl. Wernsdorf, exercitatio de commercio Angelorum cum filiabus hominum ab Judaeis et Patribus platonizastibus credito, Viteb. 1742. 4. Keil, opusc. p. 566 ff. Münscher, v. C. p. 89 f. Suicer s. v. appelos I, p. 36, und lynyogos p. 1003). So schrieb schon Phile ein eigenes Buch "de gigantibus", und sämmtliche Kirchenlehrer der ersten Periode (mit Ausnahme des Julius Africanus, s. Routh, reliquiae sacrae II, p. 127 s.) verstehen die Stelle von einem geschlechtlichen Umgange der Engel mit den Töchtern der Menschen\*). Uebrigens gilt dies nur von den spätern, dem Teufel dienstbar gewordenen Dämonen, nicht von des Teufels eignen Fall, der (vgl. Note 1) einer frühern Zeit angehört und bei welchem die Wollust nicht stattfindet, s. Semisch II, S. 380. Ueber den scheinbaren Parachrenismus s. Münscher, Handb. II, S. 30 f. Dieser Vorstellung gemäss bezeichnet Clemens Strom. III, 7 p. 538 die ἀκρασία und ἐπιθυμία als die Ursachen des Falls. — Mit der Vorstellung von einer Vermischung der Dämonen mit den Weibern hingen auch obige Ansichten vom heidnischen Cultus und von der Verführung zur Wollust zusammen. Die gefallenen Engel haben die Geheimnisse der Offenbarung, aber unvollkommen und entstellt, an die Töchter der Menschen verrathen; und von diesen haben die Heiden wieder ihre Philosophie. Vgl. Clem. Strom. VI, 1 p. 650.
- 4 Hermas lib. II, mand. 7: Diabolum autem ne timeas, timens enim Dominum dominaberis illius, quia virtus in illo nulla est. In quo autem virtus non est, is ne timendus quidem est; in quo vero virtus gloriosa est, is etiam timendus est. Omnis enim virtutem habens timendus est: nam qui virtutem non habet, ab omnibus contemnitur. Time plane facta Diaboli, quoniam maligna sunt: metuens enim Dominum timebis, et opera Diaboli non facies, sed abstinebis te ab eis. Cf. 12, 5: Potest autem Diabolus luctari, sed vincere non potest. Si enim resistitis illi, fugiet a vobis confusus. Die mit gutem Wein bis obenan gefüllten Krüge brauchen nicht gekostet (versucht) zu werden, sos-

<sup>\*)</sup> Die phantastische Ausschmückung der Sage bei den Clementinen, s. bei Baur, DG. S. 554:

tem nur die halbgefüllten, weil der Wein in ihnen leichter sauer wird. So sind die vom Glauben erfüllten Seelen über die Versuchung erhaben: die Helbheit des Glaubens ist der Gefahr der Versuchung am meisten ausgesetzt. Igl. Tation c. 16: Δαίμονες δὲ οἱ τοῖς ἀνθρώποις ἐπιτάττοντες, οὕκ εἰσιν αἱ ιῶν ἀνθρώπων ψυχαὶ κτλ. Iren. II, c. 32, 4 p. 166. Tert. Apol. c. 23. Orig. la prine. III, 2, 4; contra Cels. I, 6 u. VIII, 36 (Opp. I, p. 769): Δλλ' οὐ χριπανός, ὁ ἀληθώς χριστιανὸς καὶ ὑποτάξας ἐαυτὸν μόνφ τῷ βεῷ καὶ τῷ λόγψ κὰνῶ πάθοι τι ἄν ὑπὸ τῶν δαιμονίων, ἄτε κρείττων δαμονίων τυγχάνων, und is Bir. Jesu Nave XV, 6. An der angeführten Stelle de princ. bezeichnet Origues diejenigen als die Einfältigen (simpliciores), welche glauben, es würde keine lände sein, wenn kein Teufel wäre. — Ausser auf die sittliche Kraft des Glauses und auf die innere des Gebets wurde freilich auch daneben auf die marischen Wirkungen des ausgesprochenen Namens Jesu und des Kreuzesseichens grechnet. Was im Anfang blos der symbolische Exponent der Glaubenskraft selbst war, erschien später als mechanisches opus operatum.

Schon Clemens Strom. I, 17 p. 367 sagt: 'Ο δε διάβολος αὐτεξούσιος ών **πά μεταγοήσαι οίός τε ήν** καλ κλέψαι, καλ ὁ αίτιος τής κλοπής, ούν ὁ μὴ κωlieus rivos, doch wird aus den Worten nicht klar, ob ihm Clemens diese Bebehrungsfähigkeit als eine noch andauernde zuschreibt. Im Allgemeinen wesigstems hatte sich früher die Ansicht festgesetzt, die wir bei Tatian finden, cent. c. 15: Ἡ τῶν δαιμόνων ὑπόστασις οὐα ἔχει μετανοίας τόπον. Vgl. Jusin dial. c. Tr. c. 141. — Auch Origenes trug indessen seine Meinung ziemlich vardeckt vor. Die Stelle de princ. III, c. 6, 5 (Opp. I, p. 154; bei Münscher, v. C. S. 97) handelt vom letzten Feinde, dem Tod; aber aus dem Zusammenlong geht hervor, dass Origenes an dieser Stelle Tod und Teufel identificirt, was Menscher (Handb. II, S. 39) durch die Parenthese angedeutet hat: es ist von einer Substanz die Rede, welche der Schöpfer nicht zerstören, sondern nur beilen wolle. Vgl. §. 3 und Schnitzer z. d. St. Thomasius S. 187. Ueber die Möglichkeit, dass auch die übrigen Dämonen sich bekehren, vgl. I, 6, 3 (Opp. I, p. 70; Redep. p. 146): Jam vero si aliqui ex his ordinibus, qui sub principatu diaboli agunt ac malitiae ejus obtemperant, poterunt aliquando in futuris seculis converti ad bonitatem, pro eo quod est in ipsis liberi facultas arbitrā(1)...

DRITTER ABSCHNITT.

Anthropologie.

§. 53.

Einleitung.

Den Menschen in sich selbst zurückzuführen und zur Erkenntniss seines Wesens zu bringen, war die wesentliche Aufgabe des Christenthums und die Bedingung zu allem Weitern <sup>1</sup>. Nicht was der Mensch als Naturwesen sei, im Verhältniss zur übrigen sichtbaren Schöpfung, sondern was er als geistig-sittliches Wesen sei im Verhältniss zu Gott und den göttlichen Dingen, das sollte zunächst von der christlichen Anthropologie erfasst werden. Da aber die höhere geistige Natur des Menschen innig verbunden ist mit dem leiblichen und seelischen Organismus, so konnte auch nur auf der Grundlage der physischen und psychischen Anthropologie, welche zunächst mehr der Naturlehre und der Philosophie, als der Theologie angehört, die theologische Anthropologie zum System ausgebildet werden. Dies der Grund, warum die Dogmengeschichte auch die Bestimmungen über die Beschaffenheit des Menschen nach der Naturseite in sich aufzunehmen hat <sup>2</sup>.

- 1 Vgl. Clem. Paed. III, 1 p. 250: "Ην ἄρα, ως ξοικε, πάντων μεγίστων με θημάτων το γνωναι αυτόν" ξαυτόν γάρ τις ξαν γνώη, θεον εξσεται.
- <sup>2</sup> Es scheint z. B. für die Theologie gleichgültig, ob der Mensch aus zwei oder drei Theilen bestehe, und doch griff die Art der Unterscheidung tief in die theologischen Bestimmungen (über Freiheit, Unsterblichkeit) ein. Dasselbe ist der Fall bei der Präexistenz, gegenüber dem Traducianismus und Creatisnismus in Beziehung auf die Erbsünde u. s. w. So ist es begreislich, wenn Tatian aus religiösen Gründen gegen die herkömmliche Definition eifert, wonach der Mensch ein ζωον λογικόν sein soll, contra Graec. c. 15: Εστιν άνθρωπος, ούχ ώσπες κορακόφωνοι δογματίζουσιν, ζωον λογικόν, νοῦ καὶ ἐπιστήμης δεκτικόν δείχθήσεται γὰρ κατ' αὐτοὺς καὶ τὰ ἄλογα νοῦ καὶ ἐπιστήμης δεκτικά. Μόνος δὲ ἄνθρωπος εἰκών καὶ ὁμοίωσις τοῦ θεοῦ, λέγω δὲ ἄνθρωπος εἰκών καὶ ὁμοίωσις τοῦ θεοῦ, λέγω δὲ ἄνθρωπός πράττοντα, ἀλλὰ τὸν πόξξω μὲν ἀνθρωπός πρὸς αὐτὸν δὲ τὸν θεὸν κεχωρηκότα.

# **§.** 54.

#### Eintheilung des Menschen und praktische Psychologie.

Keil, opusc. acad. p. 618—647. Duncker, Apologetarum secundi saeculi de essentialibus naturae humanae partibus placita. P. I. II. Gött. 1844. 50. 4.

Dass der Mensch bestehe aus Leib und Seele, ist eine Thatsache, von der wir uns vor aller Speculation und ehe wir einen genauern wissenschaftlichen Ausdruck dafür gefunden haben, empirisch überzeugen. Schwieriger aber ist, das Verhältniss von Leib und Seele zu bestimmen, und jedem seine Grenzen anzuweisen. So wurde von den Einen das rein Geistige im Menschen, sein höheres ideales Vernunftleben, und das rein Thierische, das rohere sinnliche Naturleben, vermittelt gedacht durch das seelische Leben der Psyche: welche menschliche Trias auch in dem biblischen Sprachgebrauch wiedergefunden werden konnte 1. An diese trichotomistische Eintheilung schlossen sich einige der ältern Väter 2, namentlich auch die Alexandriner an 3, während dagegen Andere, wie Tertullian, den Menschen nur aus Leib und Seele bestehen liessen 4. Einige gnostische Secten, wie z. B. die Valentinianer, missbrauchten die trichotomistische Eintheilung dazu, dass sie die

Menschen selbst, je nach dem einen in ihnen vorherrschenden oder (scheinbar) ausschliesslich sich geltend machenden Bestandtheil, auch Eusserlich in die drei Klassen der zoïxoi, ψυχικοί und πνευματικοί eintheilten, wodurch sie aber eben das Band der Gemeinschaft wieder zerrissen, das Christus um die Menschen als Brüder geschlungen hatte 5.

- 1 του, του, του, του, σάρξ, ψυχή, πνεῦμα. Vgl. die bibl. Dogm. und die Exegeten zu 1 Thess. 5, 23. Hebr. 4, 12 u. s. w.; ferner Ackermann, Studien u. Krithen 1839. H. 4. J. T. Beck, bibl. Seelenlehre, Stuttg. 1843. Auch bei den Platonikern findet sich diese Dreitheiligkeit.
- <sup>2</sup> Justin. M. fragm. de resurr. §. 10: Οἶκος τὸ σῶμα ψυχῆς, πνεύματος δὲ ψης οίκος. Τὰ τρία ταῦτα τοῖς ελπίδα είλικρινή και πίστιν ἀδιάκριτον εν τῷ see syoure σωθήσεται. Vgl. dial. c. Tr. §. 4. Tatian (contra Gr. or. c. 7. 12. 15) kennt swei verschiedene πνεύματα, von welchem das eine ihm ψυχή heisst, des andere dagegen göttlicher Art ist, aber in Folge der Sünde nicht mehr allen Menschen sukommt. Irenaeus V, 9, 1: Tria sunt, ex quibus perfectus homo constat, carne, anima et spiritu, et altero quidem salvante et figurante, qui est spiritus, altero, quod unitur et formatur, quod est caro; id vero, quod inter hace est duo, quod est anima, quae aliquando quidem subsequens spiritum elevatur ab eo, aliquando autem consentiens carni decidit in terrenas concupiscentias. Vgl. V, 6, 1 p. 298: Anima autem et spiritus pars hominum esse possunt, homo autem nequaquam: perfectus autem homo commixtio et adunitio est animae assumentis spiritum Patris et admixta ei carni, quae est plasma secundum imaginem Dei. Demnach wäre nicht jeder Mensch dreitheilig von Natar, sondern nur der, welcher des göttlichen Geistes, als eines Dritten, theilhaft geworden. Vgl. den Unterschied von Pnoë und Pneuma §. 44 und Duncker 8. 97 f.
- <sup>2</sup> Clemens Strom. VII, 12 p. 880, wo die ψυχή λογική von der ψυχή σωμαnux unterschieden wird; doch kommt bei ihm auch eine zehnfache Eintheilung des Menschen (nach Analogie des Dekalogs) vor, ib. VI, 16 p. 808: "Eou de παλ δεκάς τις περί τον ανθρωπον αὐτόν· τά τε αίσθητήρια πέντε καὶ τὸ φωνητικόν και το σπερματικύν, και τοῦτο δη δηδοον το κατά την πλάσιν πνευμαεικόν, ξυνατον δε το ήγεμονικον της ψυχης, και δέκατον το διά της πίστεως προσγινόμενον άγιου πνεύματος χαρακτηριστικόν ιδίωμα κτλ., welcher Eintheilung indessen die allgemeinere in Leib, Seele und Geist zum Grunde liegt. Die Seele selbst theilt Clemens wieder nach Plato's Vorgange (vgl. Justin. M. coh. ad Gr. 6) in die drei Facultäten: τὸ λογιστικόν (νοερόν), τὸ θυμικόν, τὸ !πιθυμητικόν, Paed. III, 1 ab init. p. 250. Die Erkenntnisskraft zerfällt ihm lann weiter in vier Functionen: αίσθησις, νοῦς ἐπιστήμη, ὑπόληψις, Strom. II. 4 p. 445. Leib und Seele betrachtet Clem. als διάφορα, aber nicht als ενανris, so dass weder die Seele an sich schon gut, noch der Leib an sich schon bose ist, vgl. Strom. IV, 26 p. 639. — Die Psychologie des Origenes s. de princ. III, 3 (Opp. I, p. 145; Redep. p. 296—306). Ob Origenes wirklich zwei Seelen im Menschen angenommen habe? s. Schnitzer S. 219 ff. Thomasius S. 190. 193-195. Redepenning II, S. 369 Anm. 3. Dem Origenes ist die ψυγή an sich, die er von ψύχεσθαι ableitet, ein Mittelding zwischen Geist und Körper, "eine defecte, nicht voll entwickelte Kraft" (Redep. II, S. 368). Er versichert auch, keine Stelle in der heil. Schrift gefunden zu haben, in welcher der Seele als solcher rühmlich gedacht werde, während im Gegentheil sie öfter dem Tadel

unterliege, de princ. II, 8 p. 3—5 (Opp. I, p. 95 ss.; Redep. p. 211 ff.). Dies hält ihn jedoch nicht ab, bei dem Vergleich der menschlichen Trias mit der göttlichen die Seele dem Sohne zu vergleichen, ibid. §. 5. Ueber die Trichotomie vgl. noch Comment. in Matth. T. XIII, 2 (Opp. III, p. 570) und andere exeget. Stellen bei Münscher, v. C. I, S. 319 f. Den edlern, geistigen Theil des Menschen nennt auch Origenes bisweilen "den Menschen" schlechthin, so dass der Mensch nicht sowohl aus Leib und Seele zu bestehen, als vielmehr der Mensch die Seele zu sein scheint, die den Körper als blosses Werkzeug regiert, c. Cels. VII, 38: Ἰνθρωπος, τουτέστι ψυχὴ χρωμέτη σώματι (vgl. Photius cod. 234. Epiphan. haer. 64, 17). Daher heisst ihm auch die Seele homo homo = homo interior, in Num. XXIV. Vgl. Thomasius und Redepenning a. a. O.

- <sup>4</sup> De anima c. 10. 11. 20. 21. 22; adv. Hermog. c. 11, und Neander, Antignost. S. 457. Ueber den Werth, den sein kräftiger Realismus den Sinnen beilegte (Schlüssel zu seiner theol. Denkweise), s. ebend. S. 452 ff. Die Seele selbst ist dem Tert. etwas Körperliches, wie auch ihre dem Körper analoge Gestalt (effigies) beweist; sie hat körperliche Umrisse (corporales lineas). Dabei konnte er sich auf die Parabel vom reichen Mann und auf Visionen berufen. Vgl. de anima c. 7—10.
- <sup>5</sup> Iren. I, 5, 5 (bei Münscher, v. C. I, S. 316), s. Neander, gnost. Systems S. 127 ff. Baur, Gnosis S. 158 ff. 168 ff. 489 ff. 679 ff. u. DG. S. 565 ff.

#### §. 55.

#### Entstehungsweise der Seele.

J. F. Bruch, die Lehre von der Präexistenz der menschlichen Seele, historisch - kritisch dargestellt. Strasb. 1859.

Wie die menschliche Seele entstehe und mit dem Körper sich verbinde? scheint eine rein metaphysische Frage, welche die Religion nicht weiter berührt 1. Religiös wichtig ist indessen stets das, dass die Seele als ein Geschöpf Gottes betrachtet werde. Diesen Satz suchte auch die katholische Kirche festzuhalten gegenüber der gnostisch-häretischen Annahme von Emanationen 2. An platonische Vorstellungen erinnerte die Annahme einer Präexistens der Seele, zu welcher sich Origenes bekannte 3, während Tertullian, im Zusammenhange mit seiner realistisch-materiellen Vorstellungsweise von der Körperlichkeit der Seele, eine Fortpflanzung derselben per traducem behauptete 4.

- <sup>1</sup> Daher Origenes de princ. procem. 5 (Opp. I, p. 48): De anima vero utrum ex seminis traduce ducatur, ita ut ratio ipsius vel substantia inserta ipsis seminibus corporalibus habeatur, an vero aliud habeat initium, et hoc ipsum initium si genitum est aut non genitum, vel certe si extrinsecus corpori inditur, necne: non satis manifesta praedicatione distinguitur.
- <sup>2</sup> Anklänge an Emanation finden sich auch noch in der ältern Kirche. Justin. M. fragm. de resurr. 11: 'Η μὲν ψυχή ἐστιν ἄψθαρτος, μέφος οὖσα τοῦ θεοῦ καὶ ἐμψ. ὑσημα. (Ob dies Justins eigene Meinung oder eine These der von ihm bestrittenen Gnostiker sei? s. Semisch a. a. O. S. 364.) Vgl. die pseu-

declement. Homilien, hom. XVI, 12. Dagegen hält Clemens von Alexandrien strong an dem Begriff des Geschöpfes, coh. p. 78: Μόνος ὁ τῶν ὅλων δημιουρ**γὸς ὁ ἀριστοτέχνα**ς πατὴρ τοιοῦτον ἄγαλμα ξμψυχον ἡμᾶς, τὸν ἄνθρωπον, Inluser, und Strom. II, 16 p. 467 f., wo er den Ausdruck μέρος Θεοῦ verwirft, demen sich Einige bedient haben, nach dem Grundsatz: Θεός οὐθεμίαν έχει πρὸς ήμιᾶς φυσικήν σχέσιν. Vgl. Orig. in Joh. T. XIII, 25 (Opp. T. IV, p. **35): Σφόδρα έστιν ασεβές όμοούσιον τῆ αγεννήτφ φύσει και παμμακαρία είναι** λήμων τους προσκυνούντας εν πνεύματι τῷ Θεῷ. Vgl. de princ. I, 7, 1.

3 Bei Clemens coh. p. 6: πρὸ δὲ τῆς τοῦ χόσμου χαταβολῆς ἡμεῖς οἱ τῷ δείν Εσεσθαι έν αὐτῷ πρότερον γεγεννημένοι τῷ Θεῷ· τοῦ Θεοῦ λόγου τὰ λογικά πλάσματα ήμεις. δι' δν άρχαζομεν, ότι έν άρχη ὁ λόγος ην ist es wohl nehr ideal zu verstehen. Origenes dagegen fasst die Präexistenz zuerst real af, nach dem Vorgange der pythagoräischen und platonischen Schule und der spätern jüdischen Theologie. (Vgl. Epiph. haer. 64, 4: Τὴν ψυχὴν γὰρ την ανθρωπείαν λέγει προϋπάρχειν.) Durch die Behauptung, dass die Seele Strafe für frühere Sünden in die Körper käme, brachte er seine Lehre mit der menschlichen Freiheit und der göttlichen Strafgerechtigkeit in Verbindung, vel. de princ. I, 7, 4 (Opp. I, p. 72; Redep. p. 151; Schnitzer S. 72): "Wenn die Seele des Menschen erst mit dem Körper gebildet würde, wie könnte Jabob seinen Bruder im Mutterleibe untertreten, wie Johannes beim Gruss der Maria im Mutterleibe gehüpft haben?" u. s. w. Vgl. auch T. XV in Matth. c. 34 f. zu Matth. 20, 6, 7 (Opp. T. III, p. 703) und comm. in Joh. T. II, 25 (Opp. IV, p. 85). Redep. II, S. 20 ff.

4 De anima c. 19: Et si ad arbores provocamur, amplectemur exemplum. Si quidem et illis, necdum arbusculis, sed stipitibus adhuc et surculis etiam nane, simul de scrobibus oriuntur, inest propria vis animae . . . . . . . quo magis homini? cujus anima, velut surculus quidam ex matrice Adam in propaginem deducta et genitalibus feminae foveis comendata cum omni sua paratura, pullulabit tam intellectu quam sensu? Mentior, si non statim infans ut vitam vagitu salutavit, hoc ipsum se testatur sensisse atque intellexisse, quod natus est, omnes simul ibidem dedicans sensus, et luce visum et sono auditum et humore gustum et aëre odoratum et terra tactum. Ita prima illa vox de primis sensuum et de primis intellectuum pulsibus cogitur. . . . . . Et hic itaque concludimus, omnia naturalia animae, ut substantiva ejus, ipsi inesse et cum ipsa procedere atque proficere, ex quo ipsa censetur, sicut et Seneca saepe noster (de benef. IV, 6): Insita sunt nobis omnium artium et aetatum semins etc. Vgl. c. 27. Neander, Antign. S. 455 und den ganzen Abschnitt.

# **§.** 56. Bild Gottes.

Sowohl die leiblichen Vorzüge, als die höhere sittlich-religiöse Natur des Menschen, auf welche die Kirchenlehrer verschiedentlich aufmerksam machen 1, finden sich einfach und treffend in .den biblischen Worten ausgedrückt (Gen. 1, 27): dass der Mensch nach Gottes Bild geschaffen sei. An diesen Ausdruck hielt sich auch die Kirche fortwährend 2. Genauer aber zu bestimmen, worin das Bild Gottes bestehe? bot nicht geringe Schwierigkeiten dar. Bei der Unmöglichkeit, Leib und Seele absolut zu trennen, ergab sich die

bald gröber, bald feiner gefasste, bisweilen auch geradezu bestrittene Vorstellung, dass auch der Körper des Menschen nach dem Bilde Gottes geschaffen sei <sup>3</sup>; während es sich dagegen von selbst zu verstehen schien, dass das Bild Gottes vor allem die geistigen Anlagen des Menschen berühre. Indem aber zwischen der blossen Anlage und der Entwicklung derselben durch den freien Gebrauch der erhaltenen Kräfte noch eine grosse Kluft ist, so machte schon Irenaeus, deutlicher aber noch Clemens und Origenes, einen Unterterschied zwischen dem Bilde Gottes und der Aehnlichkeit mit Gott, welche letztere erst (ethisch gefasst) im sittlichen Kampf errungen werden muss, oder (religiös gefasst) dem Menschen erst als Gnadengeschenk zugetheilt wird durch die Gemeinschaft mit Christo <sup>4</sup>.

- ¹ Irenaeus IV, 29 p. 285: "Εδει δὲ τὸν ἄνθρωπον πρῶτον γενέσθαι, καὶ γενόμενον αὐξῆσαι, καὶ αὐξήσαντα ἀνδρωθήναι, καὶ ἀνδρωθέντα πληθυνθῆνα, καὶ πληθυνθήναι, καὶ δοξασθέντα πληθυνθῆνα, καὶ πληθυνθήναι, καὶ δοξασθέντα ἐθείν τὸν ἐαυτοῦ δεσπότην. Doch an andern Orten unterscheidet Iren. weniger genau, s. Duncker, S. 99 ff. Min. Fel. 17 u. 18 ab init. Tatian or. contra Gr. c. 12 u. 19. Clemens coh. p. 78. Nach Letzterm ist der Mensch der schönste Hymnus auf die Gottheit p. 78, eine Himmelspflanze (ψυτὸν οὐράνιον) p. 80, und überhaupt ein vorzüglicher Gegenstand der Liebe Gottes, Paed. I, 3 p. 102 vgl. p. 158. Paed. III, 7 p. 276: Φύσιι γὰρ ὁ ἄνθρωπος ὑψηλόν ἔσιι ζῶνν καὶ γαῦρον καὶ τοῦ καλοῦ ζητητικόν. Ib. III, 8 p. 292. Doch ist ihm das Gute nicht auf die Weise angeboren, dass es nicht durch Unterricht (μάθησις) ert müsste entwickelt werden, vgl. Strom. I, 6 p. 336; IV, 23 p. 623; VI, 11 p. 788; VII, 4 p. 839 und die weiter unten anzuführenden Stellen über menschliche Freiheit.
- 2 Doch finden wir bei den Alexandrinern auch die genauere Bestimmung, dass der Mensch nicht sowohl nach dem Bilde Gottes selbst, als nach dem Bilde des Logos geschaffen sei, ein Bild vom Bilde! Coh. p. 78: 'Η μὲν γὰς τοῦ θεοῦ εἰκὼν ὁ λόγος αὐτοῦ, καὶ υἰὸς τοῦ νοῦ γνήσιος ὁ θεῖος λόγος, φωτὸς ἀρχέτυπον φῶς: εἰκὼν δὲ τοῦ λόγου ὁ ἄνθρωπος: ἀληθινὸς ὁ νοῦς ὁ ἔν ἀνθρωπος, ὁ κατ' εἰκὼνα τοῦ θεοῦ καὶ καθ' ὁμοίωσιν διὰ τοῦτο γεγενῆσθαι λεγόμενος, τῷ κατὰ καρδίαν φρονήσει τῷ θείφ παρεικαζόμενος λόγφ, καὶ ταύτη λογικός. (Man bemerke das Wortspiel mit λογικός.) Vgl. Strom. V, 14 p. 703, und Orig. comment. in Joh. p. 941 (Opp. T. IV, p. 19. 51); in Luc. hom. VIII (Opp. T. III).
- 3 Diese Vorstellung hing entweder mit der zusammen, dass Gott selbst einen Körper habe (s. oben), oder damit, dass der Körper Christi es gewesen sei, nach dessen schon vorhandenem Urbilde der menschliche Körper geschaffen worden sei. (Auch die Clementinen setzten das Bild Gottes, und zwar vorzüglich, in den Körper, s. Piper über Melito a. a. O. S. 74 f. u. Baur, DG. S. 577.) Tertullian de carne Christi c. 6; adv. Marc. V, 8; adv. Prax. 12. Neander, Antign. S. 407 ff. Die geistigere Auffassung war aber die, dass das vom Göttlichen durchdrungene Seelenleben durch den physischen Organismus hindurchleuchte, und namentlich auf dem Angesicht des Menschen, im Blicke u. s. w. sich abspiegele. Tatian or. c. 15 (Worth c. 24): Ψυχὴ μὲν οὖν ἡ τῶν

νθρώπων πολυμερής έστι καὶ οὐ μονομερής. Συνθετὴ (al. συνετὴ nach Fronto Incacus, vgl. Daniel S. 202) γάρ ἐστιν ὡς είναι φανερὰν αὐτὴν διὰ σώματος, ντε γὰρ ἄν αὐτὴ φανείη ποτὲ χωρὶς σώματος οὕτε ἀνίσταται ἡ σὰρξ χωρὶς ναχὰς. Clemens coh. p. 52. Strom. V, 14 p. 703: Ψυχὴν δὲ τὴν λογικὴν ἄνωντ ἐμπνευσθῆναι ὑπὸ τοῦ Θεοῦ εἰς πρόσωπον. Deshalb widersprechen die Ilexandriner sehr bestimmt der materiellern Auffassung von einer körperlichen spie des göttlichen Ebenbildes. Clem. Strom. II, 19 p. 483: Τὸ γὰρ κατ τιώνα καὶ ὁμοίωσιν, ὡς καὶ πρόσθεν εἰρήκαμεν, οὐ τὸ κατὰ σῶμα μηνύεται τὰρο θέμις θνητὸν ἀθανάτῳ ἐξομοιοῦσθαι· ἀλλ' ἡ κατὰ νοῦν καὶ λογισμόν. reilich ist es dann überraschend, wie derselbe Clemens Paed. II, 10 p. 220 fieder in der menschlichen Zeugungsfähigkeit, die Andere mit Dämonischem a Verbindung brachten (§. 51), das Bild Gottes erkennt: Εἰκὼν ὁ ἄνθρωπος συνεργεῖ. Ausschliessich vom Geiste versteht das göttliche Ebenbild Origenes, c. Cels. VI (Opp. I, 190) und hom. I in Genes. (Opp. T. II, p. 57).

4 Die tautologische Bezeichnung Gen. 1, 26: בַּבֶּלָפְינָג פַּרָסִינָה führte den Scharfainn der Kirchenväter auf die exegetisch willkürliche, der Sache nach ther bedeutsame Unterscheidung von τζχ (εἰχών) und τητη (ὁμοίωσις), vgl. Schott, pesc. T. II, p. 66 ss. Neander sieht darin "den ersten Keim der späterhin sichtigen Unterscheidung zwischen den donis naturalibus und supernaturalibus in Urstande" DG. S. 190. — Irenaeus adv. Haer. V, 6 p. 299. V, 16 p. 313: Έν τοις πρόσθεν χρόνοις ελέγετο μέν κατ' είκονα Θεού γεγονέναι τον ανθρωπον, ούπ εδείπνυτο δε ετι γάρ ἀόρατος ήν ὁ λόγος, οὖ κατ' εἰκόνα ὁ ἄνθρωπος **ἐγυγώνει.** Διὰ τοῦτο δὴ καὶ τὴν ὁμοίωσιν ὑαδίως ἀπέβαλεν. 'Οπότε δὲ σὰοξ **λγένετο ὁ λόγ**ος, τοῦ Θεοῦ τὰ ἀμφότερα ἐπεχύρωσε· καλ γὰρ καλ τὴν εἰκόνα Weifer αληθώς, αὐτὸς τοῦτο γενόμενος, ὅπερ ἡν ἡ εἰχών αὐτοῦ' καὶ τὴν ὁμοίωσεν βεβαίως κατέστησε συνεξομοιώσας τον άνθρωπον τῷ ἀοράτω πατρί. Nach Einigen bei Clem. Strom. II, 22 p. 499 (418 Sylb.) wird das Bild dem Menrchen mitgetheilt εὐθέως κατὰ τὴν γένεσιν, die Achnlichkeit erlangt er υστερον τετά την τελείωσεν. Nach Tert. de bapt. c. 5 gelangt der Mensch durch die Taufe zur Aehnlichkeit mit Gott. Nach Origenes, bei welchem die Selbstbestimmung des Menschen überall scharf hervortritt, besteht die zu erlangende Achnlichkeit mit Gott darin, ut (homo) ipse sibi eam propriae industriae studiis ex Dei imitatione conscisceret, cum possibilitate sibi perfectionis in initiis data per imaginis dignitatem in fine demum per operum expletionem perfectam sibi pee similitudinem consummaret, de princ. III, 6, 1 (Opp. T. I, p. 152; Redep. 3. 317; Schnitzer S. 236). Vgl. contra Cels. IV, 20 p. 522 f. Doch braucht Origenes auch wieder beide Ausdrücke vermischt, hom. II in Jerem. (Opp. T. III, p. 137) u. contra Cels. VI, 63.

§. 57.

Freiheit und Unsterblichkeit.

a. Freiheit.

† Wörter, die christliche Lehre über das Verhältniss von Gnade u. Freiheit von den apostolischen Zeiten bis auf Augustinus. I. Hälfte. Freiburg im BG. 1856.

Freiheit und Unsterblichkeit sind die Vorzüge des menschlichen Geistes, an welchen nach dem christlichen Bewusstsein und nach der Lehre der ersten Väter das Bild Gottes zur Erscheinung kommt. Mit jugendlicher Unbefangenheit und einem Anfluge von hellenischer Idealität, vorzüglich aber von praktisch-christlichem Interesse geleitet, heben die sämmtlichen griechischen Väter, sowohl die Apologeten Justin 1, Tatian 2, Athenagoras 3, Theophilus 4 und mit ihnen der Lateiner Minucius Felix 5, als auch die Alexandriner Clemens 6 und Origenes 1 das αὐτεξούσιον der menschlichen Seele heraus und wissen von keiner Zurechnung der Sünde, ohne unter der Voraussetzung einer freiwilligen sittlichen Selbstbestimmung. Auch der der Speculation abgeneigte Irenaeus 3, wie der trüber gestimmte Tertullian 9 legen aus jenem sittlich-praktischen Interesse auf die Selbstbestimmung durch Willensfreiheit allen Nachdruck. Nur die Häretiker wagten es den Menschen unter den Einfluss einer fremden Macht (der Gestirne oder der είμαρμένη) zu stellen 10, fanden aber eben darum den entschiedensten Widerspruch von Seiten der ganzen Kirche.

- 1 Aufs Entschiedenste spricht Justin gegen den Determinismus Apol. I, c. 43: Είμαιμένην φαμέν ἀπαράβατον ταύτην είναι, τοῖς τὰ καλὰ ἐκλεγομένοις τὰ ἄξια ἐπιτίμια, καὶ τοῖς ὁμοίως τὰ ἐναντία, τὰ ἄξια ἐπιχειρα. Οὐ γὰρ ὧσπερ τὰ ἄλλα, οἶον δένδρα καὶ τετράποδα, μηδὲν δυνάμενα προαιρέσει πράττειν, ἐποίησεν ὁ Θεὸς τὸν ἄνθρωπον · οὐδὲ γὰρ ἦν ἄξιος ἀμοιβῆς ἢ ἐπαίνου, οὐκ ἀφ' ἐαυτοῦ ἐλόμενος τὸ ἀγαθὸν, ἀλλὰ τοῦτο γενόμενος, οὐδ' εἰ κακὸς ὑπῆρχε, δικαίως κολάσεως ἐτύγχανεν, οὐκ ἀφ' ἑαυτοῦ τοιοῦτος ὧν, ἀλλ' οὐδὲν δυνάμενος είναι ἔτερον παρ' δ ἐγεγόνει.
- <sup>2</sup> Tatian or. c. 7: Τὸ δὲ ἐχάτερον τῆς ποιήσεως εἰδος αὐτεξούσιον γέγονε, τὰγαθοῦ φύσιν μὴ ἔχον, ὅ πλὴν [πάλιν] μόνον παρὰ τῷ Θεῷ, τῷ δὲ ἐλευθερίε τῆς προαιρέσεως ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων ἔχτελειούμενον · ὅπως ὁ μὲν φαῦλος δικαίω; χολάζηται, δι' αὐτὸν γεγονὼς μοχθηρός · ὁ δὲ δίχαιος χάριν τῶν ἀνδρωγαθημάτων ἀξίως ἐπαινῆται κατὰ τὸ αὐτεξούσιον τοῦ Θεοῦ μὴ παραβὰς τὸ βούλημα. Ueber die kritischen und exegetischen Schwierigkeiten der Stelle s. Daniel, Tatian d. Apologet, S. 207.
  - <sup>3</sup> Athenag. leg. 31; vgl. de resurr. 12. 13. 15. 18 ff.
- <sup>4</sup> Ad Autol. II, 27: 'Ελεύθερον γὰρ καὶ αὐτεξούσιον ἐποίησεν ὁ θεὸς Ενθρωπον, im Zusammenhang mit der Lehre von der Unsterblichkeit, wovon im folgenden §.
- <sup>5</sup> Octav. c. 36 f.: Nec de fato quisquam aut solatium captet aut excuset eventum. Sit sortis fortuna, mens tamen libera est, et ideo actus hominis, non dignitas judicatur. . . . Ita in nobis non genitura plectitur, sed ingenii natura punitur. Die Freiheit des Menschen geht siegreich aus dem Kampfe mit allen Widerwärtigkeiten des Geschickes horvor: Vires denique et mentis et corporis sine laboris exercitatione torpescunt; omnes adeo vestri viri fortes, quos in exemplum praedicatis, aerumnis suis inclyti floruerunt. Itaque et nobis Deus nec non potest subvenire, nec despicit, quum sit et omnium rector et amator suorum; sed in adversis unumquemque explorat et examinat; ingenium singulorum periculis pensitat, usque ad extremam mortem voluntatem hominis sciscitatur, nihil sibi posse perire securus. Itaque ut aurum ignibus, sic nos discriminibus arguimur. Quam pulcrum spectaculum Deo, quum Christianus cum dolore congreditur, quum adversum minas et supplicia et tormenta componitur!

quum strepitum mortis et horrorem carnificis irridens insultat! quum libertatem suam adversus reges et principes erigit, soli Deo, cujus est, credit! etc. Uebrigens kommt schon bei Minucius XI, 6 eine Andeutung vor (freilich dem Gegner in den Mund gelegt), als ob nach der Meinung der Christen Gott nicht sowohl nach dem Betragen der Menschen als nach Prädestination richte, was aber Minucius als eine falsche Beschuldigung widerlegt.

- \*\*Clemens coh. p. 79: 'Υμῶν ἐστιν (ἡ βασ. τῶν οὐρανῶν), ἐὰν θελήσητε, τῶν πρὸς τὸν Θεὸν τὴν προαίρεσιν ἐσχηχότων. Nun zeigt er (p. 80), wie der Mensch die von Gott in ihn gelegten Anlagen selber und seiner Natur gemäss entwickeln müsse. So wenig man dem Pferde (nach Sitte der Alten) sumuthet zu sekenn, dem Stier, als Reitpferd zu dienen, sondern von einem jeden nur das verlangt, was in seiner Natur liegt, so kann auch nur dem Menschen, eben weil er die Kraft dasu erhielt, sugemuthet werden, nach dem Göttlichen zu streben. Auch nach Clemens ist nur die Sünde zurechenbar, die aus freier Wahl hervorgeht, Strom. II, p. 461; wie es denn auch wieder häufig in unserer Macht steht, uns Einsicht und Kraft zu verschaffen, ebend. p. 462. Von einer gratia irresistibilis ist Clemens weit entfernt, Strom. VII, p. 855: Οὔτε μὲν ἔχων σωθήσεται ὁ σωζόμενος, οὐ γάρ ἐστιν ἄψυχος ἀλλὰ παντὸς μᾶλλον ἐκουσίως καὶ προαιρετικῶς σπεύσει πρὸς σωτηρίαν διὸ καὶ τὰς ἐντολὰς ἔλαβεν ὁ ἔνθρωπος, ὡς ἄν ἐξ αὐτοῦ ὁρμητικὸς πρὸς ὁπότερον ἄν καὶ βούλοιτο τῶν τε εἰρετών καὶ τῶν φευκτῶν κτλ.
- 7 Vgl. das dritte Buch de princ. in seinem ganzen Zusammenhang. Ohne Freiheit kennt auch Origenes keine Zurechnung, de princ. II, 5 (Redep. p. 188): "Wenn die Menschen von Natur schlecht wären und es ihnen unmöglich wäre, flutes zu thun, so erschiene Gott nicht als Richter über Handlungen, sondern über Naturanlagen" (vgl. den Ausspruch des Minuc.). Vgl. de princ. I, 5, 3 und contra Cels. IV, 3 (Opp. I, p. 504): Μρετῆς μὲν ἐὰν ἀνέλης τὸ ἐπούσιον, ἐνείλες αὐτῆς καὶ τὴν οὐσίαν. Gleichwohl ist die Freiheit eine bedingte, und jede sittliche That ist eine Mischung eigener Wahl und göttlicher Beihülfe. Vgl. unten §. 70 und die Stellen bei Redepenning, Orig. II, S. 318.
- Frenceus IV, 4 p. 231 f. (Gr. 281): Sed frumentum quide met paleae, inanimalia et irrationabilia existentia, naturaliter talia facta sunt: homo vero, rationabilis et secundum hoc similis Deo, liber in arbitrio factus et suae potestatis ipee sibi causa est, ut aliquando quidem frumentum, aliquando autem palea fiat; worauf Irenaeus ebenfalls die Zurechnungsfähigkeit gründet. Vgl. IV, 15 p. 245 (Gr. 318); IV, 37 p. 281 f. (Gr. 374 f.): Εὶ ψύσει οἱ μὲν φαῦλοι, οἱ **δὲ ἀγαθολ γεγόνασιν,** υὖθ' οὖτοι ἐπαινετολ, ὄντες ἀγαθολ, τοιοῦτοι γὰρ κατεσκευέσθησαν ουτ' έχεινοι μεμπτοί, ουτως γεγονότες. Άλλ' έπειδή οί πάντες της αὐτῆς εἶσι ψύσεως, δυνάμενοί τε κατασχεῖν καὶ πρᾶξαι τὸ ἀγαθὸν, καὶ δυνάμεγοι πάλιν ἀποβαλείν αὐτὸ καὶ μὴ ποιῆσαι: δικαίως καὶ παψ ἀνθρώποις τοῖς εθνομουμένοις, και πολύ πρότερον παρά Θεφ οι μέν έπαινουνται, και άξιας τυγχάνουσι μαρτυρίας της του καλού καθόλου έκλογης και έπιμονης οι δε κατπιτιώνται και άξίας τυγγάνουσι ζημίας της του καλού και άγαθου άποβολής. Vgl. noch IV, 39 p. 285 (Gr. 380); V, 27 p. 325 (Gr. 442). Ja, nicht allein in den Werken, sondern auch in dem Glauben zeigt sich nach Irenaeus die Freiheit des Menschen, IV, 37 p. 282 (Gr. 376), vgl. auch das Fragment aus dem Sermon de fide, p. 342 (Gr. 467). Ueber den Freiheitsbegriff des Hippolutus z. Jacobi bei Neander, DG. S. 193.
- Tertullian vertheidigte den Begriff der Freiheit besonders gegen Marcion: "Wie hätte der Mensch, der über die ganze Schöpfung herrschen sollte, in

Rücksicht seiner selbst ein Sklave sein, nicht die Fähigkeit erhalten sollen, frei über sich selbst zu herrschen?" adv. Marc. II, 8, 6. 9; vgl. Neander, Antign. S. 372 f. \*).

10 Es giebt nach der Lehre der Gnostiker ein an die Gestirne geknüpftes und durch sie vermitteltes Verhängniss" u. s. w. Baur, Gnosis S. 232. — Dagegen ist dem Verfasser der Pseudoclementinen die Freiheit wichtig, z. B. hom. XV, 7: Εκαστον δὲ τῶν ἀνθρώπων ἐλεύθερον ἐποίησεν ἔχειν τὴν ἔξουσίαν ἐαυτὸν ἀπονέμειν ὧ βούλεται, ἢ τῷ παρόντι κακῷ, ἢ τῷ μέλλοντι ἀγαθῷ, vgl. auch c. 8. Hom. II, 15; III, 69; VIII, 16; XI, 8. Schliemann S. 182 ff. 235 ff. 241. Credner a. a. O. III, S. 283. 290. 294.

### §. 58. b. Unsterblichkeit.

Olshausen, antiquissimorum ecclesiae graecae patrum de immortalitate sententiae recensentur, Osterprogramm 1827, rec. von Ullmans in Studien und Krit. I, 2 S. 425. H. Schultz, die Voraussetzungen der christlichen Lehre von der Unsterblichkeit, Göttingen 1861.

Weniger übereinstimmend dachten die Lehrer der ersten Zeit über die Unsterblichkeit der Seele. Nicht dass sie diese an sich geleugnet oder an deren Möglichkeit irgendwie gezweifelt hätten; sondern eben darum, weil ihnen so viel an der Freiheit lag, weil die Aehnlichkeit mit Gott erst errungen werden sollte durch diese Freiheit, und weil (nach der trichotomistischen Eintheilung) erst durch die Verbindung mit dem Geiste, als dem höhern freien Vernunftleben, die Seele den Keim des unsterblichen Lebens in sich aufnimmt, endlich auch wohl durch anderweitige philosophische Hypothesen von der Beschaffenheit der Seele geleitet, nahmen Justin, Tatian, Theophilus 1 eine von Natur zwar sterbliche oder wenigstens in Beziehung auf Sterblichkeit und Unsterblichkeit indifferente Seele an, welche aber entweder durch ihre Vermählung mit dem Geiste und durch den rechten Gebrauch ihrer Freiheit die Unsterblichkeit als einen ihr von Gott ausgesetzten Preis erringt, oder im entgegengesetzten Falle mit dem Leibe zugleich untergeht. Zwei sonst in ihren Ansichten verschiedene Männer dagegen, Tertullian und Origenes, kommen darin mit einander tiberein, dass sie, ihren eigenthümlichen Vorstellungen von der Natur der Seele gemäss, auch die Unsterblichkeit derselben als eine mit dieser Natur zusammenhängende Eigenschaft betrachteten 2.

<sup>1</sup> Ob die vom Greis im Tryphon des Justin §. 4 ausgesprochene Ansicht die eigene Meinung des Schriftstellers sei? sowie über den Sinn der Stelle:

a) Diesen merkwürdigen consensus Patrum der ersten Periode müssen auch die Gegner der menschlichen Freiheit anerkennen, wie Calrin, nur dass sie dann von ihrem Standpunkte aus eine durchgehende Verblendung in diesem Stücke annehmen müssen! "Ee bleibt daker immer eine beachtungswerthe Erscheinung, dass gerade die Lehren, welche später die Trennung der christlichen Kirche veranlausten, in der allen Kirche sich so gut als ger nicht ausgesprochen finden" Daniel, Tatian S. 200.

ΔΙΙὰ μὴν οὐδὲ ἀποθνήσκειν φημὶ πάσας τὰς ψυχὰς ἐγώ s. die Commentatoren: Olehausen a. a. O. Rössler, Bibl. I, S. 141. Möhler, Patrologie I, S. 242. Daniel, Tatian S. 224. Semisch II, S. 368. Deutlicher Tatian contra Graec. c. 13: Ουπ έστιν άθάνατος ή ψυχή καθ' έαυτην\*), θνητή δέ. Άλλα δύναται ή αθτή καλ μή άποθνήσκειν. Θνήσκει μέν γάρ καλ λύεται μετά τοῦ σώματος μή γενώσκουσα την άληθειαν. Άνίσταται δέ είς υστερον έπλ συντελείς τοῦ κόσμου ετν το σώματι, θάνατον δια τιμωρίας εν αθανασία λαμβάνουσα. Πάλιν δε 📦 🗫 ήσχει, κάν πρός καιρόν Αυθή, την Επίγνωσιν του θεού πεποιημένη. Καθ' ίαντην γάρ σκότος έστι και οὐθέν έν αὐτη φωτεινόν (Joh. I.) . . . Ψυχή γάρ ούν αύτή το πνευμα έσωσεν, έσώθη θε ύπ' αύτου κτλ. . . Συζυγίαν θε κεπημένη την του θείου πνεύματος, ουχ έστιν αβοήθητος, ανέρχεται δε πρός απερ εὐτὰν ὀδηγεί χωρία τὸ πνεῦμα. Die Seele ist dem Tatian auch nicht ein einfaches Wesen (πολυμερής έστι καὶ οὐ μογομερής) c. 15. Theophilus (ad Autol. II. 27) wirft die Frage auf, ob Adam von Natur sterblich oder unsterblich geschaffen sei? und antwortet darauf: keines von beidem, vielmehr zu beidem Whig (δεκτικόν ἀμφοτέρων), damit, wenn er durch Befolgung der göttlichen Gebote nach der Unsterblichkeit strebte, er dieselbe als Lohn erhielte und Gott warde (γένηται θεός); wenn er aber mit den Werken des Todes sich befasste and Gott nicht gehorchte, er dadurch der Urheber seines eigenen Verderbens würde \*\*). Auch Irenaeus beschränkt sich auf eine donative Unsterblichkeit, s. adv. haer. II, 64: Sine initio et sine fine, vere et semper idem et eodem modo se habens solus est Deus. . . . Et de animalibus, de animabus et de spiritibus et omnino de omnibus his, quae facta sunt, cogitans quis minime peccabit, quando omnia, quae facta sunt, cogitans quis minime peccabit, quando omnia, quae facta sunt, initium quidem facturae suae habeant, perseverant autem, quoachusque ea Deus et esse et perseverare voluerit. Non enim ex nobis, neque er nostra natura vita est, sed secundum gratiam Dei datur. Sicut autem corpus animale ipsum quidem non est anima, participatur autem animam, quoadusque Deus vult, sic et anima ipsa quidem non est vita, participatur autem a Deo sibi praestitam vitam.

<sup>2</sup> Bei Tertullian hing die Opposition gegen die obige Lehre mit der Zweitheiligkeit, bei Origenes mit der Präexistenz zusammen. (Für Letztern fiel nämlich die Einwendung weg, dass, weil die Seele einen Anfang genommen, sie auch ein Ende nehmen müsse.) Vgl. übrigens Tertull. de anima 11. 14. 15. Unter anderm beruft sich Tertull. auch darauf, dass die Seele auch im Traum ihre Thätigkeit fortsetze. Unter den Zusammenhang von Schlaf und Tod überhaupt s. de anima c. 43 ff. Nach Origen. exhort. ad Mart. 47 (Opp. I, p. 307), de princ. II, 11, 4 p. 105, und III, 1, 13 p. 122 ist es auch der der Seele eingepflanzte Lebenstrieb sowohl, als die ihr natürliche Verwandtschaft zu Gott, was ihr die Unsterblichkeit sichert. Dazu kommt bei ihm die freie Selbstbestimmung und die darauf gegründete Vergeltung. Vgl. Thomasius S. 159. Redepenning II, S. 111.

Die ganze Frage war übrigens in dieser Fassung mehr eine philosophische als christliche, wie denn der Unsterblichkeitsbegriff überhaupt ein abstract-negativer ist; während der Gläubige in Christo das ewige Leben als ein coucret vorhandenes schaut und ergreift. Erst im Zusammenhange daher mit der Person, dem Werke und dem Reiche Christi, und auf der Grundlage der christlichen Anschauungen und Vorheissungen (d. h. in der Eschatologie) findet die christliche Unsterblichkeit ihren Ort. Vgl. die ob. angeführte Schrift von Schults.

<sup>\* ,</sup> sao lavriy fehlt in den jungsten Handschriften, siehe Daniel S. 228 z. d. St.

<sup>\*\*)</sup> Ob damit eine absolute Vernichtung gemeint sei oder nur Verlust des Bewusstseins? s. Baur, DG. S. 575, der das letztere annimmt. — Die verwandte Ansicht der Thnetopsychiten (Arabiei) s. unten in der Eschatologie.

#### §. 59.

#### Sünde, Sündenfall und dessen Folgen.

J. G. Walch, (Th. Ch. Lilicathal) de Pelagianismo ante Pelagium, Jen. 1783. 4. Ejuad. historia doctrinae de peccato originis — beides in Miscellaneis sacris, Amst. 1784. 4. J. Hers, commentatio de sententiis corum patrum, quorum auctoritas ante Augustinum plurimens valuit, de peccato originali, Gött. 1801. 4. † Kuka, der vorgebliche Pelagianismus der veraugustinischen Väter (Tüb. Quartalschrift 1853). † Wörter a. a. O.

So frei und heiter indessen die Lichtseite des Menschen (sein ideales Sein) von der ersten Kirche gefasst wurde, so wenig wurde die Schattenseite durch einen falschen Idealismus verhüllt; und wenn auch das Gefühl des menschlichen Verderbens nicht als das ausschliessliche Grundgefühl bezeichnet werden kann, aus dem die ganze Theologie der Zeit abgeleitet worden wäre, so machte sich doch der Abstand zwischen dem Ideal und der Wirklichkeit, und der Zwiespalt des Lebens durch die Sünde vor einem jeden christlichen Gewissen geltend, je strenger gerade die Ansprüche waren, die an die Freiheit des Menschen gemacht wurden.

So klagt Justin d. M. über die Allgemeinheit der Sünde, dial. c. Tr. c. 95. Die ganze Menschheit ist unter dem Fluche; denn verflucht ist Jeder, der das Gesetz nicht hält. — Auch der Verfasser der Clementinen nimmt an, dass die Neigung der Sünde durch das Ueberhandnehmen derselben im Menschen stärker geworden sei, und nennt die Menschen Sklaven der Sünde (Soulevorte έπιθυμία), hom. IV, 23; X, 4. Schliemann S. 183. — Besonders stark hebt Clemens von Alexandrien den Zwiespalt heraus, der durch die Sünde in das Wesen des Menschen gekommen sei; denn sie gehört nicht zu unserer Natur, bildet nicht einen Theil unseres Wesens, und ist gleichwohl durch das ganse Geschlecht verbreitet. Wir kommen zur Sünde, wir wissen selbst nicht wie? vgl. Strom. II, p. 487. Auch *Origenes* fasst die Sünde als einen allgemein verbreiteten Zustand, dieweil die Welt im Abfall begriffen ist, contra Cels. III. 66 p. 491: Σαφῶς γὰρ φαίνεται, ὅτι πάντες μὲν ἄνθρωποι πρὸς **τὸ ἀμαρτάνειν** πεφύχαμεν, ένιοι δε ού μόνον πεφύχασιν, άλλα χαλ είθισμ**ένοι είσιν άμαρτά**νειν. Vgl. III, 62 p. 488: Αδύνατον γάρ φαιιεν είναι ανθρωπον μετ' αρετής απ' άρχῆς πρὸς τὸν θεὸν ἄνω βλέπειν κακίαν γὰρ ὑφίστασθαι ἀν**αγκαῖον πρώτου** έν ανθρώποις (mit Berufung auf Röm. 7, 9). Vgl. Redepenning II, 8. 360. Bei alle dem aber findet sich in unserer Periode noch kein so stark ausgesprochenes Sündengefühl, wie in der folgenden. Es überwog das freudige Bewusstsein von der einmal geschehenen Erlösung. Es wäre indessen eben so einseitig. für die erstern Jahrhunderte schon die Stimmung der spätern Zeit zu verlangen, als die Nothwendigkeit der spätern Entwicklungen zu verkennen.

#### **§**. 60.

#### Die Sünde überhaupt.

Seiers unter Lungsfore, hubernau, hungsiele, hungswilde. Krebbe, die Lehre von der Sünde und dem Tode, hamb. 1836 (dogmatisch-exegetisch). \*Jul. Müller, die christliche Lehre von der Sünde, L. Bd.: vom Wesen und Grund der Sünde, Breslau 1839. 2. Anfl. 1844. II. Bd.: vom der Möglichkeit, Verbreitung und Steigerung der Sünde im Individuum, Breslau 1844 (mit Berücksichtigung der Dogmengeschichte).

Wenn auch die Sünde als Thatsache anerkannt wurde, so finden wir dagegen in Beziehung auf die genauere Definition ihres Wesens noch manches Schwankende <sup>1</sup>. Während die gnostisch-häretischen Parteien (hierin Vorläufer des Manichäismus) das Böse dualistisch entweder in die Materie setzten <sup>2</sup> oder vom Demiurgen es ableiteten, kamen die christlichen Lehrer im Allgemeinen darin überein, dass sie die Sünde im Bereiche des menschlichen Willens aufsuchten und daher Gott von aller Schuld freisprachen <sup>3</sup>, wobei der Ausweg des Origenes nahe lag, auch das sittlich Böse als ein Negatives zu fassen <sup>4</sup>.

<sup>1</sup> Eine der stoischen verwandte Definition finden wir bei Clemens von Alexandrien, Paed. I, 13 p. 158 f.: Παν τὸ παρά τὸν λόγον τὸν ὀρθὸν, τοῦτο άμάρτιμά έσει. Dagegen ist die Tugend (άρετή) διάθεσις ψυχής σύμφωνος ύπό τοῦ λόγου περὶ ὅλον τὸν βίον. Daher ist die Sünde auch Ungehorsam gegen Gott: Αὐτίκα γοῦν ὅτε ημαρτεν ὁ πρῶτος ἄνθρωπος, καὶ παρήκουσε τοῦ Θεοῦ. Die Etymologie urgirend, fasst er denn auch die Sünde als Irrthum: . . . . **ώς Εξ ἀνάγκης είναι τ**ὸ πλημμελούμενον πᾶν διὰ τὴν τοῦ λόγου διαμαρτίαν ηνόμενον και εικότως και είσθαι άμάρτημα. Vgl. Strom. II, p. 462: Τὸ δὲ άμαρτάνειν έχ του άγνοείν χοίνειν δ τι χρή ποιείν συνίσταται ή του άδυνατείν ποιείν. Die Formen der Sünde sind ἐπιθυμία, φόβος und ἡδονή. Eine Folge der Sünde int die λήθη της άληθείας, coh. p. 88, und endlich ewiger Tod, ib. p. 89. Tertallian setzt die Sünde in die Ungeduld (Unbeständigkeit) des Menschen, de pat. 5 (p. 143): Nam ut compendio dictum sit, omne peccatum impatientiae adscribendum. Vgl. Cyprian de bono pat. p. 218. Auch nach Origenes de princ. II, 9, 2 (Opp. T. I, p. 97; Redep. p. 216) ist es Trägheit und Scheu vor der Anstrengung in Bewahrung des Guten, sowie die Abwendung vom Bessern (Privation), was die Sünde bewirkt; denn abfallen ist nichts anderes als schlecht verden, schlecht sein so viel als nicht gut sein u. s. w., vergl. Schniter S. 140.

2 Hier und da schreiben auch orthodoxe Lehrer der Sinnlichkdit das Böse m: so Justin d. M. Apol. I, 10 (?); de resurt. c. 3, s. Semisch S. 400. 401. Anders Clemens Strom. IV, 36 p. 638. 639: Οὔκουν εὐλόγως οἱ κατατρέχοντες τῆς πλάσεως καὶ κακίζοντες τὸ σῶμα οὐ συνορῶντες τῆν κατασκευὴν τοῦ ἀν- ἐρώπου ὀρθὴν πρὸς τὴν οὐρανοῦ θέαν γενομένην, καὶ τῆν τῶν αἰσθήσεων ὀργανοποιΐαν πρὸς γνῶσιν συντείνουσαν, τά τε μέλη καὶ μέρη πρὸς τὸ καλὸν, οὐ πρὸς ἡθονὴν εὕθετα. "Οθεν ἐπιδεκτικὸν γίνεται τῆς τιμιωτάτης τῷ Θεῷ ψυχῆς τὸ ἀκητήριον τοῦτο κτὶ. ... Αλλ' οὕτε ἀγαθὸν ἡ ψυχὴ φύσει οὕτε αὖ κακὸν φύσει, τὸ τῶμα, οὐδὲ μὴ, ῷ μὴ ἐστιν ἀγαθὸν, τοῦτο εὐθέως κακόν. Εἰσὶ γὰρ οὖν καὶ μεσότητές τινες κτὶ. Vgl. Orig. contra Cels. IV, 66: Τόδε, τὴν ὕλην . . . τοῖς θνητοῖς ἐμπολιτευομένην αἰτίαν εἰναι τῶν κακῶν, καθ' ἡμᾶς οὐκ ἀληθές τὸ γὰρ

der Weisheit (Sophia), deren Symbol die Schlange ist, geschehen sei <sup>5</sup>.

- <sup>1</sup> Diese wurden besonders von den Pseudoclementinen übertrieben (s. den vor. §.). Adam hatte Prophetengabe (hom. III, 21. VIII, 10), s. Credner II, S. 248. Baur S. 363. Schliemann S. 175. Hilgenfeld S. 294. Diese Gabe schrieb übrigens auch Tertullian de resurr. c. 61 dem Stammvater der Menschen su. Nach den Ophiten hatten Adam und Eva leichte und helle Körper, a. Bour Weniger hoch schlugen die voraugustinischen Lehrer die später so genannte justitia originalis an. Nach Theophilus von Antiochien (ad Aut. II. 24. 27) war Adam γήπιος und musste als Kind behandelt werden; er war weder sterblich noch unsterblich, sondern zu beidem fähig. Dasselbe behauptet Clemens von Alexandrien Strom. VI, 12 S. 788: "So mögen sie denn von uns hören (sagt er gegen die Gnostiker), dass Adam vollkommen geschaffen wurde, nicht in Hinsicht seiner sittlichen Ausstattung, wohl aber in Hinsicht der Fähigkeit, die Tugend in sich aufzunehmen; denn ein Unterschied ist doch swischen der Fähigkeit zur Tugend und dem wirklichen Besitz derselben. Gott will, dass wir durch uns selbst selig werden: deswegen gehört es zur Natur der Seele, sich selbst zu bestimmen" u. s. w. (bei Baur, Gnosis S. 493). Clem. beschränkt demnach die ursprünglichen Vorzüge (Strom. IV, p. 632) auf das Reinmenschliche als Anlage: Οὐδὲν γὰρ τῶν χαρακτηριζόντων τὴν ἀνθρώπου ἰδέων τε και μορφήν ένεδεησεν αὐτῷ.
- 2 Justin d. M. leitet den Fall vor allem von der schlauen Bosheit des Setans ab, dial. c. Tr. c. 119, p. 205. Ein Thier (3ης/ον) hat den Menschen verführt. Ungehorsam und Irrglaube kamen von Seite des Menschen dasn; vgl. Semisch a. a. O. S. 393 f. Nach Clemens von Alexandrien scheint es die Wollust gewesen zu sein, welche den ersten Menschen verführte, coh. p. 86: Τοφις άλληγορείται ήδονή έπι γαστέςα ξεπουσα, κακία γηΐνη είς ύλας τρεφορμένη (Thiersch conjecturirt τρεπομένη in Rudelb. Zeitschrift 1841, 2 S. 184). Vgl. Strom. III, 17 p. 559 (470 Sylb.). Zwar wird von Clemens nicht, wie von den Enkratiten (die er vielmehr bekämpft), der coitus der ersten Eltern an sich als ein sündlicher getadelt, wohl aber, dass er zu früh stattgefunden, wohin auch die Stelle Strom. II, 19 p. 481 zielt: Τὰ μὲν αἰσχρὰ οὐτος προθύμως εῖλετο, ἐπόμενος τῆ γυναικί. Vgl. §. 61, 2.
- <sup>3</sup> Die Meinung, als ob der Baum an sich den Tod in sich geschlossen hätte (Giftfrucht), wird von Theophilus von Antiochien abgewiesen ad Aut. II, 25: Οὐ γὰρ, ὡς οἴονταί τινες, θάνατον εἰχε τὸ ξύλον, ἀἰλ' ἡ παρακοή.
- <sup>4</sup> Vgl. den vor. §. Note 5. Adam konnte nicht sündigen, da in ihm das Sεῖον πνεῦμα oder die σοφία selbst erschienen war, mithin diese gesündigt haben müsste, was zu behaupten eine Blasphemie wäre, vgl. Schliemann a. a. O. Gleichwohl haben die Clementinen eine Trübung des Ebenbildes Gottes bei den Nachkommen des ersten Menschenpaares angenommen, vgl. Hilgenfeld S. 291.
- <sup>5</sup> Die Ophiten verwirren sich in ihren eigenen Dogmen, wenn sie bald die Schlange als Gottheit verehren, bald von ihr sagen, dass sie die Eva durch Täuschung verführt habe. Epiphan. Haer. 37, 6. Baur S. 178 ff.

### §. 63. Folgen des Sündenfalls.

Der Tod war es gewesen, den Jehovah den Uebertretern seines lebotes angedroht hatte. Gleichwohl folgte dieser nicht unmittelar auf die Uebertretung, sondern die dem Manne sowohl als dem Weibe eigenthümlich zugetheilten Mühsale des Lebens leiteten den l'od ein und zeugten von des Menschen eingetretener Sterblichkeit. Beides aber wurde, der Tod sowohl als das physische Uebel, von kem biblischen Standpunkte aus als die Folge der Sünde Adams etrachtet: so z. B. von Irenaeus und A. 1. Wie weit nun aber meh das sittliche Verderben der Einzelnen, die Sünde m Menchengeschlecht überhaupt, eine Folge der ersten Sünde sei, dariber finden wir noch keine ausgebildete Ansicht. Man war zu sehr reneigt, die Sünde als einen freien Willensact des Menschen zu etrachten, als dass man sie schlechthin als ein von Andern übercommenes Erbstück hätte fassen können. Die Sünde jedes einzelen Menschen, wie sie in der Erfahrung vorlag, hatte an der adanitischen Sünde ihr Vorbild und erschien daher eher als eine Wiederholung, denn als eine nothwendige Folge der ersten Sünde 2; nd lieber nahm man, um das Dunkle der Gewalt, die zum Bösen intreibt, sich zu erklären, zu einem zwar nicht absolut zwingenlen, aber doch mächtigen Einfluss der Dämonen, als zu einer gänzichen Unfreiheit des Willens (als Frucht der Erbsünde), seine Zuncht 3. Indessen finden sich schon bei Irenaeus Andeutungen von en tiefer gehenden Folgen des Sündenfalls 4. Noch bestimmter ber leisten Tertullian und Origenes, obwohl von verschiedenen Standpunkten aus, der Erbsündentheorie Vorschub: dieser dadurch, lass er die Seelen schon in ihrem frühern Zustande mit Sünde whaftet und somit auch sündlich ins irdische Leben eintretend achte, wozu sich noch die an das Gnostisch-Manichäische streiende Idee von dem Befleckenden, das in der physischen Zeuung liege, gesellte 5; jener dadurch, dass er die Seele mit sammt hren Gebrechen sich stoffartig fortpflanzen liess, zu welcher Anicht auch der von ihm zuerst gebrauchte Name "vitium originis" reflich passte 6. Beide Lehrer waren aber noch weit davon entrnt, das angeborne Verderben als ein zurechnungfähiges zu berachten, und noch viel weniger dachten sie an einen gänzlichen langel der Freiheit 7.

\* Irenaeus III, 23 (35 Gr.) p. 221 (263 Gr.): Condemnationem autem transressionis accepit homo taedia et terrenum laborem et manducare panem in adore vultus sui et converti in terram, ex qua assumtus est; similiter autem sulier taedia et labores et gemitus et tristitias partus et servitium i. e. ut seriret viro suo: ut neque maledicti a Deo in totum perirent, neque sine incre-

patione perseverantes Deum contemnerent (vgl. c. 37 p. 264 Grabe). Ibid. V, 15 p. 311 (423 Grabe): . . . propter inobedientiae peccatum subsecuti sunt languores hominibus. V, 17 p. 313 (p. 426). V, 23 p. 320 (p. 435); Sed quonism Deus verax est, mendax autem serpens, de effectu ostensum est morte subsecuta eos, qui manducaverunt. Simul enim cum esca et mortem adsciverunt, quoniam inobedientes manducabant: inobedientia autem Dei mortem infert etc. (Daher der Teufel ein Menschenmörder von Anfang.) Uebrigens sieht Irenaem in den verhängten Strafen Gottes auch wieder eine Wohlthat, III, 20, 1: Magnanimus (i. e. μακρόθυμος) fuit Deus deficiente homine, eam quae per verbum esset victoriam reddendam ei providens. Er vergleicht den Fall des Menschen mit dem Schicksale des Propheten Jonas, der vom Wallfisch verschlungen wurde zu seiner Rettung. So wird der Mensch von dem grossen Wallfisch (dem Teufel) verschlungen, damit ihn Christus wieder aus dessen Rachen befreie, vgl. Duncker S. 151. Nach Cyprian de bono patientiae p. 212 ging auch die höhere Körperkraft des Menschen (nächst der Unsterblichkeit) durch die Sünde verloren; und auch Origenes brachte die Uebel in der Welt in Verbindung mit der Sünde, s. oben §. 48. Unter dem Tod verstehen indessen die Alexandriner nicht den physischen Tod, den sie nach ihren Voraussetzungen als eine weise Ordnung der Natur (φυσική ἀνάγκη θείας οἰκονομίας), mithin als eine Wohlthat ansehn müssen, sondern den geistig-sittlichen Tod. Clem. Strom. III, p. 540. u. die Stellen aus Orig. bei Gieseler, DG. S. 182.

<sup>2</sup> Wenn auch Justin d. M. die allgemeine Sündhaftigkeit in starken Ausdrücken beklagt (dial. c.Tr. c. 95), so sind ihm doch Erbsünde und Zurechnung adamitischer Schuld noch fremde Begriffe. Wenigstens hat der Mensch jetzt noch das richtige sittliche Gefühl, wonach er die Sünde an Andern als Sünde beurtheilt und rügt. Dial. c. Tr. 93: Tà yào del zal di' ölov dizara zal năsar δικαιοσύνην παρέχει εν παντί γένει ανθρώπων και έστι παν γένος γνωρίζον δτι μοιχεία κακόν, και πορνεία, και άνδροφονία, και δσα άλλα τοιαύτα. Vel. das Folgende, wonach nur die vom bösen Geist Erfüllten oder durch schlachte Erziehung günzlich Verdorbenen (nicht also die Nachkommen Adams als solche) dieses Gefühl verloren haben. Jeder verdient sonach dadurch den Tod, dass er sich durch seinen Ungehorsam den ersten Menschen gleichstellt. Dial. c. Tr. c. 88: "Ο (scil. γένος ανθρώπων) από τοῦ Αδαμ ὑπὸ θάνατον και πλάγην την τοῦ όψεως έπεπτώκει, παρά την ίδιαν αίτιαν έκάστου αὐτών πονηρευσαμένου. C. 124: Ούτοι (scil. ἄνθρωποι) όμοιως τῷ Αθάμ και τῆ Εἔα έξομοιού μενοι θάνατον έπυτοῖς ἐργάζονται κτλ. Vgl. Semisch a. a. O. S. 397-399. der auch in die exegetische Erörterung dieser Stellen eintritt. S. ebendens. S. 401 über die schwierige Stelle dial. c. Tr. c. 100, in welcher Manche einen Beweis der Erbsünde haben finden wollen: Παρθένος οὐσα Εὐα καὶ ἄφθορος τὸν λόγον ἀπὸ τοῦ ὄψεως συλλαβοῦσα, παρακοὴν καλ θάνατον ἔτεκε (ob das τίπτειν metaphorisch?). Nach Clemens von Alexandrien befindet sich der Mensch dem Versucher gegenüber in derselben Lage wie Adam vor dem Falle, coh p. 7: Είς γάρ ὁ ἀπατεών, ἄνωθεν μέν την Εύαν, νῦν δὲ ήδη καὶ τοὺς ἄλλους ανθρώπους είς θάνατον ύποφέρων, vgl. Paed. I, 13 p. 158 f. Zwar nimmt Clemens die Allgemeinheit der Sünde unter den Menschen an, Paed. III, 12 p. 307: Το μεν γαρ έξαμαρτάνειν πάσιν έμφυτον και κοινόν; aber schon dass er annahm, dass von Natur Einige edler seien als die Andern (Strom. I, 6 p. 336), zeigt, dass er den Menschen nicht für absolut verdorben hielt, nicht Alle in eine corrupte Masse susammenwarf; thut doch niemand das Böse um des Bösen willen, Strom. I, 17 p. 368. Am stärksten aber spricht er sich gegen eine schon dem Kinde zurechenbare Erbeünde aus Strom. III, 16 p. 556 f.:

- Aνγέτωσαν ήμεν Ποῦ ἐπόρνευσεν τὸ γεννηθέν παιδίον, ἡ πῶς ὑπὸ τὴν τοῦ ἐἐμ ὑποπέπτωπεν ἀρὰν τὸ μηθέν ἐνεργῆσαν; Die Stelle Psalm 51, 7 gilt ihm sicht als Beweis. (Vgl. noch die obigen Stellen über Freiheit und Sünde überhaupt, u. Bour, DG. S. 587.)
- 3 Athenag. leg. c. 25. Tatian contra Graec. c. 7, und die oben §. 58 angeführten Stellen. Ausser dem Einflusse des Satans bringt Justin d. M. auch die schlechte Erziehung und das böse Beispiel in Anschlag, Apol. I, 61: Έν Ιθεκ φαύλοις και πονηφαίς ἀνατροφαίς γεγόναμεν.
- Iren. adv. haer. IV, 41, 2 und andere Stellen bei Duncker S. 132 ff. Nach diesem würde die Lehre von der Erbsünde und dem Erbübel bei Irenaeus bereits so weit entwickelt sein, "dass sich die charakteristischen Züge der abendländischen Lehrbildung deutlich erkennen lassen." Und allerdings redet Irenaeus schon davon, dass der Mensch, indem er freiwillig der Stimme des Verführers felge, ein Kind, ein Schüler und Diener des Teufels geworden sei u. s. w. Auch erscheinen ihm die Menschen bereits in einem Zustande der Verschuldung, der eine Folge der Sünde Adams ist. Ob da, wo Irenaeus vom Tode redet, den wir geerbt haben (V, 1, 3 u. an andern Orten), er blos den physischen Tod versteht? s. Duncker a. a. O.
- Auf der einen Seite bildet zwar Origenes durch sein Urgiren der menschlichen Freiheit einen strengen Gegensatz zu Augustin, wie er denn auch die nech nicht zum Entschluss gereifte Begierde (concupiscentia) noch nicht zur Sinde rechnet; erst wenn man ihr nachgiebt, entsteht Schuld, de princ. III, 2, 2 (Opp. T. I, p. 139; Redep. p. 179) u. III, 4 (de humanis tentationibus). Auf der andern aber schliesst er sich formell an den Begriff der Erbsünde an durch die Behauptung, dass die menschliche Seele, weil sie im frühern Zustand schon gesündigt habe (μυστήριον γενέσεως), nicht mehr unschuldig auf diese Welt komme, de princ. III, 5 (Opp. T. I, p. 149 f.; Rodop. p. 309 ff.); vgl. Redep. Orig. II, S. 322 ff. Wegen der Zeugung s. hom. XV in Matth. §. 23 (Opp. III, p. 685); hom. VIII in Lev. (Opp. II, p. 229) u. XII (p. 251): Omnis, mi ingreditur hunc mundum, in quadam contaminatione effici dicitur (Hiob 14, 4 £) . . . Omnis ergo homo in patre et in matre pollutus est, solus vero Jees Dominus meus in hanc generationem mundus ingressus est, et in matre nem est pollutus. Ingressus est enim corpus incontaminatum. Vgl. das Weitere bei Baur, DG. S. 589 ff. Gleichwohl hat die spätere Zeit, namentlich seit Hieronymus, in Origenes den Vorläufer des Pelagius gesehen. Hier. (ep. ad Ctemphontem) nennt die Lehre, dass der Mensch ohne Sünde sein könne, Origenis ramusculus. Vgl. dagegen Wörter a. a. O. S. 201 ff.
- Tertullian de anima c. 40: Ita omnis anima eo usque in Adam censetur, denec in Christo recenseatur; tamdiu immunda, quamdiu recenseatur. Peccatir autem, quia immunda, recipiens ignominiam ex carnis societate. Cap. 41 gehraucht er den Ausdruck vitium originis, und behauptet, dass das Böse dem Menschen zur andern Natur geworden, während des Menschen wahre Natur zuch nach Tertullian das Gute ist. Er unterscheidet daher naturale quodam-modo und proprie naturale. Quod enim a Deo est, non tam extinguitur, quam ebumbratur. Potest enim obumbrari, quia non est Deus; extingui non potest, quia a Deo est.
- 7 Wie weit entfernt z. B. Tertullian war, die Erbsünde den Kindern als wirkliche Sünde suzurechnen, davon zeugt seine merkwürdige Aeusserung über die Kindertaufe, de bapt. 18; vgl. §. 72. u. Neander, Antignost. S. 209 ff. 455 ff.

— Auch sein Schüler Cyprian erkennt ein angebornes Verderben an und ist sogar deshalb für die Kindertaufe; aber doch nur darum, damit das Kind von der ihm anhaftenden fremden, nicht von einer ihm eigenen Schuld gereinigt werde, ep. 64; vgl. Rettberg S. 317 ff. Cyprian nennt die Erbsünde contagio mortis antiquae, ep. 59, aber auch er hebt die Freiheit nicht auf, de gratia Dei ad Donatum c. 2.

#### VIERTER ABSCHNITT.

#### Christologie und Soteriologie.

#### §. 64.

#### Die Christologie überhaupt.

Martini, Versuch einer pragmatischen Geschichte des Dogma von der Gottheit Christi, Rontock 1800. 8. \*\* Dorner, Entwicklungsgeschichte der Christologie, Stuttg. 1839. 2. Aufl. I, 1. 2. ebend. 1845. I, 3. 1846. 3. Aufl. 1853—56. II.

Die Erscheinung des Logos im Fleische ist die dogmatische Hauptidee, um welche diese Periode sich bewegt. Diese den ewigen Liebesrath Gottes enthüllende Thatsache erschien den ersten Lehrern der Kirche nicht einseitig als blosse Folge der menschlichen Sünde oder als ausschliesslich durch sie bedingt und hervorgerufen, sondern zugleich als eine freie Offenbarung Gottes, als der Gipfel aller frühern Offenbarungen und Lebensentfaltungen, als Vollendung und Krone der Schöpfung: so dass die Christologie dieser Zeit ebensowohl eine Fortsetzung der Theologie, als das ergänzende Gegenstück zur Anthropologie bildet.

Entschieden fasst Irenaeus den doppelten Gesichtspunkt ins Auge, wonach Christus sowohl Vollender als Wiederhersteller der menschlichen Natur ist. Beides liegt in den Ausdrücken àvazeφαλαιοῦν, ἀναχεφαλαίωσις (Wiederholung des Frühern, Erneuerung, Wiederherstellung, Wiedervereinigung des Getrenaten unter ein Haupt, vgl. Suicer, thes. zu d. W.). Christus ist der Inbegriff alles Menschlichen in seiner höchsten Bedeutung, die Summe und zugleich die Erneuerung der Menschheit, der neue Adam; vgl. V, 29, 2; III, 18, 7, und andere Stellen bei Duncker S. 157 ff. — Irenaeus wiederholt öfter den Satz, dass Christus geworden, was wir sind, damit wir würden, was er ist, z. B. III, 10, 20, und in der Praef.: Jesus Christus, Dominus noster, propter immensam suam dilectionem factum est quod sumus nos, uti nos perficeret esse, quod est ipse. Er stellt auf jeder Stufe des Menschenalters den reinen Menschen dar. Bei den Alexandrinern findet sich Aehnliches (s. d. Stellen über den Logos). — Hingegen fasst Tertullian de carne Christi c. 6 die Menschwerdung auf als um des zukünftigen Leidens willen geschehen. (At vero Christus mori missus

med quoque necessario habuit, ut mori posset.) Nach Cyprian ist dieselbe miger durch die Sünde Adams nothwendig geworden, als durch den Ungesmam der spätern Geschlechter, an denen die frühern Offenbarungen Gottes zen Zweck nicht erreichten (Hebr. 1, 1), de idol. van. p. 15: Quod vero Chrias sit, et quomodo per ipsum nobis salus venerit, sic est ordo, sic ratio. Juseis primum erat apud Deum gratia. Sic olim justi erant, sic majores eorum digionibus obediebant. Inde illis et regni sublimitas floruit et generis mapindo provenit. Sed illi negligentes, indisciplinati et superbi postmodum facti, t fiducia patrum inflati, dum divina praecepta contemnunt, datam sibi gratiam ardiderant. . . . Nec non Deus ante praedixerat, fore ut vergente saeculo et andi fine jam proximo ex omni gente et populo et loco cultores sibi allegeret tas multo fideliores et melioris obsequii: qui indulgentiam de divinis munebus haurirent, quam acceptam Judaei contemtis religionibus perdidissent. lajus igitur indulgentiae, gratiae disciplinaeque arbiter et magister sermo et lias Dei mittitur, qui per prophetas omnes retro illuminator et doctor humani paeris praedicabatur. Hic est virtus Dei, hic ratio, hic sapientia ejus et gloria. lie in virginem illabitur, carnem, Spiritu Sancto cooperante, induitur. Deus am homine miscetur. Hic Deus noster, hic Christus est, qui, mediator duorum, ominem induit, quem perducat ad patrem. Quod homo est, esse Christus voit, at et homo possit esse, quod Christus est. Vgl. Rettberg S. 305. In diesem taten Satze begegnet er sich mit Irenaeus.

# §. 65. Der Gottmensch.

Neben unbestimmtern und allgemeinern Aussprüchen über die where Natur Jesu 1, über die Erhabenheit seiner Lehre und Peron 2 und über seine Messianität 3 finden wir bereits in der ersten kit hingewiesen auf die innige Durchdringung des Göttlichen und denschlichen in seiner Person; jedoch noch ohne scharfe und chulgerechte Begrenzung des Antheils, welchen das Eine oder das Indere an der Bildung dieser Persönlichkeit nimmt 4. Man suchte bles auf der einen Seite der ebionitischen und der artemonitischen alogischen) Dürftigkeit auszuweichen, die in Jesu nur den Sohn osephs und der Maria sah (während die gemässigten Nazarener renigstens im Einklang mit dem katholischen Bekenntniss eine bernatürliche Empfängniss annahmen) 5, sowie man auf der andern eite, und zwar noch strenger, die doketische Richtung bekämpfte, velche die wahre Menschheit Jesu aufhob 6. Auch die das Göttche und Menschliche nur äusserlich und mechanisch verbindende insicht, wonach erst bei der Taufe der Logos (Christus) über den senschen Jesus gekommen wäre (Cerinth, Basilides), fand Widerpruch, so gut als die noch abenteuerlichere Vorstellung des Marion, wonach Christus als Deus ex machina erschien, oder als ie gleichfalls doketische Ansicht des Valentinus, wonach zwar hristus von Maria geboren wurde, sich aber derselben nur als ines Canales bediente, um in das endliche Leben einzutreten 8.

- ¹ So im Bericht des Plinius an Trajan (ep. X, 97): Carmen Christo quasi Deo dicere. Auch die üblichen Doxologien, die Taufformel und die Anordnung der christlichen Feste und gottesdienstlichen Zeiten zeugen für die göttliche Verehrung Christi im Allgemeinen, vgl. Dorner a. a. O. S. 273 ff. Selbst Kunst und Sitte sprechen dafür, ebendas. S. 290 ff. Die Verleumdungen, welche der Jude des Celsus gegen die Person Jesu vorbringt, dass er aus einem ehebrecherischen Verhältniss der Maria mit einem Soldaten, Pantheras, erzeugt sei, werden von Origenes zurückgewiesen und die wunderbare Zeugung des Erlösers durch seine höhere Bestimmung gerechtfertigt (im Zusammenhange mit der Lehre von der Präexistenz der Seelen) contra Cels. I, 32 (p. 345—351).
- <sup>2</sup> Schon die Trefflichkeit der Lehre erhebt Jesum, nach Justin dem Märtyrer, über die übrigen Menschen, Apol. I, 14: Βραχείς δε και σύντομοι παρ' αὐτοῦ λόγοι γεγόνασιν' οὐ γὰρ σοιριστής ὑπῆρχεν, ἀλλὰ δύναμις Θεοῦ ὁ λόγος ลบ้างขั ทุ้ง, und schon diese menschliche Weisheit allein würde (nach c. 22) hinreichen, ihm das Prädicat eines Sohnes Gottes zu sichern, wenn er auch ein blosser Mensch wäre. Er ist aber mehr als dieses, ebend. Auch Origenes weist (noch abgesehen von der göttlichen Würde) auf die ausserordentliche historische Persönlichkeit Jesu hin, die er als die Blüthe und den Gipfel der Menschheit begreift, contra Cels. I, 19 (Opp. T. I, p. 347 — in Beziehung auf Plato de republ. I, p. 329, und Plutarch in vita Themistoclis): "Jesus, der Geringste und Niedrigste unter allen Seriphiern, hat doch die Welt in eine grössere Bewegung setzen können als Themistokles, Pythagoras, Plato, als irgend ein Weiser, Fürst und Feldherr." Er ist die Vereinigung aller menschlichen Vorzüge, während Andere nur durch Einzelnes sich ausgezeichnet haben, ein Wunder der Welt! c. 30 (ganz im Sinne der modernen Apologetik). Bei der negativen Bestimmung, dass Jesus mehr als ein gewöhnlicher Mensch gewesen, bleibt Minucius Felix stehen, der überhaupt wenig oder nichts positiv Christologisches hat, Octav. 29, §. 2 s. (vgl. mit 9, 5): Nam quod religioni nostrae hominem noxium et crucem ejus adscribitis, longe de vicinia veritatis erratis, qui putatis Deum credi aut meruisse noxium aut potuisse terrenum. Nae ille miserabilis, cujus in homine mortali spes omnis innititur; totum enim ejus auxilium cum extincto homine finitur. Vgl. Novatian de trin. 14: Si homo tantummodo Christus, cur spes in illum ponitur, cum spes in homine maledicta referatur? Arnob. adv. gent. I, 53: Deus ille sublimis fuit, deus radice ab intima, deus ab incognitis regnis, et ab omnium principe deus sospitator est missus, quem neque sol ipse neque ulla, si sentiunt, sidera, non rectores, non principes mundi, non denique dii magni, aut qui fingentes se deos genus omne mortalium territant, unde aut qui fuerit, potuerunt noscere vel suspicari. Ueber die Christologie der apostol. Väter s. Dorner a. a. O. S. 144 ff.
- <sup>3</sup> Justin. M. Apol. I, 5, 30 ss.; dial. c. Tr. im ganzen Zusammenhang. Novatian de trin. c. 9. Origen. contra Cels. an verschiedenen Orten.
- 4 So vertheidigt schon Justin d. M. einerseits gegen die Ebioniten die jungfräuliche Geburt, andrerseits gegen die Gnostiker die wahre Menschheit Jest, dial. c. Tr. c. 54: Οὐχ ἔστιν ὁ Χο. ἄνθοωπος ἐξ ἀνθοώπων, κατὰ τὸ κοικὸν τῶν ἀνθοώπων γεντηθείς. Apol. I, 46: Διὰ δυνάμεως τοῦ λόγου κατὰ τὴν τοῦ πατρὸς πάντων καὶ δεσπότου θεοῦ βουλὴν διὰ παρθένου ἄνθοωπος ἀκεκυήθη. Vgl. Semisch II, S. 403 ff. Irenaeus III, 16 (18 Gr.); 18 (28 Gr.) p. 211 (248 Gr.): "Ηνωσεν οὖν, καθώς προίφαμεν, τὸν ἄνθοωπον τῷ Θεῷ. . . . . Εὶ μὴ συνηνώθη ὁ ἄνθοωπος τῷ Θεῷ, οὖχ ἄν ἦδυνήθη μετασχεῖν τῆς ἀφθαρσίας. "Εδει γὰρ τὸν μεσίτην Θεοῦ τε καὶ ἀνθοώπων διὰ τῆς ἰδίας πρὸς ἐκατέ-

κας σέπειδτητος εξς φιλίαν και διιόνοιαν τοὺς αμφοτέρους συναγαγείν και Θεφ de παραστήσαι του άνθρωπου, ανθρώποις δε γνωρίσαι Θεόν. Cap. 19 (21), 1. 212 f. (250): "Ωσπερ γάρ ήν ἄνθρωπος, ίνα πειρασθή, ούτως και λόγος. ίνα τασθή · ήσυγάζοντος μέν τοῦ λόγου έν τῷ πειράζεσθαι . . . καλ σταυροῦσθαι **α φποθρήσκειν.** απλλικοπερου ης εφ φροθώμο εν εφ κικαν κας ρμυθελειν 🖈 χορστεύεσθαι και άγίστασθαι και άναλαμβάνεσθαι. Auch Irenseus hebt sgen die Doketen die wahre Menschheit, gegen die Ebioniten die wahre Gottdes Erlösers hervor. Wie Adam keinen menschlichen Vater hatte, so ist nch Christus ohne Zuthun eines Mannes erzeugt, und wie jener aus der noch mgfräulichen Erde gebildet wurde, so ist dieser aus der noch unberührten engfrau geboren. Dem sündlichen Fleische Adams steht ein sündloses, dem selischen Menschen ein geistlicher gegenüber, III, 21, 10. Duncker S. 218 ff. **L. Novatian** de trinit. c. 18: Quoniam si ad hominem veniebat, ut mediator Dei et hominum esse deberet, oportuit illum cum eo esse et verbum carnem isti, ut in semetipso concordiam confibularet terrenorum pariter atque coeledum utriusque partis in se connectens pignora, et Deum homini et ho-Deo copularet, ut merito filius Dei per assumtionem carnis filius homiris, et filius hominis per receptionem Dei verbi filius Dei effici possit. Hoc dissimum atque reconditum sacramentum ad salutem generis humani ante meenla destinatum, in Domino Jesu Christo Deo et homine invenitur impleri, po conditio generis humani ad fructum aeternae salutis posset adduci.

5 Vgl. §. 23. 24 u. §. 42 Note 1. Ueber die milde Art, mit der Justin (dial. 2. Tryph. §. 48) und Origenes (in Matth. T. XVI, c. 12. Opp. III, p. 273 — Vergleichung mit dem Blinden, Marc. 10, 46) die ebionitische Ansicht beurtheilten, s. Neander, Kirchengeschichte I, S. 616. 617. Schon stärker spricht sich dagegen Origenes hom. XV in Jerem. aus, ibid. p. 226: Ἐτόλμησαν γὰρ μετά τών πολλών των άνθρωπίνων κακών καλ τούτο εξπείν, δτι ούκ έστι θεός i πρωτότοπος πάσης πτίσεως· Επικατάρατος γάο, δς την ελπίδα έχει επ' άν-Fewnor. Uebrigens nahmen selbst die vulgären Ebioniten an, dass mit Jesu ich eine höhere Kraft bei der Taufe verbunden habe, aber freilich mehr eine (abstracte) Kraft. Die elementinischen Ebioniten dagegen unterscheiden sich darin von den vulgären, dass sie Jesum von Anfang an von dieser höhern Kraft durchdrungen sich denken; er tritt sonach in eine Reihe mit Adam, Henoch, Moses, die alle von der nämlichen Prophetie her sind, vgl. Schliemann 8. 200 ff. 483 ff. 523 ff. Dorner S. 296 ff. Rücksichtlich der Geburt aus der Jungfrau ist jedoch merkwürdig, wie wenig sich die alte Kirche scheute, auch bei der positiven Annahme des Factums selbst, dennoch Analogien mit heidsischen Mythen als eine Art von Beweis beizubringen. So Orig. contra Cels. L, 37 (Opp. T. I, p. 355 — Plato ein Sohn des Apollo und der Periktione) and ebenda eine Analogie aus der Natur (des Geiers) gegenüber der oben erwähnten Blasphemie des Celsus c. 32, p. 350; vgl. indessen c. 67, p. 381\*).

• Gegen die Doketen vgl. die Ignazischen Briefe, besonders ad Smyrn. 2 2. 3; ad Ephes. 7. 18; ad Trall. 9; ebenso die oben angeführte Stelle des Irenaeus, und dazu Tertull. adv. Marc. und de carne Christi; Novatian de trin. 2. 10: Neque igitur eum haereticorum agnoscimus Christum, qui in imagine (ut dicitur) fuit, et non in veritate; nihil verum eorum, quae gessit, fecerit, si

<sup>•)</sup> Ueber die verschiedenen Fassungen des sogenannten apostolischen Symbolums, wo das "conceptus de Spiritu Sancto" in den ältern Recensionen fehlt, wogegen eine andere Rec. "qui natus est de Spiritu Sancto ex Maria virg." hat, vgl. King p. 145.

ipse phantasma et non veritas fuit. Einen doketischen Anstrich hat man im Briefe des Barn. finden wollen c. 5. Es ist aber dieselbe Idee der κρύψις, die wir auch später finden, und die uns z. B. auch in der (apokryphischen) Rode des Thaddäus an Abgarus bei Eus. 1, 13: Ἐσμίκουνεν αὐτοῦ τὴν θεότητα und sonst begegnet.

- <sup>7</sup> Tertull. de carne Christi, c. 2: Odit moras Marcion, qui subito Christum de coelis deferebat. Adv. Marc. III, 2: Subito filius, et subito missus, et subito Christus. IV, 11: Subito Christus, subito et Johannes. Sic sunt omnia apud Marcionem, quae suum et plenum habent ordinem apud creatorem.
- 8 Καθάπες ὕδως διὰ πωλῆνος ὁδεύει, vgl. Neander, gnost. Systeme S. 136 ff. Ueber den Doketismus der Gnostiker überhaupt Baur S. 258 ff.: "Am nächsten steht der orthodoxen Ansicht Basslides; am weitesten entfernt sich von ihr Marcion; in der Mitte zwischen beiden steht Valentin mit seinem psychischen Christen." Vgl. auch dessen DG. S. 610.

# §. 66. Weitere Entwicklung.

\* J. C. L. Gieseler, commentatio, qua Clementia Alexandrini et Origenia doctrinae de corpore Christi exponuntur, Gött. 1837. 4.

So sehr nun aber im Gegensatz gegen alle diese häretischen Theorien die christlich-katholische Lehre auf dem einfachen johanneischen Schriftworte fusste: ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο, und so in dem nothwendigen Zusammensein des Göttlichen und Menschlichen die Eigenthümlichkeit der christlichen Vorstellung bewahrte 1: so verschieden modificirte sich doch die Lehre vom Gottmenschen unter dem Einfluss verschiedener Denkweisen. So wird namentlich aus den Aussprüchen der ersten Lehrer vor Origenes 2 (mit Ausnahme des Irenaeus 3 und Tertullian 4) nicht klar, inwiefern auch die Seele mit zur Menschheit Jesu gehört habe; wie denn auch bei dem alexandrinischen Clemens zwischen Göttlichem und Menschlichem in Christo nicht scharf geschieden wird 5. In Betreff des Körpers streiften die Alexandriner bei aller Opposition gegen den crassen Doketismus selbst wieder dem Wesen nach ans Doketische. indem Clemens den Körper Jesu nicht mit derselben physischen Nothwendigkeit wie die übrigen menschlichen Körper den Zufällen und Einflüssen der Aussenwelt unterworfen sein liess 6, und Origenes sogar ihm die Eigenschaft beilegte, den Einen so, den Andern anders zu erscheinen 7. Dagegen hob Origenes die Lehre von einer menschlichen Seele Jesu mit Bestimmtheit heraus 8 und suchte überhaupt noch genauer als die Frühern das Verhältniss des Göttlichen und Menschlichen in Christo dialektisch zu vermitteln 9; wie denn auch bei ihm zuerst der Ausdruck θεάνθρωπος gefunden wird 10.

1 Novation de trin. c. 10: Non est ergo in unam partem inclinandum et ab alia parte fugiendum, quoniam nec tenebit perfectam veritatem, quisquis

cliquem veritatis excluserit portionem. Tam enim scriptura etiam Deum administ Christum, quam etiam ipsum hominem adnuntiat Deum etc.

- Nach Justin d. M. hatte Christus wohl eine Seele, aber keinen νοῦς. Diesen vertrat der λόγος. Der ganze Christus zerfällt ihm sonach in λόγος, ψυχή und σεδμα, Apol. min. c. 10, vgl. Semisch S. 410.
- <sup>3</sup> Dass Irenaeus schon die vollkommene Menschheit Christi nach Leib, Seele und Geist gelehrt habe, sucht Duncker (S. 207 ff.) aus den von ihm angeführten Stellen wahrscheinlich zu machen, vgl. besonders III, 22, 1; V, 6, 1, wonach dass auch die von Andern für das Gegentheil angeführte Stelle V, 1, 3 zu enklären wäre, vgl. Gieseler z. d. Stelle, DG. S. 187. Nach einem Fragment bei Massuet p. 347 lehrte Irenaeus eine ἔνωσις καθ' ὑπόστασιν φυσική also uchen etwas von dem, was man später communicatio idiomatum nannte, s. Baur, DG. S. 627.
- \* Tortullian adv. Prax. c. 30 fasst den Ausruf Christi am Kreus: mein Gott, warum hast du mich verlassen! als eine vox carnis et animae, vgl. de carne Christi e. 11—13: Non poterat Christus inter homines nisi homo videri. Redde igiter Christo fidem suam, ut, qui homo voluerit incedere, animam quoque humanae conditionis ostenderit, non faciens eam carneam, sed induens eam carne; vgl. de resurr. carn. c. 34 u. andere minder bestimmte Stellen (blos von Anzahme des Fleisches) bei Münscher, v. Cölln I, S. 261—263.
- Er gefült sich daher in schneidenden Gegensätzen, wie coh. p. 6 u. 84: Πεστευσον, ἄνθρωπε, ἀνθρώπφ και Θεῷ· πέστευσον, ἄνθρωπε, τῷ παθόντι καὶ προσκυνουμένφ Θεῷ ζῶντι· πιστεύσατε, οἱ δοῦλοι, τῷ νεκρῷ· πάντες ἄνθρωποι, πιστεύσατε μόνφ τῷ πάντων ἀνθρώπων Θεῷ· πιστεύσατε, καὶ μισθὸν λάβετε σωτηρίαν· ἐκζητήσατε τὸν Θεὸν, καὶ ζήσεται ἡ ψιχὴ ὑμῶν. Bei ihm findet sich keineswegs der von Andern beobachtete Unterschied, wonach Ἰησοῦς suschliesslich vom Menschen gebraucht würde, vielmehr Paed. I, 7 p. 131: 'Ο δὲ ἡμετερος παιδαγωγὸς ἄγιος θεὸς Ἰησοῦς, ὁ πάσης τῆς ἀνθρωπότητος καθηγεμών λόγος. Ebenso gebraucht er das Subject ὁ λόγος vom Menschen, Paed. I, 6 p. 124: 'Ο λόγος τὸ αὐτοῦ ὑπὲρ ἡμῶν ἐξέχεεν αἰμα, vgl. III, 1 p. 251. und Gieseler a. a. O. Ob Clemens eine menschliche Seele in Christo angenommen? s. Gieseler, DG. S. 187.
- Paed. II, 2 p. 186 (Sylb. 158) wird im Gegensatz gegen die Doketen aufs Bestimmteste behauptet, dass Jesus wie andere Menschen, aber nur sehr mässig, gegessen und getrunken habe; vgl. Strom. VII, 17 p. 900, wo er die Doketen Ketzer nennt, weshalb die Beschuldigung des Photius (bibl. cod. 109), dass Clemens in den Hypotyposen einen Scheinkörper gelehrt habe (μή σαρχωιθήναι τὸν λόγον, ἀλλὰ δύξαι), mit Recht zurückgewiesen wird. Allein am Ende verfüchtigt Clemens doch den wahren menschlichen Körper Jesu zu einer Art von Scheinkörper, wenn er Strom. VI, 9 p. 775 (Sylb. 158, bei Gieseler a. a. O. S. 12) das Essen und Trinken des Herrn nur als eine Anbequemung an die menschliche Natur ansieht und es sogar lächerlich  $(\gamma \ell \lambda \omega_{\xi})$  nennt, darüber anders zu denken; denn nicht durch Essen und Trinken, sondern durch eine beilige Kraft wurde nach ihm der Körper Jesu zusammengehalten. Ein Verwundetwerden und Sterben des Körpers nahm Clemens zwar allerdings auch an; aber doch ist nach ihm auch die Passion nur eine scheinbare, da der leidende Erlöser keinen Schmerz empfand, vgl. Paed. I, c. 5 p. 112, u. Gicseler z. d. St. p. 13. Eine Verhüllung seiner Gottheit während der menschlichen Erscheinung (κούψις) lehrt Clem. Strom. VII, 2 p. 833 gleichfalls, wenn gleich nicht mit diesem Worte; womit auch wohl übereinstimmen mag, dass, während

## §. 67.

#### Sündlosigkeit Jesu.

Ullmans, über die Sündlosigkeit Jesu, 5. Aufl. Hamb. 1846, und die S. 14 daseibet eithrien Schriften. Fritzsche, de ἐναμαρτησία Jesu Christi commentatt. IV, vgl. 6. 17.

Die innige Durchdringung des Göttlichen und Menschlichen, wie sie schon die erste Kirche sich dachte, wehrte von selbst jeden möglichen Gedanken an ein Autkommen der Sünde in dem ab, der das reine Ebenbild der Gottheit war; deshalb behaupten Irenaeus, Tertullian, Clemens und Origenes die Sündlosigkeit (Anamartesie) Jesu aufs Bestimmteste<sup>1</sup>, und auch diejenigen setzen sie wenigstens voraus, die sie nicht ausdrücklich behaupten. Mit der ebionitischartemonitischen Richtung war die Annahme der Sündlosigkeit nicht gesetzt, obwohl auch keine bestimmten Aeusserungen des Gegentheils sich finden<sup>2</sup>. In dem gnostischen Systeme des Basilides dagegen, wonach jeder Leidende für seine Sünden büsst, kam die Sündlosigkeit Jesu allerdings ins Gedränge, obgleich Basilides diese Blösse möglichst zu verdecken suchte<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> Justin. M. dial. c. Tr. §. 11. 17. 110 et al. Irenaeus im folg. §. Testullian de anima c. 41: Solus enim Deus sine peccato, et solus homo sine peccato Christus, quia et Deus Christus. Arnob. adv. gent. I, 53: Nihil, ut remini, magicum, nihil humanum, praestigiosum aut subdolum, nihil fraudis delituit ia Christo. Clemens Al. Paed. I, 2 p. 99, der hier zugleich das Prärogativ Christi, Richter der Menschen zu sein, aus seiner Sündlosigkeit herleitet. Paed. III. 12 p. 307 handelt zwar vom Logos, der allein ἀναμάρτητος sei; da aber Clemens den Logos und die menschliche Persönlichkeit Jesu in einander aufgehen lässt (s. den vorigen §.), so würde schon daraus folgen, dass er auch Jesus für sündlos hielt, was durch Strom. VII, 12 p. 875 (Sylb. 742) vollends erhärtet wird: Είς μὲν οὖν μόνος ὁ ἀνεπιθύμητος (was noch mehr sagt als ἀναμάςτητος) έξ άρχης ὁ χύριος, ὁ φιλάνθρωπος, ὁ καὶ δι' ήμας ανθρωπος. Ueber Origenes vgl. §. 63 Note 5; hom. XII in Lev. (Opp. II, p. 251): . . . Solum Jesus dominus meus in hanc generationem mundus ingressus est etc. De princ. II, c. 6, §. 5 s. (Opp. I, p. 91) sucht er die Schwierigkeit zu heben, welche hei der Annahme einer absoluten Sündlosigkeit Jesu entsteht, der andern Annahme einer freien geistigen Entwicklung gegenüber: Verum quoniam boni malique eligendi facultas omnibus praesto est, haec anima, quae Christi est, ita elegit diligere justitiam, ut pro immensitate dilectionis inconvertibiliter ei atque inseparabiliter inhaereret, ita ut propositi firmitas et affectus immensitas et dilectionis inextinguibilis calor omnem sensum conversionis atque immutationis abscinderet, et quod in arbitrio erat positum, longi usus affectu jam versum sit in naturam: ita et fuisse quidem in Christo humana et rationabilis anima credenda est, et nullum sensum vel possibilitatem eam putandum est habuisse peccati (- Gleichniss von einem stets im Feuer liegenden Eisen). Und swar hat Christus die Unsündlichkeit als etwas ihm Eigenthümliches, Specifisches: Sicut vas ipsum, quod substantiam continet unguenti, nullo genere potest aliquid recipere foetoris, hi vero, qui ex odore ejus participant, si se paulo longius a fragrantia ejus removerint, possibile est, ut incidentem recipiant foetorem: ita Christus velut vas ipsum, in quo erat unguenti substantia, impossibile

fuit, ut contrarium reciperet odorem. Participes vero ejus quam proximi fuerist vasculo, tam odoris erunt participes et capaces. Vgl. contra Cels. I, 69 (Opp. I, p. 383): Διὸ πρὸς τοῖς ἄλλοις καὶ μέγαν ἀγωνιστὴν αὐτόν ψαμεν γενονίναι, διὰ τὸ ἀνθρώπινον σῶμα, πεπειρασμένον μὲν ὁμοίως πὰσιν ἀνθρώτως κατὰ πάντα, οὐκει δὲ ὡς ἄνθρωποι μετὰ ἀμαρτίας, ἀλλὰ πάντη χωρίς ἐμωρτίας (Hebr. 4, 15 mit weiterer Anführung der Stellen 1 Petr. 2, 22 und 2 Cm. 5, 21). Der Ausdruck ἀναμάρτητος zuerst bei Hippolytus (Gallandii bibl. II, p. 466).

Die Pseudoclementinen dagegen schreiben Christo auf's Bestimmteste Sindlosigkeit su; vgl. Baur, DG. S. 609.

<sup>3</sup> Clem. Strom. IV, p. 600 (Sylb. 506) u. dazu Jacobi (nach dem Bericht des Hippolytus) in Neanders DG. S. 219. Vgl. Neander, gnost. Syst. S. 49 ff. Bear, Versöhnungslehre S. 24.

#### §. 68.

#### Erlösung und Versöhnung.

(Tod Jesu.)

Dissertatio historiam doctrinae de redemtione ecclesiae sanguine Jesu Christi facta exhibens, ta der Cette'schen Ausg. der Gerhard'schen loci theol. T. IV, p. 105—132. W. C. L. Zieg-ker, historia dogmatis de redemtione etc. inde ab ecclesiae primordiis naque ad Lutheri tempora, Gött. 1791 (in comment. theol. ed. A. Velibusen T. V, p. 227 ss.). \*K. Bāhr, die Lehre der Kirche vom Tode Jesu in den ersten 3 Jahrhunderten, Sulzb. 1832, nebst der Rec. in der n. KZ. 1833. Nr. 36 ff. F. Ch. Baur, die christliche Lehre von der Verschung in fibre geschichtlichen Entwicklung von der Eltesten Zeit bis auf die neueste, Tüb. 1838. S. 1—67.

Schon die Erscheinung des Gottmenschen an sich wirkte insofern erlösend und versöhnend, als dadurch die Macht des Bösen zerstört und vermöge der von ihm ausgehenden Lebenserregung und Lebensmittheilung die gestörte Harmonie des menschlichen Wesens wiederhergestellt wurde 1; doch ward von Anfang an, im Anschluse an das apostolische Christenthum selbst, das erlösende Moment hauptsächlich in Christi Leiden und Tod gesetzt. Dieser Tod wurde schon von den ersten Lehrern der Kirche als ein Opfer md Lösegeld (λύτρον) betrachtet und daher dem Blute Jesu eine sünden- und schuldtilgende Kraft 2 und überdies dem Zeichen des Kreuzes eine hohe Bedeutung, ja selbst mitunter eine magische Wirksamkeit zugeschrieben 3. Indessen blieb es nicht bei der unbestimmten Vorstellung, sondern im Zusammenhange mit den übrigen Vorstellungen der Zeit sah man bei weiter entwickelter Reflexion in dem Tode Jesu eine thatsächliche Ueberwindung des Tenfels, die Wiederherstellung des göttlichen Ebenbildes und die Quelle und Bedingung der Seligkeit überhaupt 4. So entschieden und siegreich aber dieser begeisterte Glaube an die Macht des Erlösungstodes in Schrift und Leben der christlichen Väter, wie auch in dem eigenen Tode der Märtyrer hervortrat, so wenig hatte sich noch die Vorstellung davon zu einer eigentlichen Satisfactionstheorie in dem Sinne ausgebildet, als ob das Leiden Jesu ein von Gottes Gerechtigkeit nothwendig verhängtes und an der Stelle der

Sünder übernommenes Strafleiden gewesen wäre, wodurch der Gerechtigkeit Gottes sei genuggethan worden. Dazu fehlten wenigstens noch mehrere Mittelglieder; denn wenn auch der Ausdruck satisfactio zuerst bei Tertullian vorkommt, so hat er doch dort eine von stellvertretender Genugthuung wesentlich verschiedene, ja ihr sogar entgegengesetzte Bedeutung 5. Auch steht die Auffassung des Versöhnungstodes Jesu als eines solchen noch nicht vereinzelt und abgerissen da; sondern derselbe Origenes, der einerseits neben der Idee von einer Ueberlistung des Teufels noch die Opferidee, gestützt auf alttestamentliche Typologie, weiter ausbildete 6, erklärte sich ebenso entschieden für eine sittliche Auffassung dieses Todes den er mit dem Heldentod anderer grossen Männer der Vorzeit zusammenzustellen kein Bedenken trug <sup>7</sup>, wie er auch hinwiederum (ähnlich wie schon Clemens vor ihm) dem Blute der Märtyrer reinigende Kraft zuschrieb 8. Weiterhin fasste Origenes den Tod Jesu mystisch-idealistisch auf, als eine nicht auf diese sichtbare Welt und einen einmaligen Zeitmoment begrenzte, sondern als eine im Himmel wie auf Erden geschehene, alle Zeiten umfassende That, die auch für die übrigen Welten von unendlichen Folgen sei .

1 "Das Christenthum ist, wie es in der zur Wirklichkeit gewordenen las der Einheit des Göttlichen und Menschlichen in der Person des Gottmenschen die Religion der Erlösung ist, so auch die Religion der absoluten Versöhnung Baur S. 5. Ueber das Verhältniss von Erlösung und Versöhnung s. ebendes. Ueber negative und positive Erlösung Neander, KG. I, S. 1070. — Justin d. M. setzt schon in die Lehre Jesu die Erneuerung und Wiederbringung des menschlichen Geschlechts, Apol. I, 23: Γενόμενος ἄνθρωπος ταῦτα ἡμᾶς ἐδίδαξεν 🗱 άλλαγỹ και έπαναγωγή του άνθρωπείου γένους. Vgl. Apol. II, 6 (unten No 4); coh. ad Gr. 38; dial. c. Tr. §. 121 und §. 83: Ἰσχυρός ὁ λόγος αὐτοῦ 🗯 πειθε πολλούς καταλιπείν δαιμόνια, οίς εδούλευον, και επί τον παντοκράτεψε Θεόν δι' αὐτοῦ πιστεύειν. §. 30: Από γὰρ τῶν δαιμονίων, α έστιν αλλότρις της θεοσεβείας του Θεου, οίς πάλαι προσεχυνούμεν, τον Θεον αεί δια Ίησε Χριστού συντηρηθήναι παρακαλούμεν, ένα μετά το επιστρέψαι πρός Θεόν 💰 αὐτοὺ ἄμωμοι ωμεν. Βοηθόν γὰς έκείνον και λυτρωτήν καλούμεν ου και st τοῦ ὀνόματος Ισχύν και τὰ δαιμόνια τρέμει κτλ. Wenn Justin mehr die nagetive, so hebt Irenaeus mehr die positive Seite heraus III, 18 (20); 20 (22) p. 214: . . . . . Filius hominis factus est, ut assuesceret hominem percipere Dema et assuesceret Deum habitare in homine secundum placitum Patris. Die 📭 lösung geht durch alle Menschenalter und Lebensstufen hindurch, die Christas in sich darstellte, so dass der Tod als der Gipfel des gesammten Erlösungswerkes erscheint, II, 22, 4 p. 147: Omnes enim venit per semetipsum salvans: omnes, inquam, qui per eum renascuntur in Deum, infantes et parvulos et pasros et juvenes et seniores. Ideo per omnem venit aetatem, et infantibus infans factus, sanctificans infantes; in parvulis parvulus, sanctificans hanc ipsara habentes aetatem, simul et exemplum illis pietatis effectus et justitiae et subjectionis; in juvenibus juvenis, exemplum juvenibus fiens eosque sanctificans Domino; sic et senior in senioribus, ut sit perfectus magister in omnibus, nea solum secundum expositionem veritatis, sed et secundum actatem, sametificans

simul et seniores, exemplum ipsis quoque fiens; deinde et usque ad mortem pervenit, ut sit primogenitus ex mortuis, ipse primatum tenens in omnibus, princeps vitae, prior omnium et praecedens omnes. Vgl. V, 16. — Tertull. adv. Marc. 12. — Clemens coh. p. 6; p. 23: 'Ημεῖς δὲ οὐκ ὀργῆς θρέμματα ἔτι, οί της πλάνης απεσπασμένοι, ατοσοντες δε έπι την αλήθειαν. Ταύτη τοι ήμεις, οί της ανομέας υίοι ποτε, δια την φιλανθρωπίαν του λόγου νύν υίοι γενόναμεν τοῦ Θεοῦ. Paed. I, 2 p. 100: Εστιν οὐν ὁ παιδαγωγὸς ήμῶν λόγος διὰ παρανίσεων Βεραπευτικός των παρά φύσιν της ψυχης παθών. . . . Δόγος δὲ δ πατριπός μόνος έστλν ανθρωπίνων δατρός αρρωστημάτων παιώνιος καλ έπφοδός έγιος νοσούσης ψυχής. Vgl. I, 9 p. 147; I, 12 p. 158; quis div. salv. p. 961 s. (Vergleichung mit dem barmherzigen Samariter). Auch Origenes contra Cels. III, 28 (Opp. I, p. 465) sieht die Vereinigung des Göttlichen und Menschlichen in Christo als den Anfang an zu einer in der Menschheit selbst immer weiter m vollsiehenden Durchdringung beider: "Οτι ἀπ' ἐκείνου ἤρξατο θεία καὶ ἀν**δρωπένη συνυφαίνεσθαι φ**ύσις. Ιν' ή ανθρωπίνη τῆ πρός τὸ θειότερον κοινω**νία γένηται θεία οὐκ ἐν** μόνφ τῷ Ἰησοῦ, ἀλλὰ καὶ πᾶσι τοῖς μετὰ τοῦ **πιστεύει ν άναλαμβάνου**σι βίον, δν Ίησοῦς ἐδίδαξεν\*).

<sup>2</sup> Barn. c. 5: Propter hoc Dominus sustinuit tradere corpus suum in exterminium, ut remissione peccatorum sanctificemur, quod est sparsione sanguinis Hims etc., vgl. c. 7. 11 u. 12. Clem. Rom. ad Cor. I, c. 7: Ateriowaer els to πίμα του Χριστου και έδωμεν, ως έστιν τίμιον τῷ θεῷ (αἰμα) αὐτοῦ, ὅτι διὰ την ήμετέραν σωτηρίαν έχχυθέν παντί τῷ κόσμφ μετανοίας χάριν ὑπήνεγκιν, rgl. I, c. 2, wo die παθήματα αὐτοῦ grammatisch auf θεός gehen (Möhler, Patrolog. I, S. 61). "Jede Erklärung dieser Stellen ist gezwungen, die darin nicht die Idee der Stellvertretung, und zwar sowohl subjectiv Christi stellvertretende Genugthung, als auch objectiv das daran findet, dass seine stellvertretande Gesinnung und That auch ihren objectiven entsprechenden Erfolg hatte" Dorner a. a. O. S. 138. Ignat. ad Smyrn. 6: Μηδείς πλανάσθω. Καὶ τὰ έπουφένε καλ ή δόξα τῶν ἀγγέλων καλ οἱ ἄρχοντες ὑρατοί τε καλ ἀύρατοι, ἐὰν μὴ πιστεύσωσιν είς τὸ αἶμα Χριστοῦ, κἀκείνοις κρίσις έστίν. (Er vertheidigt zuzeich die Wahrheit des körperlichen Leidens gegen die Doketen, c. 2.) Vgl. Hösting, die Lehre der apostolischen Väter vom Opfer im christl. Cultus, 1841. Eigenthümlich durch ihre reine Fassung der durch Christum geschehenen Erlösung als einer von Gottes Barmherzigkeit ausgehenden (nicht seinen Zorn versöhnenden) Liebesthat ist die Stelle in dem Briefe des Diognet, c. 9 (Hefele, petr. ap. p. 316): Ἐπεὶ δὲ πεπλήρωτο μὲν ἡ ἡμετέρα ἀδικία καὶ τελείως πε**φανέρωτο, ήλθε δὲ ὁ κ**αιρὸς, ὃν Θεὸς προέθετο λοιπὸν γανερῶσαι τὴν έαυτοῦ χρηστότητα και δύναμιν, ώς [τῆς] ύπερβαλλούσης γιλανθρωπίας μία άγάπη [τοῦ Θεοῦ], οὐκ εμίσησεν ήμᾶς, οἰδε ἀπώσατο, οὐδε εμνησικάκησεν, ἀλλὰ εμα**εροθύμησεν, ήνέσχετο,** αὐτὸς τὰς ήμετέρας ὰμαρτίας ἀπεδέξατο αὐτὸς τὸν ἴδιον **νόν ἀπέδοτο λύτρον** ὑπὲρ ἡμῶν, τὸν ἅγιον ὑπὲρ ἀνόμων, τὸν ἄκακον ὑπὲρ τών παπών, τὸν δίπαιον ὑπὲρ τῶν ἀδίπων, τὸν ἄφθαρτον ὑπὲρ τῶν φθαρτῶν, τὸν ἀθάνατον ὑπὲς τῶν θνητῶν. Τι γὰς ἄλλο τὰς άμαςτιας ἡμῶν ἡδυνήθη παλύψαι ή έχείνου διχαιοσύνη; έν τίνι διχαιωθήναι δυνατόν τοὺς ἀνόμους ἡμᾶς τω ἀσεβείς, ή έν μόνο τῷ υίῷ τοῦ Θεοῦ; Vgl. auch c. 7. u. 8: . . . ώς σώζων Ιπεμψεν, ώς πείθων, οὐ βιαζόμενος βία γὰρ πρόσεστι τῷ Θεῷ . . .

<sup>) &</sup>quot;Man kann aus diesen Gedanken des Origenes Folgen ziehen, die von der reinen Wahrheit der Schrift abweichen; allein man kann dieselben auch so erklären, dass sie mit dem Vorbilde der heilsamen Lehre übereinstimmen. Dieses ist sonder Zweifel besser und der Liebe gemässer, als jenes." Mosheim, Uebers. S. 297.

Gott heisst ihm vielmehr αόργητος. Nach Justin d. M. ist der Zweck der Menschwerdung Jesu das Leiden für die Menschheit, Apol. II, 13: 14 hude ανθρωπος γέγονεν, όπως και των παθών των ήμετέρων συμμέτοχος γενόμενος καὶ ἴασιν ποιήσηται. Vgl. Apol. I, 32: Δι' αἴματος καθαίρων τοὺς πιστεύοντας αὐτφ. I, 63; dial. c. Tr. §. 40-43 und §. 95. Justin nennt den Tod Jest auch ein Opfer  $(\pi \rho \circ \sigma \phi \circ \rho \circ \alpha)$ , vgl. die weiteren Stellen bei Bähr S. 42. u. Semisch II, S. 418 ff. Ob Justin die sündentilgende Kraft des Todes Jesu auf das ganze Leben der Gläubigen bezogen oder rein auf die Epoche vor deren selbstbewusstem Zutritt zu der Gemeinde beschränkt habe? s. Semisch S. 422 f. Auch *Clemens* von Alexandrien ist reich an Stellen über die Kraft des Todes Jesu, coh. p. 86 (wozu Bähr S. 76); ib. 88; Paed. I, 9 p. 148; II, 2 p. 177 (διττόν τὸ αἶμα τοῦ χυρίου) u. a. St. Eine mystische Deutung der Dornenkrone s. Paed. II, 8 p. 214 f. (mit Beziehung auf Hebr. 9, 22), cine von Bähr nicht berücksichtigte Stelle. In der Schrift quis dives salv. 34 p. 954 kommt sogar der Ausdruck vor: αίμα Θεοῦ παιδὸς (nicht παιδὸς τοῦ Θεοῦ), wonach die Behauptung Bährs (S. 116), dass der lutherische Ausdruck "Gottes Blut" bei allen Kirchenlehrern dieser Periode Widerspruch gefunden haben würde, zu beschränken ist. Ueber die Wirkung des Todes s. Strom. IV, 7 p. 583 u. a. St. Bemerkenswerth dagegen ist die Vorstellung vom Hohenpriesterthum Christi, das Clemens, wie vor ihm Philo und nach ihm Origenes, ideal fasst vom Logos, ohne Beziehung auf den in der menschlichen Natur vollzogenen Tod, bei Bähr S. 81.

<sup>3</sup> Die Beschuldigung, welche die Heiden den Christen machten, dass sie alle Gekreuzigten verehrten (Orig. c. Cels. II, 47. Opp. I, p. 422), lässt wenigstens auf das Ansehen schliessen, in welchem das Kreuz bei ihnen stand. Ueber die Kreuzessymbolik und die frühzeitigen allegorischen Spielereien mit dem Blute Jesu vgl. §. 29 Note 3. u. Gieseler, DG. S. 196 f.; über die Wirkungen des Kreuzes auf die dämonische Welt §. 52 Note 4.

4 "Die Betrachtung des Todes Jesu als eines Sieges über den Teufel passes zu gut in den ganzen Kreis der Vorstellungen, in welchem sich jene Zeit bewegte, als dass man sie hätte fallen lassen können" Baur a. a. O. S. 28, web cher Schriftsteller zugleich behauptet, dass diese Betrachtungsweise von dem Boden der gnostischen Anschauungen auf den kirchlichen verpflanzt worden sei durch Vertauschung der Person des Demiurgen und des Teufels (?). Ihr Vertreter ist in dieser Zeit Irenaeus. Sein Gedankengang ist dieser: Durch Uebertretung des göttlichen Gebots kam der Mensch in die Gewalt des Teafels, und dieser Zustand der Gefangenschaft dauerte von Adam bis Christus. Dieser befreit die Menschen dadurch, dass er am Kreuze den vollkommenen Gehorsam leistet und in seinem Blute ein Lösegeld bezahlt. Gott entriss dem Teufel die Seelen nicht mit Gewalt, wie der Teufel es gethan hatte, sonder secundum suadelam. Auf die Erklärung dieser Worte kommt alles an. Nach Baur a. a. O. wäre der Teufel von der Rechtmässigkeit des gegen ihn eingeschlagenen Weges überzeugt worden. Aber richtiger beziehn Duncker a. a. O. S. 237 und Gieseler DG. S. 201 die suadela auf die Menschen, welche durch die ihnen von Christo gebrachte bessere Ueberzeugung aus der Gewalt des Teufels befreit wurden (vgl. die Stelle aus Diognet ώς πείθων S. 147). Dedurch aber, dass der Mensch nun auch wieder freiwillig (aus Ueberzeugung) sich vom Teufel lossagte, wie er freiwillig in dessen Gewalt gekommen war, wurde das Rechtsverhältniss zwischen Gott und ihm wiederhergestellt, vgl. Iren. adv. Haer. V, 1, 1. Daraus wird die Nothwendigkeit der Gottmenschlichkeit des Erlösers hergeleitet (worin Irenaeus am meisten dem spätern Anselm sich

nähert), III, 18, 7: "Ηνωσεν τὸν ἄνθρωπον τῷ θεῷ. Εὶ γὰρ μἡ ἄνθρωπος ένίεησε τον αντίπαλον του ανθρώπου, οθα αν δικαίως ενικήθη ο έχθρός, vgl. V, 11, 3; ΙΙΙ, 19, 3: "Ωσπερ γάρ ην ἄνθρωπος Ινα πειρασθή, ούτως και λόγος Ινα logaco u. s. w. (vgl. §. 65 Note 4). Beide Momente, der vollkommene Gehorsam und die Vergiessung des Blutes als eines Lösegeldes (V, 1, 1: Tō θίφ οὖν αΐματι λυτρωσαμένου ήμας τοῦ χυρίου, καὶ δόντος τὴν ψυχὴν ὑπὲρ τῶν ἡμετέρων ψυχών και την σάρκα την ξαυτοῦ ἀντι τῶν ἡμετέρων σαρκῶν L. L. W.), bilden bereits bei Irenaeus die negative Seite der Versöhnungslehre, worn aber als die positive noch das Dritte hinzukommt, die Mittheilung eines zeuen Lebensprincips, III, 23, 7. Vgl. Baur a. a. O. S. 30-42. Bähr S. 55 -72. Dagegen tritt die Opferidee bei Irenaeus zurück, s. Duncker S. 252. Auch ndie Vorstellung von einem stellnertretenden Leiden des Herrn in dem Sinne, dass dadurch der göttlichen Gerechtigkeit, die durch unsre Sünde verletzt worden. Genüge gethan und die Strafe dadurch abgebüset sei, die von Rechts wegen alle Menschen hätte treffen sollen, findet sich bei ihm ebensowenig, als die entsprechende Vorstellung von einem Tausche oder Vertrage mit dem Taufel, durch welchen diesem ein rechtlicher Ersatz für die herausgegebenen Menschen zu Theil geworden" ebend.

• Ueber den eigenthümlichen Sprachgebrach von "satisfactio" vgl. Münscher, Handb. I, S. 223. Bähr S. 90 ff. Wie weit Justin d. M. eine Satisfaction khre? s. Semisch S. 423 f. Es kommt hier viel auf die Erklärung des ὑπέο an, dessen sich Justin öfter bedient, Apol. I, 63; dial. c. Tr. §. 88 (und andere Stellen bei Semisch S. 424). Deutlich bezeichnet er den Fluch, der auf Christo gelegen, als einen scheinbaren (δοχοῦσαν κατάραν) dial. c. Tr. §. 90; vgl. §. Ν: Όνπερ οὐν τρόπον τὸ σημείον διὰ τοῦ χαλχοῦ ὄφεως γενέσθαι ὁ Θεὸς **Μελευσε, και αναίτιός έστιν,** ούτω δή και έν τῷ νόμφ κατάρα κεῖται κατά τῶν παυρουμένων ανθρώπων· οὐχ ἔτι δὲ καὶ κατὰ τοῦ Χριστοῦ Θεοῦ καιέρα πείται, δι' οὖ σώζει πάντας τοὺς πατάρας ἄξια πράξαντας. §. 96: Καλ **γάο το εξοημένον εν τῷ νόμφ,** ὅτι ἐπικατάρατος πᾶς ὁ κρεμάμενος ἐπὶ ξύλου **ιὖχ ώς το**ῦ Θεοῦ **κ**αταρωμένου τούτου τοῦ ἐσταυρωμένου, ἡμῶν τονοῖ την ελπίδα εκκρεμαμένην από τοῦ σταυρωθέντος Χριστοῦ, αλλ' ώς προειπόντος τ**οῦ Θεοῦ τὸ ὑφ' ὑμῶν πάντων** καὶ τῶν ὁμοίων ὑμῖν . . . . . μέλλοντο γίνεσθαι. 🕽. 111: 🕜 παθητός ήμων καὶ σταυρωθεὶς Χριστός οὐ κατηράθη ὑπὸ τοῦ νόμου, αλλα μόνος σώσειν τοὺς μὴ ἀφισταμένους τῆς πίστεως αὐτοῦ ἐδήλου. Auch hat nach Justin der Seelenkampf in Gethsemane nur die Bestimmung, die menschliche Natur Christi ausser Zweifel zu setzen und die Ausflucht abzuwenden, als habe er, weil er der Sohn Gottes war, nicht ebenso gut Schmerzen empfunden wie alle übrigen Menschen, vgl. dial. c. Tr. §. 103. Aus Tertullian de poen. 5. 7. 8. 9. 10; de pat. 13; de pud. 9 geht hervor, "dass Tertullian satisfacere von solchen gebraucht, die ihre eigenen Sünden durch Bekenntniss und thatige Reve wieder gut machen", niemals von einer satisfactio vicaria im spätern Sinne. Dass Tertullian von dieser Vorstellung fern gewesen, beweisen anch de cultu fem. I, 1 und die Erklärung von Gal. 3, 13 contra Judaeos 10, wo er nicht das Hangen am Holz, sondern das begangene Verbrechen als das Fluchwürdige darstellt (denn nicht von Gott, sondern von den Juden war Christus verflucht); ebenso contra Marc. V, 5 und noch andere Stellen bei Bahr S. 59 ff. Im Uebrigen nähert sich seine Ansicht wieder der des Irenaeus, ebendas. S. 100-104.

• Ueber das Nebeneinander beider Vorstellungen, der Irenäischen von einer Ueberwindung des Teufels, die bei *Origenes* noch mehr den mythischen Charakter einer von Gott beabsichtigten Täuschung annimmt, und der von einem

freiwilligen Opfer, das sich aber nicht wie jenes auf den Begriff der Gerechtigkeit, sondern vielmehr auf die Liebe Gottes stützt, vgl. Baur S. 43-67. Bähr S. 111 ff. Thomasius S. 214 ff. Redepenning II, S. 405. Gieseler, DG. 8. 203. Ob Origenes eine von Gott beabsichtigte Täuschung des Teufels lehre? s. (gegen Baur) Redep. S. 406 Anm. 5. Originell ist die Idee, dass es dem Teufel eine Qual war, eine so reine Seele, wie die Seele Jesu, bei sich behalten zu müssen; er konnte sie nicht behalten, eben weil sie ihm nicht gehörte. Vgl. Comment. in Matth. T. XVI, 8 (Opp. I, p. 726) und dazu die weitern Stellen Commentar. series §. 75 (zu Matth. 26, 1. Opp. I, p. 819) u. in Matth. Tom. XIII, 8 u. 9, in welchen die Hingabe des Sohns von Seiten des Vaters als ein Act der Liebe Gottes erscheint, im Unterschied vom Verrath, den der Satan an ihm beging durch seine Werkzeuge (verschiedene Erklärung det the beiden Orten gebrauchten Ausdrucks παραδίδοσθαι). Am meisten der spillen Anselmischen Auffassung nähert sich die Erklärung von Jes. 53, 5 comm. Joh. T. XXVIII, 14. Opp. IV, p. 392 (Bähr S. 151)\*); aber von der kirchficht Genugthuungslehre entfernt sich wieder die Art, wie Origenes z. B. das Leidik in Gethsemane und das Verlassensein am Kreuze fasst (Bähr S. 147-149 tind Redepenning S. 408 ff.).

7 Vgl. T. XIX in Joh. (Opp. IV, p. 286) und die oben angef. Stelle and T. XXVIII, p. 393; contra Cels. I, 31 p. 349: "Οτι ὁ σταυρωθεὶς ἐκών τοῦτον τὸν θάνατον ὑπὲρ τοῦ τῶν ἀνθρώπων γένους ἀνεδέξατο, ἀνάλογον τοῖς ἀκόθενοῦσι ὑπὲρ πατρίδων ἐπὶ τῷ σβέσαι λοιμικὰ κρατήσαντα καταστήματα ἡ ἀκόθενοῦσι ὑπὲρ πατρίδων ἐπὶ τῷ σβέσαι λοιμικὰ κρατήσαντα καταστήματα ἡ ἀκόθενας ἡ δυσπλοίας. Uebrigens dachte man sich auch diese menschlichen Critism Zusammenhange mit den dämonischen Einflüssen, die durch solche Gritism Zusammenhange mit den dämonischen Einflüssen, die durch solche Gritism Zusammenhange mit den dämonischen Einflüssen, die durch solche Gritism Zusammenhange mit den den Gritism in der Anm. sur Ueberk der Stelle S. 70. — Auch gab der Tod Christi seiner Lehre Kraft und Nachdurck und war Ursache ihrer Verbreitung, hom. in Jerem. 10, 2, vgl. Baker S. 142, welcher bemerkt: dass ausser Origenes sonst kein Kirchenlehrer dieser Periode diesen Punkt heraushebe; und allerdings hat diese Vorstellung aus meisten Aehnlichkeit mit den modernen rationalistisch-moralischen Auffassungt des Todes Jesu. So wird auch der Tod Jesu mit dem des Sokrates zusammitten gestellt (contra Cels. II, 17. Opp. I, p. 403 s.) und als sittlicher Hebel des Mathes seiner Bekenner gefasst (ib. 40—42 p. 418 s.).

8 Schon Clemens sah in dem Tode der Märtyrer etwas Versöhnendes, Strum. IV, 9 p. 596, vgl. p. 602 s.; und ebenso Origenes comm. in Joh. (Opp. IV, 4. 153 s.); exhort. ad Martyr. 50 (Opp. I, p. 309): Τάχα δὲ καὶ ῶσπες τιμίς ματι τοῦ Ἰησοῦ ἡγοράσθημεν . . . οὖτως τῷ τιμίω αἴματι τῶν μαφτόςκοῦ ἀγορασθήσονταί τινες.

<sup>9</sup> Gestützt auf Col. 1, 20 (comm. in Joh. I, 40. Opp. IV, p. 41 s.): Ob petrov ὑπλο ἀνθοώπων ἀπεθανεν, ἀλλὰ καὶ ὑπλο τῶν λοιπῶν λογικῶν. De prins. IV, 25 (Opp. I, p. 188; Redep. p. 79 u. 364). Zwei Altäre sind es, auf demen geopfert wird, ein irdischer und ein himmlischer, hom. in Lev. I, 3 (Opp. II, p. 186); II, 3 (ibid. p. 190); vgl. Bähr S. 119 ff. Baur S. 64. Thomasius II. 214—217. Redepenning, Orig. II, S. 403.

Als Resultat dürfte aus dem Bisherigen in Kürze hervorgehen, dass zwar die Kircheniehre ein stellvertretendes Leiden, nicht aber eine stellvertretende Genughnung kannte. Uebrigten darf man die negative Seite dieses Resultates nicht zu hoch anschlagen, als ob damit eine spätere, alles Mysteriöse entfernende Auffassung des Todes Jesu gerechtfertigt oder är identisch wäre. Vgl. Bähr S. 5-8 u. 176-180.

<sup>\*)</sup> Es ist jedoch nicht zu fibersehen, dass gleich darauf Origenes die Stelle in Verbindung bringt mit 1 Cor. 4, 13, und was dort von den Apostein gilt, nur in einem höhern Grant von Ohristo fasst, und auch noch weiter auf Beispiele der antiken Welt übergeht.

#### **§**. 69.

#### Descensus ad Inferos.

J. A. Dietelmeier, historia dogmatis de descensu Christi ad inferos, Altorf 1762. 8. J. S. Semler, observatio historico-dogmatica de vario et impari veterum studio in recolenda historia descensus Christi ad inferos, Hal. 1775. J. Clausen, dogmatis de descensu Jesu Christi ad inferos historiam biblicam atque ecclesiasticam composuit, Havn. 1801. Pett, in den eppeath. Exc. III. J. L. König, die Lehre von Christi Höllenfahrt, nach der heiligen Schrift, der Eltestem Kirche, den christlichen Symbolen und nach ihrer viel umfassenden Bedeutung, Frankfurt 1842. E. Güder, die Lehre von der Erscheinung Christi unter den Todton, Berlin 1853. — Huidekoper, the bellef of the first three centuries, concerning Christ's Mission to the undarworld, Boston 1854.

Wenn auch die Lehrer ausser Origenes die Wirksamkeit des Todes Jesu zunächst auf die Erde beschränkten, so legten doch mehrere seit dem zweiten und dritten Jahrhundert dem Ereigniss inne rückwirkende Kraft bei, der Zeit nach, indem sie nach einigen Andeutungen der Schrift! Christum in die Unterwelt (Hades) hinsbsteigen liessen, um den dort befindlichen Seelen der Patriarchen u. s. w. die geschehene Erlösung zu verkündigen und sie mit sich fortzuführen in das Reich seiner Herrlichkeit?

- <sup>1</sup> Act. 2, 27. 31. (Röm. 10, 6. 7. 8.) Eph. 4, 9. 1 Petr. 3, 19 f. (verbunden mit Psalm 16, 10). Ueber den spätern Zusatz "descendit ad inferos" im apostolischen Symbolum s. Rufin. expos. p. 22 (ed. Fell). King p. 169 ss. Pott l. e. p. 380. G. H. Waage, de aetate articuli, quo in symb. apost. traditur Jesu Christi ad inferos descensus, Havn. 1836. Es findet sich die Stelle erst in dem symb. der Kirche von Aquileja und erhielt durch Rufin ihre weitere Vertreitung.
- <sup>2</sup> Apokryphische Ersählung in dem Ev. Nic. c. 17-27 (Thilo, cod. ap. I, p. 667 es.). Ullmann, historisch oder mythisch? S. 220. Anspielung in dem Testament der XII Patriarchen (Grabe, spic. PP. saec. I. 250). Ueber die stelle in der Rede des Thaddaus bei Eus. I, 13: Κατέβη εἰς τὸν ἄδην καὶ διάσχισε φραγμόν τον έξ αίωνος μή σχισθέντα, και ανέστη και συνήγειρε νε**προύς τούς απ' αλώνων πεπ**οιμημένους, παλ πως πατέβη μόνος, ανέβη δὲ μετά πολίου πρός τον πατέρα αὐτοῦ, vgl. Vales. — Unsicher ist die Stelle der grössern Rec. des Ign. ep. ad Trall. c. 9 (II, p. 64); und die aus Herwas Past. sim. IX, c. 16 handelt eigentlich von den Aposteln. Auch Justin d. M. statuirt eine Predigt Christi in der Unterwelt (dial. c. Tr. §. 72), wozu er übrigens bei seiner Ansicht von dem λόγος σπερματικός in Bezug auf die Heiden nicht genöthigt war, vgl. Semisch II, S. 414. Deutlichere Stellen zuerst bei Irenaeus IV, 27 (45) p. 264 (347); V, 31 p. 331 (451). Tertullian de anim. 7 u. 55. Clemens Strom. VI, 6 p. 762-767 u. II, 9 p. 452 (mit Anführung der Stelle aus Hermas), der die Verkündigung auch auf die Heiden auszudehnen geneigt ist. Origenes contra Cels. II, 43 (Opp. I, p. 419), in libr. Reg. hom. II (Opp. II, p. 492-498), bes. der Schluss. Vgl. König S. 97. - Von häretischer Seite ist die Meinung des Marcion bemerkenswerth, dass Christus nicht die Patriarchen, sondern Kain, die Sodomiten und alle die, welche von dem Demiurgen verdammt worden, herausgeführt habe. Iren. I, 27 (29) p. 106 (Gr. 104). Neander, DG. S. 222. — Andere Gnostiker verwerfen die Lehre vom descensus gänzlich und deuteten die petrinische Stelle vom Erscheinen Christi and dan Enda

#### §. 70.

#### Heilsordnung.

H. L. Heubner, historia antiquior dogmatis de modo salutis tenendae et justificationis etc. V tenb. 1805. 4. † Wêrter, die christliche Lehre über das Verhältniss von Gnade und Pheit von den apostol. Zeiten bis auf Augustin, Freib. 1856. Landerer, das Verhältniss Gnade und Freiheit in der Aneignung des Heils (Jahrbb. der deutschen Theol. 1857. 2. 500 ff.). † P. J. Haber, Theologiae Graecorum Patrum vindicatae eiroa universam materi gratiae libri III. Würzburg 1863.

Dass Jesus Christus der einzige Grund des Heils, der Mittl zwischen Gott und den Menschen sei, war, wie schon aus dem Vo hergehenden klar ist, allgemeiner Glaube der Kirche; doch wur ein freithätiges Aneignen der von Christo gebrachten und erruns nen Güter vor allem gefordert 1, und die Sündenvergebung sowe durch ernstliche Busse 2 als Verrichtung guter Werke beding sogar mitunter auf eine Weise, dass dadurch allerdings schon d Werkheiligkeit Vorschub geleistet wurde 4. Bei alle dem wurd der apostolischen Lehre zufolge, der Glaube als unerlässliche I dingung des Heils anerkannt 5 und seine beseligende Kraft in E wirkung einer innigen Gottesgemeinschaft (unio mystica) geprieser Auch machte sich neben der allgemein anerkannten Thatsache v dem Vorhandensein des freien Willens im Menschen ebensosehr d Bedürfniss nach einer diesen Willen unterstützenden Gnade? in weiterer Linie die Idee von einem, jedoch noch sehr bedingt ewigen Rathschluss Gottes (Prädestination)8 geltend. Namentli war es Origenes, der die Prädestination in ihrem Verhältniss z menschlichen Freiheit auf eine die letztere nicht gefährdende Wei zu begreifen suchte 9.

- ¹ Dies geht schon aus den obigen Stellen über die menschliche Freih hervor. Justin. M. dial. c. Tr. §. 95: Εὶ μετανοοῦντες ἐπὶ τοῖς ἡμαρτημέν καὶ ἐπιγνόντες τοῦτον εἰναι τὸν Χριστὸν καὶ φυλάσσοντες αὐτοῦ τὰς ἐντοὶ ταῦτα φήσετε, ἄφεσις ὑμῖν τῶν ἁμαρτιῶν ὅτι ἔσται, προεῖπον. Vgl. Orige contra Cels. III, 28. Opp. I, p. 465 (im Anschluss an das §. 68 Note 1 Ang führte), wonach Jeder durch Christus zur Freundschaft mit Gott und zur 1 bensgemeinschaft mit ihm gelangt, der nach den Vorschriften Jesu lebt.
- <sup>2</sup> Schon der Umstand, dass nach dem Glauben der ersten Kirche die Si den schwerer vergeben werden, die nach der Taufe begangen waren (Cle Strom. IV, 24 p. 634; Sylb. 536 C.), und die ganze Kirchendisciplin der erst Zeit ist Beweis dafür. Clemens kennt in Beziehung auf die μετάνοια bere den spätern Unterschied von contritio und attritio, Strom. IV, 6 p. 580: 7 μετανοοῦντος δὲ τρόποιδύο ὁ μὲν κοινότερος, φόβος ἐπὶ τοῖς πρακθεῖσιν, ὁ ἰδιαίτερος, ἡ δυσωπία ἡ πρὸς ἐαυτὴν τῆς ψυχῆς ἐκ συνειδήσεως. Vgl. nc über die μετάνοια: Paed. I, 9 p. 146, und quis div. salv. 40, p. 957.
- <sup>3</sup> Hermas, Pastor III, 7: Oportet eum, qui agit poenitentiam, affligere a mam suam, et humilem animo se praestare in omni negotio, et vexationes m tas variasque perferre. Auch Justin d. M. legt grossen Werth auf die äuse Erscheinung der Busse durch Thränen u. s. w., dial. c. Tr. §. 141. Von T

tullian liegt ein eigenes Buch vor: de poenitentia, in welchem die Elemente zu der spätern kirchlichen Busstheorie enthalten sind. Er legt bereits einen grossen Werth auf die Confessio und auf die Satisfactio. Cap. 8: Confessio satisfactionis consilium est, dissimulatio contumaciae. Cap. 9: Quatenus satisfactio confessione disponitur, confessione poenitentia nascitur, poenitentia Deus mitigatur. Itaque exomologesis prosternendi et humilificandi hominis disciplina est, convenetionem injungens misericordiae illicem, de ipso quoque habitu atque victu mendat, sacco et cineri incubare, corpus sordibus obscurare, animum moeronbes dejicere, . . . . pastum et potum pura nosse, jejuniis preces alere, ingemiscere, lacrymari et mugire dies noctesque ad Dominum Deum suum ... Cap. 10: In quantum non pepercerit tibi, in tantum tibi Deus, crede, parcet. In gleicher Weise Cyprian, de opere et eleem. p. 167 (237 Bal.): Loquitur in scripturis divinis Spir. S. et dicit (Prov. 15, 29): Eleemosynis et fide delicta purgantur: non utique illa delicta, quae fuerunt ante contracta; nam illa Christi sanguine et sanctificatione purgantur. Item denuo dicit (Eccles. 3, 33): Sicut extinguit ignem, sic eleemosyna extinguit peccatum. Hic quoque ostenditur et probatur, quia, sicut lavacro aquae salutaris gehennae ignis extinguiter, ita eleemosynis atque operationibus justis delictorum flamma sopitur. Et quia semel in baptismo remissa peccatorum datur, assidua et jugis operatio beptisimi instar imitata Dei rursus indulgentiam largitur (mit weiterer Berufung auf Luc. 11, 41). Auch Thränen vermögen viel, ep. 31, p. 64. Rettberg S. 323. 389. Origenes (hom. in Lev. II, 4. Opp. II, p. 190 s.) zählt 7 remissiones peccatorum auf: 1) die bei der Taufe; 2) die durch das Märtyrerthum erworbene (Bluttaufe); 3) durch Almosen (Luc. 11, 41); 4) durch die Vergebung, die wir unsern Schuldnern angedeihen lassen (Matth. 6, 14); 5) durch Bekehrung Anderer (Jac. 5, 20); 6) durch überschwängliche Liebe (Luc. 7, 17. 1 Petr. 4, 8); 7) durch Busse und Reue: Est adhuc et septima, licet dura et laboriosa, per poenitentiam remissio peccatorum, cum lavat peccator in lacrymis stratum suum et frunt ei lacrymae suae panes die ac nocte, et cum non erubescit sacerdoti Domini indicare peccatum suum et quaerere medicinam. Ueber das Verdienst der Märtyrer vgl. §. 68. Gegen Intercession noch lebender Confessoren ist Tertull. de pud. 22, und auch Cyprian beschränkt den Einfluss derselben auf die Zeit des jüngsten Gerichts, de lapsis p. 129 (187). — Ueber die erste und mosile Busse s. Hermae Pastor, mand. IV, 3. Clemens Strom. II, 13 p. 459: Kal οτα οἰδο ὁπότερον αὐτοῖν χεῖρον ἢ τὸ εἰδότα ἁμαρτάνειν ἢ μετανοήσοντα ἐφ' οἰς ἥμαρτεν πλημμελεῖν αὐδις. Verschiedene Ansichten Terbullians vor und nach seinem Uebertritt zum Montanismus s. de poenit. 7, de pud. 18. Ueber den Streit Cyprians mit den Novatianern s. die Kirchengeschichte.

- 4 Schon im Briefe Polykarps wird mit Berufung auf Tob. 12, 9 das Almosenspenden als ein vom Tode errettendes Werk gepriesen, und im Pastor Hermae findet sich bereits der Ansatz zur Lehre von überverdienstlichen Werken (opera supererogatoria), simil. lib. III, 5, 3: Si praeter ea quae non mandavit Dominus aliquod boni adjeceris, majorem dignitatem tibi conquires et honoratior apud Dominum eris, quam eras futurus. Aehnliches Origenes ep. ad Rom. lib. III Opp. T. IV, p. 507 (spitzfindiger Unterschied zwischen dem manutzen Knechte Luc. 17, 20 und dem guten und getreuen Knechte Matth. 25, 21, Berufung auf 1 Cor. 7, 25 wegen des Jungfrauengebotes).
- \* Der Glaube wurde von dieser mehr der theoretischen Erkenntniss zugewandten Zeit überwiegend als historisch-dogmatischer Glaube gefasst, in seinem Verhältniss zur prooff (oben §. 34, S. 72). Daher auch die Ansicht, als ob

das Wissen in göttlichen Dingen auch schon zur Rechtfertigung beitrage\*), während die Unwissenheit verdamme. Minucius Felix 35: Imperitia Dei sufficit ad poenam, notitia prodest ad veniam. Auch Theophilus von Antiochien kennt mehr nur eine fides historica, von der er das Heil abhängig macht, L 14: Απόδειξιν ουν λαβών των γινομένων και προαναπεφωνημένων, ούκ απιστώ, άλλα πιστεύω πειθαρχών θεφ, φ εί βούλει, και σύ ύποταγηθι, πιστεύων αὐτφ, μη νυν απιστήσας, πεισθής ανιώμενος τότε έν αλωνίοις τιμωρίαις. Wenn es indessen erst einer spätern Entwicklung vorbehalten blieb, tiefer in die Idse des rechtfertigenden Glaubens im paulinischen Sinne einzudringen, so fehlte es doch auch dieser Zeit nicht ganz an der richtigen Einsicht, vgl. Clem. Rom. ep. I ad Cor. 32 u. 33: Ἡμεῖς οὖν διὰ θελήματος αὖτοῦ [sc. Θεοῦ] ἐν Χριστς Ίησοῦ πληθέντες οὐ δι' έαυτῶν διπαιούμεθα, οὐδε διὰ τῆς ἡμετέρας σοφίας 🛊 συνέσεως η εύσεβείας η έργων, ων κατειργασάμεθα εν όσιότητι καρδίας : #114 διά της πίστεως, δι' ής πάντας του απ' αλώνος ὁ παντοχράτωρ Θεὸς Εδικαίω. σεν. Vgl. 37-39. Auch Irenaeus (IV, 13, 2 s. u. an andern Stellen) weiss wold zu unterscheiden zwischen der Gesetzesgerechtigkeit und dem neuen Gehorsam, der aus dem Glauben hervorgeht, vgl. Neander, DG. S. 228. Baur, DG. S. 659. Die Gnade ist ihm der Thau des Himmels, der über das verdorrte Feld kommt, es zu befruchten (adv. haer. III, 17). Tertull. adv. Marc. V, 3: Ex fidei libertate justificatur homo, non ex legis servitute, quia justus ex fide vivit \*\*). Nach Clem. Al. ist der Glaube nicht nur der Schlüssel der Erkenutniss (coh. p. 9), sondern wir erlangen auch durch ihn die Kindschaft Gottes, ib. p. 23 (vgl. §. 68 Note 1) u. p. 69. Von dem theoretischen Unglauben unterscheidet Clemens auch schon genau den praktischen, die Unempfänglichkeit für göttliche Eindrücke, fleischliche Gesinnung, die alles mit Händen greifen will, Strom. II, 4 p. 436. Origenes in Num. hom. XXVI (Opp. III, p. 369): Impossibile est salvari sine fide. Comm. in ep. ad Rom. (Opp. IV, p. 517): Etiamsi opera quis habeat ex lege, tamen, quia non sunt aedificata supra fundamentum fidei, quamvis videantur esse bona, operatorem suum justificare non possant, quod eis deest fides, quae est signaculum eorum, qui justificantur a Deo.

- 6 Clem. coh. p. 90: <sup>3</sup>Ω τῆς ἀγίας καὶ μακαρίας ταύτης δυνάμεως, δί ῆς ἀνδρώποις συμπολιτεύεται Θεὸς κτλ. Quis div. salv. p. 951: "Οσον γὰρ ἀγαπε
  τις τὸν Θεὸν, τοσούτω καὶ πλέον ἐνδοτέρω τοῦ Θεοῦ παραδύεται. Idealer Quietismus Paed. I, 13 p. 160: Τέλος δέ ἐστι θεοσεβείας ἡ ἀτδιος ἀνάπαυσις ἐν
  τῷ Θεῷ. Vgl. III, 7 p. 277 s. (vom Reichthum in Gott); Strom. II, 16 p.
  467 s.; IV, 22 p. 627. 630.
- 7 Tertull. ad uxor. I, 8: Quaedam sunt divinae liberalitatis, quaedam nostrae operationis. Quae a Domino indulgentur, sua gratia gubernantur; quae ab homine captantur, studio perpetrantur. Vgl. de virg. vel. 10; de patient. 1; adv. Hermog. 5. Dem Synergismus sind auch Justin d. M. u. Clemens Al. zugethan, vgl. Just. Apol. I, 10; dial. c. Tr. §. 32. Clem. Al. coh. I, 99; Strom. V, 13 p. 696; VII, 7 p. 860: 'Ως δὲ ὁ ἰατρὸς ὑγείαν παρέχεται τοῖς συνεργοῦσι πρὸς ὑγείαν, οὕτως καὶ ὁ Θεὸς τὴν ἀτδιον σωτηρίαν τοῖς συνεργοῦσι πρὸς γνῶσίν τε καὶ εὐπραγίαν. Quis div. salv. p. 947: Βουλομέναις μὲν γὰρ

<sup>\*)</sup> Wie die Gnostiker dies auf die Spitze trieben, und sowohl auf den Glauben als auf die Werke der kirchlichen Christen verächtlich herabsahen, die Clementinen dagegen den Glauben auf Kosten der Werke herabsesten, s. Baur, DG. S. 657.

<sup>\*\*)</sup> Dass übrigens auch Marcies den paulinischen Lehrbegriff (gegen jüdische Werkhelligkelt) geltend machte, war natürlich. Vgl. Neander, DG. S. 229.

i Θεός ταῖς ψυχαῖς συνεπιπνεῖ. Und ebenso Orig. hom. in Ps. (Opp. T. II, p. 571): Τὸ τοῦ λογικοῦ ἀγαθὸν μικτόν ἔστιν ἔκ τε τῆς προαιρέσεως αὐτοῦ κὰ τῆς συμπνεούσης δείας δυνάμεως τῷ τὰ κάλλιστα προελομένο, vgl. de princ. III, 1 p. 18 (Opp. I, p. 129) und 22, p. 137 (über Röm. 9, 16 und den scheinbaren Widerspruch von 2 Tim. 2, 20 f. und Röm. 9, 21). Cyprian de gratia Dei ad Donat. p. 3 s.: Ceterum si tu innocentiae, si justitiae viam teneas, si illapsa famitate vestigii tui incedas, si in Deum viribus totis ac toto corde suspensus, het sis tantum quod esse coepisti, tantum tibi ad licentiam datur, quantum gratiae spiritalis augetur. Non enim, qui beneficiorum terrestrium mos est, in capessando munere coelesti mensura ulla vel modus est: profluens largiter spiritus nullis finibus premitur, nec coercentibus claustris intra certa metarum spatia fraenatur, manat jugiter, exuberat affluenter. Nostrum tantum sitiat pectus et pateat; quantum illuc fidei capacis afferimus, tantum gratiae inundantis haurimus. De orat. dom. p. 144 (208); adv. Jud. III, 25 ss. p. 72, 42 m. p. 77 ss.

\*Schon Hermas macht die Vorherbestimmung Gottes vom Vorherwissen shängig, lib. III, simil. 8, 6; ebenso Justin. M. dial. c. Tryph. §. 141. Iren. IV, 29, 2 p. 267. Minuc. Fel. c. 36. Tertull. adv. Marc. II, 23. Clem. Al. Paed. I, 6 p. 114: Older our (ὁ Θεὸς) οῦς κέκληκιν, οῦς σέσωκεν. Nach Strom. VI, 6 p. 763 sind die selbst Schuld, die nicht erwählt werden. Sie gleichen denen, die freiwillig sus dem Schiff ins Meer springen. Auch Cyprians "praktischer Sinn empörte sich gegen die Sätze der strengen Prädestination, der unwiderstehlichen Gnade; er vermochte nicht mit so kühner Stirn allen den Consequenzen entgegenzugehen, die Augustin in den Riesenbau seines Systems aufnahm."... "Wenn aber der Bischof von Hippo dennoch bei ihm seine Orthodoxie zu finden glaubte, so spricht sich darin wohl nur die Freude aus, die ihm das Auffinden seiner Prämissen gewöhrte." Rettberg S. 321.

• Origenes ist weit entfernt, eine Vorherbestimmung zum Bösen anzunehmen. So bezeichnet er de princ. III, 1 (Opp. I, p. 115; Redep. p. 20) diejenigen als Heterodoxe, welche die Stelle von der Verstockung Pharao's und ähnliche alttestamentliche Stellen gegen das «ἐτεξούσιον der menschlichen Seele anführen. Das Verfahren Gottes mit Pharao erklärt er sich nach physischen Analogien: des Regens, der auf verschiedenes Erdreich fällt und Verschiedenes dem Boden entlockt; der Sonne, die zugleich das Wachs schmilzt und den Thon verhärtet. Azeh im gemeinen Leben sagt ein guter Herr zu seinem faulen, durch Nachsicht verdorbenen Knechte: ich habe dich schlecht gemacht, — ohne dabei eine Absicht einzugestehen. Uebrigens erkennt Origenes (wie später Schleiermacher) in der sogenannten reprobatio nur einen längern Aufschub der Gnade Gottes. Wie ein Arzt oft statt solcher Mittel, die eine schnelle Heilung herbeiführen, andere gebraucht, die erst eine scheinbar üble Wirkung hervorbringen, aber der Krankheit (homöopathisch?) auf den Grund gehen: so macht es Gott in seiner Langmuth; denn nicht blos für die Spanne dieses kurzen Lebens, sondern für die Ewigkeit hat er die Seelen ausgestattet, ibid. p. 121 (Redep. p. 26). Ein ähnliches Gleichniss vom Landmann (nach Matth. 13, 8), und dann p. 123: Απειροι γαρ ήμιν, ώς αν είποι τις, αί ψυχαί, και απειρα τα τούτων ήθη και πλείστα υσα τὰ κινήματα και αι προθέσεις και αι έπιβολαί **καὶ αἱ ὁρμαὶ, ὧν εἶς μόνος οἰκονόμος ἄριστος, καὶ τοὺς καιροὺς ἐπιστάμενος,** παὶ τὰ άρμόζοντα βοηθήματα παὶ τὰς άγωγὰς παὶ τὰς όδοὺς, ὁ τῶν ὅλων θεὸς zai πατής. Ebend. die Erklärung von Ezech. 11, 19 u. a. St. Ueber den Zusammenhang der origen. Prädestinationslehre mit der Lehre von der Präexistenz der Seele s. de princ. II, 9, 7 (Opp. I, p. 99; Redep. p. 220), in Beziehung

auf Jacob und Esau. Auch war endlich nach Origenes wie nach den ührigen voraugustinischen Vätern das Vorherbestimmen durch das Vorherwissen bedingt, Philok. c. 25 zu Röm. 8, 28 f. (bei Münscher, v. C. I, S. 369). "Alle Väter dieser Periode kommen also darin überein, dass Gott die Menschen ner Seligkeit oder zur Verdammniss insofern vorherbestimmt habe, als er ihre freien Handlungen, durch welche sie sich entweder der Belohnung oder der Strafe würdig machten, vorhergesehen habe: das Vorhersehen dieser Handlungen sei aber nicht die Ursache derselben, sondern die Handlungen seien die Ursache des Vorhersehens." Gieseler, DG. S. 212. Vgl. auch Baur, DG. S. 663.

#### FUNFTER ABSCHNITT.

#### Die Kirche und ihre Gnadenmittel.

## §. 71.

#### Die Kirche.

H. Th. C. Henke, historia antiquior dogmatis de unitate ecclesiae, Helmst. 1781. † Mélier, die Einheit der Kirche, Tüb. 1825. \*Rich. Rothe, die Entwikelung des Begriffs der Kirche in ihrem ersten Stadium (das 3. Buch des Werkes: die Anfänge der christlichen Kirche in ihrer Verfassung, Wittenb. 1837. I. Bd.). Gess, die Einheit der Kirche im Sinne Cyprians (in den Studien der evangel. Geistlichkeit Würtembergs, Stuttgart 1831. II, 1 8. 147). Huther, Cyprian, vgl. §. 26 Note 9. Schenkel, s. §. 30. In Beziehung auf Rothe: A. Petersen, die Idee der christlichen Kirche, Lpz. 1839—44. III. 8. Jul. Müller, die unsichbare Kirche (deutsche Zeitschr. für chr. Wissensch. und chr. Leben, 1850, Nr. 2). J. Köstlin, die katholische Auffassung von der Kirche in ihrer ersten Entwicklung (ebend. 1855, Nr. 33 ff. 46 ff. 1856, Nr. 12 ff.). Münchmeier, von der sichtbaren und unsichtbaren Kirche, Götting, 1854.

Eine heilige allgemeine christliche Kirche, welche da ist eine Gemeinschaft der Heiligen, war der Ausdruck des im Gefühl der Gemeinschaft erstarkten kirchlichen Bekenntnisses, wenn gleich die genauern Begriffsbestimmungen über das Wesen der Kirche bis auf Cyprian vermisst werden 1. Dass ausser der Kirche, die unter vielen Bildern, am liebsten unter dem einer Mutter oder der Arche Noahs, gedacht wurde, keine Rettung zu finden sei, in ihr aber die Fülle des Heils liege, wurde einstimmig behauptet, sowohl den Nichtchristen, als den Häretikern gegenüber; und besonders spricht sich dieses stark ausgeprägte Kirchengefühl bei Irenaeus aus? Auch wurde bereits von Clemens von Alexandrien, weit nachdrücklicher aber und in einem realistischen Sinne von Cyprian die Einheit der Kirche herausgehoben 3, so dass die Bestimmungen des Letztern in der Geschichte dieses Dogma's Epoche machen. Nicht genug aber wurde von Cyprian die historisch-empirisch heraustre-

tende Existenz der Kirche d. i. ihre Leibhaftigkeit unterschieden von der nach einem vollkommnern Ausdruck ihres Wesens strebenden und über den Wechsel der Formen erhabenen Idee derselben, was sich in dem novatianischen Streite zeigt. Die natürliche Folge hiervon war, dass das hierarchische Streben der Geistlichkeit die apostolisch-christliche Idee von einem allgemeinen Priesterthum mehr und mehr verdrängte und das Innere in Aeusseres verkehrte<sup>4</sup>. Dieser falschen Aeusserlichkeit des Katholicismus stand aber dann wieder die falsche Idealität des Gnosticismus und überhaupt die in einzelne Secten zerfallende Subjectivität der häretischen und separatistischen Tendenzen, namentlich des Montanismus und des novatianischen Puritanismus, auffallend genug gegenüber <sup>5</sup>.

<sup>1</sup> "Der allgemeinere Charakter der frühern Epoche (vor Cyprian) ist der elstracter Unbestimmtheit. In ihr tritt eine in mannigfach schwankenden und in einander verstiessenden Zügen gezeichnete Vorstellung von der Kirche auf. Mit den Aussagen der Kirchenlehrer dieser Zeit geräth man gewöhnlich in Verlegenheit, sobald man sich ihren Inhalt bis auf den Grund klar machen will; dem nicht selten sieht man dieselben Väter bei andern Gelegenheiten Consequenzen umgehen oder geradezu zurückweisen, die sich, wofern man jene Urtheile auf die empirische Kirche als solche bezieht, aus ihrer Anwendung auf einzelne concrete Fälle mit logischer Nothwendigkeit ergeben: eine Wankelmüthigkeit (?), die es zu keiner scharfen und sichern Fixirung ihrer Vorstellungen von der Kirche kommen lässt." Rothe a. a. O. S. 575.

<sup>2</sup> Ueber die Benennung ἐκκλησία überhaupt (entsprechend dem hebräischen תַּבֶּר, מָבֶר, אָבֶר, Matth. 16, 18; 18, 17. 1 Cor. 10, 32. Eph. 1, 22. Col. 1, 18. 24. vgl. Suicer u. d. W. Rothe S. 74 ff. und die (anonyme) Schrift über die Zukunst der evangelischen Kirche (Lpz. 1849) S. 42: "Der feierliche, emphatische Klang der Worte berufen, Ruf oder Berufung, Berufene (zeleiv, ziησις, ziητιί), welcher uns allenthalben aus den Schriften des N. T. entgegentönt, mag wesentlich dazu beigetragen haben, dem auf dem Stamme dieser Worte gebildeten Worte Ecclesia diese Bedeutung zu verleihen, in der es die Gesammtheit der Berufenen bezeichnet." Die Benennung εχχλησία καθολική steht suerst in der Aufschrift der ep. Smyrn. de mart. Polycarpi ums J. 169 (Eus. IV, 15). Vgl. Ignat. ad Smyrn. 8: "Ωσπερ οπου αν ή Χριστός Ίησους, ἐπεῖ ἡ παθολική ἐκκλησία. Mächtig tritt das Kirchengefühl hervor bei Irenaeus adv. haer. III, 4, 1 und III, 24 (40). In der Kirche allein sind die Schätze der Wahrheit niedergelegt, ausser ihr Räuber und Diebe, Pfützen mit stinkendem Wasser: Ubi enim ecclesia, ibi et spiritus Dei; ubi spiritus Dei, illic ecclesia et omnis gratia (vgl. Huther a. a. O. S. 4 f.); IV, 31, 3, wonach die Salzsäule, in welche Lots Weib verwandelt wurde, die Unverwüstlichkeit der Kirche repräsentirt, u. a. St. (vgl. §. 34 Note 1. 2). Clemens von Alexandrien leitet den Namen und Begriff ἐκκλησία her von den Auserwählten, die zur Gemeinschaft zusammentreten, coh. p. 69 u. Paed. I, 6 p. 114: 'Ως γὰν τὸ θέλημα αὐτοῦ ἔργον ἐστὶ καὶ τοῦτο Κόσμος ὀνομάζεται' οῦτως καὶ τὸ βούλημα αὐτοῦ ἀνθρώπων έστὶ σωτηρία, καὶ τοῦτο Ἐκκλησία κέκληται οἰδεν οὖν οῧς πέπληπεν, ους σέσωπεν. Vgl. Strom. VII, 5 p. 846: Οὐ γάρ νῦν τὸν τόπον, άλλὰ τὸ ἄθροισμα τῶν ἐκλεκτῶν Ἐκκλησίαν καλῶ κτλ Clemens schildert die Kirche als Mutter Paed. I, 5 p. 110, ja als Mutter und Jungfrau sugleich c. 6, p. 123, wie er sich denn auch sonst auf diesem Felde in Allegorien ergeht, p. 111 ss. Die Kirche ist der Leib des Herrn, Strom. VII, 14 p. 885, vgl. p. 899 a. (765 Sylb.). Wenn auch nach Clemens blos die wahren Gnostiker (of by ri έπιστήμη) die Kirche bilden, so werden ihnen doch nicht sowohl die entgegengesetzt, die nur den Glauben haben, als vielmehr die Häretiker, die nur eine Meinung (οἴησις) haben, und die Heiden, die ganz in der Unwissenheit (ἔγνοικ) sind, Strom. VII, 16 p. 894 (760 Sylb.). Auch Origenes, so gelinde er somet über abweichende Meinungen urtheilt (contra Cels. III, §. 10-13), erkennt kein Heil ausser der Kirche, hom. III in Josuam (Opp. II, p. 404): Nemo semetipsum decipiat: extra hanc domum i. e. extra ecclesiam nemo salvatur, und Selecta in Iob. ibid. III, p. 501 s. Doch kommt ihm dabei Alles an auf den lebendigen Zusammenhang mit Christo: Christus est lux vera . . . ex cujus lumine illuminata ecclesia etiam ipsa lux mundi efficitur, illuminans eos qui in tenebris sunt: sicut et ipse Christus contestatur discipulis suis dicens: Vos estis lux mundi; ex quo ostenditur, quia Christus quidem lux est Apostolorum, Apostoli vero lux mundi. Ipsi enim sunt non habentes maculam vel rugam aut aliquid hujuscemodi vera ecclesia (Hom. I in Gen. Opp. I, p. 54). Also eine Unterscheidung zwischen wahrer und unwahrer Kirche! Bei Tertulliam ist seine Ansicht von der Kirche vor dem Uebertritt zum Montanismus zu unterscheiden von der spätern, vgl. Neander, Antign. S. 264 ff. Die Hauptstellen der frühern Ansicht: de praescript. c. 21 ss. 32. 35.; de bapt. c. 8; de orat. c. 2, wo die genannten Bilder von der Arche Noahs und der Mutter weiter ausgeführt werden. So auch Cyprian ep. IV, p. 9: Neque enim vivere foris possunt, came domus Dei una sit, et nemini salus esse, nisi in ecclesia possit. Auch er erschöpft sich in ähnlichen Bildern. Vgl. Note 3.

"Der Satz, quod extra ecclesiam nulla salus, oder de ecclesia, extra quam nemo potest esse salvus, rurde nicht erst, wie man gewöhnlich glaubt, im 4. Jahrhundert von Augustinus zum erstenmal unter den donatistischen Händeln ausgesprochen, sondern es war dazumal nur eine consequente Fortsetzung und Anwendung. Dieser Satz lag schon ganz bestimmt in jenem Doppse von der Kirche, wie es seit trenaeus Zeit ausgebildet war, daher auch schon dahin sielende Granken bei ihm rorkommen, obgleich noch nicht jene terroristische Formel." Marhoineka (in Daub und Creuzors Studien III, 8. 187).

<sup>3</sup> Ueber die Einheit der Kirche s. Clemens Al. Paed. I, 4 p. 103; c. 6, p. 123: `Ω θαύματος μυστιχοὺ· εἶς μὲν ὁ τῶν ὅλων πατής· εἶς **δὲ χαὶ ὁ τῶν** όλων λόγος και τὸ πνευμα τὸ αγιον εν και τὸ αὐτὸ πανταχοῦ μία δὲ μόρο γίνεται μήτης παςθένος κτλ. Strom. I, 18 p. 375; VII, 6 p. 848 u. a. a. O. Vgl. Tertullian in den oben angeführten Stellen. — Dem Dogma von der Einheit der Kirche hat Cyprian ein eigenes Werk gewidmet ums Jahr 251: de unitate Ecclesiae, womit jedoch auch mehrere seiner noch übrigen Briefe (s. Note 4) zu vergleichen. Zu den von Tertullian gebrauchten Bildern kommen dann noch neue hinzu, um namentlich diese Einheit anschaulich zu machen: die Sonne, die in vielen Strahlen sich bricht; der Baum mit den vielen Aestes und der einen Kraft in der zähen Wurzel; der Quell, aus dem viele Bäche quellen: Avelle radium solis a corpore, divisionem lucis unitas non capit; ab arbore frange ramum, fractus germinare non poterit; a fonte praecide rivum, praecisus arescet. Sic ecclesia Domini luce perfusa per orbem totum radios suos porrigit etc. — Auch das Bild der einen Mutter wird weitläufig ausgeführt: Illius foetu nascimur, illius lacte nutrimur, spiritu ejus animamur. Wer die Kirche nicht zur Mutter hat, hat auch Gott nicht zum Vater (de unit. eccles. 5 s.). Untreue gegen die Kirche wird nach alttestamentlicher Analogie dem Ehebruch verglichen. Auch die Trinität ist Bild der kirchlichen Einheit

(vgl. Clemens a. a. O.), ebenso der Rock Christi, der nicht getheilt werden konnte, das Pascha, das in einem Hause gegessen werden musste, die eine Taube im hohen Liede, das Haus der Rahab, das allein erhalten wurde u. s. w. Besonders hart, aber ganz consequent ist das Urtheil, dass das Märtyrerthum ausser der Kirche nicht nur nicht verdienstlich, sondern eine Häufung der Schuld sei: Esse martyr non potest, qui in ecclesia non est. . . . Occidi talis potest, coronari non potest u. s. w. Vgl. Rettberg S. 241 ff. 355 ff. 367 ff. Huther S. 52—59.

Dass die Unterwerfung unter die Bischöfe schon früh ein Dogma der Kirche gewesen, würde aus den Ignazischen Briefen (selbst der kürzern Rec.) unsweifelhaft hervorgehen, wenn diese wirklich über alle kritischen Zweifel erhoben wären, vgl. ep. ad Smyrn. c. 8: Πάντες τῷ ἐπισκόπφ ἀκολουθείτε, ώς Ίησοῦς Χριστὸς τῷ πατρί u. s. w.; ad Polyc. c. 6: Τῷ ἐπισκόπφ προσdrese, Σνα και ὁ Θεὸς ὑμὶν; ad Eph. c. 4; ad Magn. c. 6; ad Philad. c. 7; ad Trall. c. 2. S. Rothe S. 445 ff. und Bunsen S. 93. Iren. III, 14; IV, 26 (43); V, 20. Ueber die Folge der Bischöfe: III, 3 (Primat der römischen Kirche); vgl. dazu Neander, KG. I, 3 S. 318 Anm. — Wenn auch Tertullian Ether (de praescr. c. 32) der Kirche von Rom ein Vorrecht einzuräumen schien, se bekämpfte er nach seinem Uebertritt zum Montanismus die Anmaassung der rimischen Kirche de pud. 21, wo er in den Worten Christi an Petrus "dabo tihi claves ecclesiae" das tibi urgirt und es persönlich von Petrus fasst, nicht von den Bischöfen. Nach ihm traten vielmehr die Pneumatiker an die Stelle des Petrus, wie er denn die Ecclesia spiritus per spiritales homines (in welcher die Trinität ihren Sitz hat) von der Ecclesia unterschied, die nur in der äussern Gesammtheit der Bischöfe (numerus episcoporum) besteht, und er demuach such (freilich nicht mehr im rein apostolichen Sinne) die Idee vom geistlichen Priesterthum vertheidigt. Neander, Antign. S. 258 f. und 272. Nicht so Cyprian, der gerade in der bischöflichen Gewalt (aber freilich auch nicht in der römischen ausschliesslich, sondern vielmehr in der Gesammtheit der Bischöfe, die er sich solidarisch als Einen Mann denkt) die ächte priesterliche Würde susgedrückt findet und die Einheit der Kirche durch die Nachfolger der Apostel repräsentirt sieht, so dass, wer nicht mit dem Bischof ist, auch nicht mit der Kirche ist. Vgl. besonders die Briefe 45. 52. 55. 64. 66. 67. 69. 74. 76 (c. 2), a. Huther S. 59 ff. Rettberg S. 367 ff. Gess S. 150 ff. Neander, KG. I, 1. 8. 404-407. Hierzu bildet indessen die alexandrinische Schule einen Gegen-Mach Origenes (comment. in Matth. XII, 10 s.) sind alle wahre Gläubige such mérços, denen das zu Petrus gesprochene Wort gilt. Vgl. de orat. c. 29. **L. Neander**, DG. S. 227.

\*Wenn in den clementinischen Homilien der Ausdruch ἐχκλησία gebraucht wird (hom. III, 60. 65. 67. p. 653 ss.; VII, 8 p. 680; Credner III, S. 308; Baur S. 373), so ist dies doch nur in einem beschränkten Sinne zu fassen. Sie erheben sich nicht zum Begriff einer katholischen Kirche, obwohl die Tendenz zu einer strengen, hierarchisch gegliederten Kirchenverfassung vorhanden ist; s. Schliemann a. a. O. S. 4 u. S. 247 ff. Von den Ebioniten bemerkt Epiphanins Haer. 30, 18 p. 142: Συναγωγήν δὲ οὐτοι καλοῦσι την ξαυτών ἐκκλησίαν καλ οὐχὶ ἐκκλησίαν. Vgl. Credner II, S. 236. Wenn bei der ebionitischen Richtung der Begriff der Kirche in eine jüdische Synagogensecte zusammenschrupfte, so verflüchtigte er sich dagegen bei der gnostischen in die idealistische Aeonenwelt (Baur S. 172): dort ein geistloser Leib, hier ein körperloses Phantom. Ueber die montanistischen Vorstellungen von der Kirche (vara, pudica, sancta, virgo: Tertull. de pud. 1), die als Geisteskirche sich aus den Pneumatikern

zusammensetzt, vgl. Schwegler, Montan. S. 47 ff. 229 ff. Der Unterschied sichtbaren und unsichtbaren Kirche findet sich im Montanismus so weni in der katholischen Kirche ausgesprochen, aber vorbereitet wurde er durch s. Schwegler S. 232.

### §. 72. Taufe.

G. J. Vess, de baptismo disputt. XX. Opp. Amst. 1701. fol. T. VI. C. St. Matthies, bapti expositio biblica, historica, dogmatica, Berol. 1831. J. G. Walch, historia paedoba 4 priorum saeculor. Jen. 1799. 4. (Misc. sacr. Amst. 1744. 4.) \*J. W. F. Höffing, discrament der Taufe, nebst andern damit susammenhängenden Acten der Initiation 1846. 1. 2

In enger Verbindung mit der Lehre von der Kirche steht Lehre von der Taufe, der man schon von der Stiftung des ( stenthums an eine hohe Wirksamkeit in Beziehung auf Sünden gebung und Wiedergeburt beilegte 1. In den Aeusserungen Kirchenväter darüber giebt sich, wie bei der Lehre von der Kir eine weit getriebene, oft spielende und geschmacklose Alleg und Symbolik zu erkennen<sup>2</sup>, namentlich bei Irenaeus, Tertullian Cuprian, während Origenes schon mehr trennt zwischen dem Eus Zeichen und der bezeichneten Sache 3. — Bis auf Tertullian die Kindertaufe nicht allgemein in Gebrauch, und dieser Kirc lehrer selbst, der sonst am meisten das Dogma von der Erbsi förderte, widersetzte sich ihr unter andern auch aus dem Gru dass das schuldlose Alter noch keiner Waschung von Sünden dürfe 4. Origenes hingegen ist für die Kindertaufe 5, und u Cyprian wurde sie allgemeiner in der afrikanischen Kirche, so der afrikanische Bischof Fidus sich bereits auf die Analogie der Beschneidung im alten Bunde berufen konnte, und deshalb Taufe bis zum achten Tage verschieben wollte, was indessen prian nicht zuliess 6. Häufig wurde jedoch noch immer die T von Neubekehrten bis auf das Sterbebett verschoben (Baptis Clinicorum) 7. — Eine tief in das Wesen der Kirche eingreife Frage war endlich noch die, ob die von Ketzern verrichtete T gültig, oder ob ein in den Schooss der katholischen Kirche Zurkehrender aufs neue zu taufen sei? Der orientalischen und kanischen Observanz gegenüber, welche Cyprian vertheidigte, dete sich in der römischen Kirche unter Stephanus der Grund aus, dass die nach dem wahren Ritus verrichtete Taufe durch gültig, mithin die Wiederholung derselben eine der kirchlichen h. römischen) Ueberlieferung zuwiderlaufende Handlung sei 8. G. lich verworfen wurde die Taufe von einigen gnostischen Sec während sie von den Marcioniten und Valentinianern zwar hoch gestellt, aber nach einem ganz andern, von dem katholise auch in der Grundbedeutung abweichenden Ritus begangen wurde <sup>9</sup>. Die Idee einer *Bluttaufe* erzeugte sich aus dem Märtyrerthum, und fand in den Sympathien der Zeit Anklang <sup>10</sup>.

<sup>1</sup> Ueber die Taufe Christi und der Apostel vgl. die bibl. Dogmatik, und in Beziehung auf das Liturgische (Untertauchen, Taufworte u. s. w.) die Archäologie (Augusti, Bd. VII). Was die Taufworte betrifft, so scheint die Taufe auf den Namen Christi (allein) älter, als auf die drei Personen der Trinität, vgl. Höfling S. 35 ff. Ueber die Benennungen βάπτισμα, βαπτισμός, λοῦτρον, gωτισμός, σηραγίς u. a. s. die Lexica. — Das Vorchristliche betreffend: Schneckenburger, über das Alter der jüdischen Proselytentaufe und deren Zusammenhang mit dem johanneischen und christlichen Ritus, Berlin 1828, wo auch die weitere hierher gehörige Litteratur. — Wie die Apostel, so betrachten auch die ersten Lehrer der Kirche die Taufe als eine wirkliche an dem Täufling volkogene That, die ihre objectiven Folgen hat, nicht als einen blossen rituellen Act. "Die Taufe war ihnen nicht blos bedeutungsvolles Symbol, durch welches die innere Geistesvoeihe und Wiedergeburt des Eintretenden versinnlicht wird, sonden wirkungskräftiges Medium, durch welches die Segnungen des Evangeliums, instesondere des Opfertodes Jesu, auf die Gläubigen objectiv übergeleitet wurden" Semisch, Justin d. M. II, S. 426.

<sup>2</sup> Ueber die magische Kraft, die schon die Clementinen, im Zusammenhange mit den weit durch den Orient verbreiteten Ansichten, dem Wasser zuschreiben, z. B. hom. IX u. X, s. Baur, Gnosis S. 372. Credner a. a. O. II, S. 236 und III, S. 303. Von den Ebioniten sagt Epiph. Indicul. II, p. 53: Τὸ ὕδωρ ຂ້າກາ ອະດຸບັ ຮັ້ງວບປາ, vgl. Haer. 30. Neben der Kreuzsymbolik findet sich eine Wassersymbolik bei den apostol. Vätern: Barn. 11. Hermas, Pastor vis. III, 3; mand. IV, 3; simil. IX, 6. Justin d. M. (Apol. I, 61) setzt der natürlichen Zeugung εξ ύργᾶς σπορᾶς die Wiedergeburt aus dem Taufwasser entgegen. Durch jene werden wir τέχνα ἀνάγχης, ἀγνοίας, durch diese τέχνα προαιρέσεως zal ξπιστήμης, αφέσιώς τι αμαρτιών; daher heisst das λούτρον auch γωτισμός. Vgl. dial. c. Tr. §. 13 u. 14, wo der Gegensatz gegen die jüdischen Lustratiouen hervorgehoben wird. Theophilus ad Autol. II, 16 deutet den Segen, den der Schöpfer am 5. Schöpfungstage über die Wasserthiere spricht, auf den Segen des Taufwassers. Clemens von Alexandrien (Paed. I, 6 p. 113) bringt die Taufe der Christen in Verbindung mit der Taufe Jesu. Erst durch diese wurde Jesus ein τέλειος. Und so geht es mit uns: Βαπτιζόμενοι φωτιζόμεθα, **η ωτιζόμενοι νί**οποιούμεθα, νίοποιούμενοι τελειούμεθα, τελειούμενοι ἀπαθανατιζόμεθα. Die Taufe ist ein χάρισμα. Vgl. weiter auch p. 116 s., wo die Getauften, mit Anspielung auf das reinigende Wasser, auch δινλιζόμενοι (Filtrirte) heissen. Durch die Verbindung des Elementes aber mit dem Logos oder dessen Kraft und Geist heisst ihm die Taufe auch ίδως λογικόν, coh. p. 79. Alle frühern Reinigungen sind durch die Taufe aufgehoben, als in ihr schon begriffen, Strom. III, 12 p. 548 s. Iren. III, 17 (19) p. 208 (244). So wenig aus dem trockenen Weizen ein Teig kann gemacht werden oder ein Brot, ohne dass Feuchtigkeit hinzukomme, ebensowenig können wir, die Vielen, in Eins vereinigt werden durch Jesum Christum ohne das Caement des Wassers, das vom Himmel ist; und wie die Erde von Thau und Regen befruchtet wird, so die Christenheit vom Himmelswasser u. s. w. Dem Gegenstande hat Tertullian eine eigene Schrift gewidmet: de baptismo. Obwohl er sich gegen eine rein magische, mechanische Sündentilgung durch die Taufe erklärt und die Wirkung der Taufe von der Busse abhängig macht (de poenitentia c. 6), so ver-

anlasst ihn doch die kosmische und physische Bedeutung des Wassers zu einer Menge von Analogien im Geistigen. Das Wasser (felix sacramentum aquae nostrae, qua abluti delictis pristinae caecitatis in vitam aeternam liberamur [] ist ihm das Element, in dem die Christen sich allein wohl befinden als die rechten Fischlein, die ihrem grossen Fische (IXOYI) nachschwimmen. Die Ketzer dagegen sind ihm das amphibische Schlangen- und Otterngezüchte, das es nicht im gesunden Wasser auszuhalten vermag. In der ganzen Schöpfung hat das Wasser eine hohe Bedeutung. Der Geist Gottes schwebte über den Wassern — so auch über dem Taufwasser. Wie die Kirche der Arche von glichen wird (s. d. vor. §.), so bildet das Taufwasser den Gegensatz der Sündfluth, während die noachische Taube ein Vorbild der Geistestaube ist\*). Bei der allem Wasser inhärirenden Kraft kommt es übrigens nicht darauf an, welches Wasser man gebrauche. Das Wasser der Tiber hat dieselbe Kraft, wie das des Jordan, das stehende wie das fliessende, de bapt. 4: Omnes aquae de pristina originis praerogativa sacramentum sanctificationis consequentur, invocato Dea. Supervenit enim statim Spiritus de coelis et aquis superest, sanctificans eas de semetipso, et ita sanctificatae vim sanctificandi combibunt. Auch vergleicht er (cap. 5) das Taufwasser mit dem Teich Bethesda: wie dieser durch einen Engel erregt wurde, so giebt es auch einen besondern Taufengel (angelus baptismi), der dem heil. Geist den Weg bahnt. (Non quod in aquis Spiritum Sanctum consequamur, sed in aqua emundati sub angelo Spiritui Sancto praeparamur.) Von der hohen Bedeutung des Taufwassers redete Cyprion aus eigener Erfahrung, de grat. ad Donat. p. 3. Auch er will zwar nicht, dass das Wasser als Wasser schon reinige (peccata enim purgare et hominem sanctificare aqua sola non potest, nisi habeat et Spiritum S., ep. 71, p. 213), aber auch seine Vergleichungen machen den Eindruck einer magischen Wirksamkeit. Dem Pharao wurde der Teufel ausgetrieben, als er mit den Seinen im rothen Meere ertrank (das Meer Symbol der Taufe nach 1 Cor. 10); denn weiter als ans Wasser reicht des Teufels Kraft nicht. Sowie Scorpionen und Schlangen, die auf dem Trockenen stark sind, ins Wasser geschleudert ihre Stärke verlieren und ihr Gift von sich geben müssen, so die unsaubern Geister. Kurz, wo nur des Wassers erwähnt wird in der heil. Schrift, da hängt sich gleich die punische Symbolik daran - "da muss denn natürlich der Fels in der Wüste se gut wie das samaritanische Weib am Brunnen u. a. m. ein Typus der Taufs sein" Rettberg S. 332.

- <sup>2</sup> Schon der Ausdruck σύμβολον, welchen Origenes adv. Cels. III (Opp. I, p. 481) und Comment. in Joh. (Opp. IV, p. 132) gebraucht, deutet auf ein mehr oder minder klares Bewusstsein des Unterschiedes von Bild und Sache hin. Nichts desto weniger (οὐδὲν ἡττον) ist nach der letzten Stelle die Taufe auch etwas κατ' αὐτό, nämlich ἀρχή καὶ πηγή χαρισμάτων θείων, weil sie geschieht auf den Namen der göttlichen Trias. Vgl. hom. in Luc. XXI (Opp. I, p. 957).
- 4 Nichtsbeweisende und unsichere Stellen über den Gebrauch der Kindertaufe: im Urchristenthum Marc. 10, 14. Matth. 18, 4. 6. Act. 2, 38. 39. 41. 10, 48. 1 Cor. 1, 16. Col. 2, 11. 12. So kennt auch Justin d. M. Apol. I, 15 ein μαθητεύεσθαι ἐκ παίδων, was die Taufe nicht nothwendig in sich schliesst,

<sup>4)</sup> Ueber diese vielfach gewendete Symbolik von Fisch, Taube u. s. w. vgl. Mönter, Sinnbilder der Christen, und Assusti in der Abhandlung "die Kirchenthiere" im 12. Bd. der Archäologie. — Mit Becht sagt übrigens Tertultian von sich selbst: Vereor, ne laudes aquae potius quam baptismi rationes videar congregates!

vgl. Semisch II, S. 431 ff. Auch die früheste patristische Stelle des Irenaeus adv. haer. II, 22, 4 p. 147 (s. §. 68 Note 1) ist nicht absolut beweisend. Sie drückt blos die schöne Idee aus, dass Jesus auf jeder Altersstufe für jede Alternatufe Erlöser gewesen; dass er es aber für die Kinder durch das Taufsesser geworden, sagt sie nicht, wenn man nicht in das renasci schon die Taufe hinsinlegt (vgl. indessen Thiersch in Rudelb. u. Guericke's Zeitschr. 1841, 2 S. 177. und Höfling a. a. O. S. 112)\*). Ebensowenig beweist die Stelle etwas gegen den Gebrauch. Eine Anspielung auf die Kindertaufe kann man in einer Stelle des Clem. Alex. finden (Paedag. III, 11), wonach der Fisch auf dem Siegelring der Christen uns erinnern soll an die aus dem Wasser gezogenen Kinder (των έξ υδατος ανασπωμένων παιδίων). Es könnte zwar der Ausdruck zaıdıa, dem Pädagogen gegenüber, auch von den Christen überhaupt ventanden werden; dass aber die Kindertaufe zu Tertullians (mithin auch zu Clemens Zeiten) üblich war, zeigt schon der von dem Erstern erhobene Widerspruch de bapt. 18. Seine Gründe gegen die Kindertaufe sind: 1) die Wichtigheit der Taufe, da man ja auch das irdische Vermögen der Unmündigkeit zickt anvertraut; 2) die daraus hervorgehende Verantwortlichkeit für die Taufpathen; 3) die Unschuld der Kinder (quid festinat innocens aetas ad remissiopeccatorum?); 4) die Nothwendigkeit, erst im Glauben unterrichtet zu sein (ait quidem Dominus: nolite eos prohibere ad me venire. Veniant ergo dum adolescunt, veniant dum discunt, dum quo veniant docentur; fiant Christiani cum Christum nosse potuerint); 5) die grosse eigene Verantwortlichkeit, velche der Täufling übernimmt (si qui pondus intelligant baptismi, magis timebunt consecutionem, quam dilationem). Aus diesem letzten Grunde räth er sogar auch Erwachsenen (Unverheiratheten, Verwittweten) den Aufschub der Taufe an, bis sie entweder geheirathet haben oder in dem Vorsatze des unchelichen Lebens fest geworden. Vgl. Neauler, Antign. S. 209 f.

5 Die Ansichten des Origenes comment. in ep. ad Rom. V (Opp. IV, p. 565), in Lev. hom. VIII (Opp. I, p. 230), in Lucam (Opp. III, p. 948) hingen zusammen mit seiner Ansicht von dem Befleckenden, das in der Geburt liegt (vgl. §. 63 Note 4). Merkwürdig aber, dass bereits Origenes in der ersten der angeführten Stellen die Kindertaufe einen von den Aposteln herrührenden Gebrasch nennt. Als solcher galt sie im 3. Jahrhundert in der nordafrikanischen, alexandrinischen und syrisch-persischen Kirche; denn Mani berief sich unter den Persern auf die Kindertaufe als auf etwas Gewöhnliches (August. c. Julian. III, 187), vgl. Neander, DG. S. 247.

• Siehe Cypr. ep. 59 (in Verbindung mit 66 abendländischen Bischöfen geschrieben, bei Fell ep. 64). Cyprian will, dass man das Kind so bald wie möglich taufe; aber merkwürdiger Weise ist ihm nicht die Schuld der Erbsünde, sondern gerade die Unschuld des Kindes Grund für die Taufe (wie sie dem Tertullian ein Grund dagegen war), weil er in der Taufe mehr das Wohlthätige, als das Verantwortliche urgirt. Wie man nicht ansteht, dem neugebor, nen, noch unschuldigen Kinde den Friedenskuss zu ertheilen, "da man an ihm noch die frischen Finger Gottes erkennt", so soll man auch kein Bedenken tragen, es zu taufen. Vgl. Rettberg S. 331. Neander, KG. I, 2 S. 554. Den

**Vorwurf der Wiedertaufe**, den Stephanus wider Cyprian erhob, konnte dieser

<sup>6)</sup> Gieseler (DG. S. 214) behauptet, renasci könne hier nur von der Taufe verstanden werden, während Neander zurückhaltender ist, DG. S. 243. Auch Baur ist der Meinung, dass das Laurenzodes im Zusammenhange der Stelle bei Irenäus nicht gerade die Bedeutung habe, die es im spätern Sprachgebrauch der Kirche allerdings hatte, s. DG. S. 672.

natürlich nicht an sich kommen lassen, da die Ketzertaufe ihm gar keine Taufe

war, vgl. Ep. 71 (Eus. VII, 5).

<sup>7</sup> Vgl. über diese Sitte die Kirchengeschichte und die Archäologie, sowie Cypr. ep. 76 (bei Fell 69, p. 185), wo schon sehr dornichte Fragen wegen der Besprengung vorkommen. — Gegen den Aufschub: Const. apost. VI, 15, insofern es nämlich aus Geringschätzung oder sittlichem Leichtsinn geschieht. — Die Nothtaufe gestattet Tertullian auch den Laien zu verrichten, doch nicht den Weibern, de bapt. c. 17. Vgl. Const. apost. III, c. 9—11.

8 Schon Clemens von Alexandrien erkennt nur die Taufe für die ächte an, die in der kathol. Kirche geschieht: Τὸ βάπτισμα τὸ αἰρετιπὸν οὐπ οἰπεῖον καὶ γνήσιον ΰδως, Strom. I, 19 p. 375; und ebenso Tertull. de bapt. c. 15: Unm omnino baptismus est nobis tam ex Domini evangelio, quam ex Apostoli litteris, quoniam unus Deus et unum baptisma et una ecclesia in coelis.... Hasretici autem nullum habent consortium nostrae disciplinae, quos extraneos utique testatur ipsa ademptio communicationis. Non debeo in illis cognoscere, quell mihi est praeceptum, quia non idem Deus est nobis et illis, nec unus Christai i. e. idem; ideoque nec baptismus unus, quia non idem: Quem quum rite mon habeant, sine dubio non habent. Vgl. de pud. 19; de praescr. 12. - In Kleinasien erklärten die phrygischen Synoden von Iconium und Synnada (um 235) die von einem Ketzer verrichtete Taufe für ungültig, s. den Brief des Firmilian, Bischofs von Cäsarea, an Cyprian (ep. 75) Euseb. VII, 7. Eine karthag. Synode ums Jahr 200 unter Agrippinus hatte in ähnlichem Sinne gesprochen; s. Cypr. ep. 73 (ad Jubaianum, p. 129 s. Ball.). An diese kleinasiatisch-afrikanische Praxis schloss sich Cyprian an, und verlangte die Wiedertaufe, die freilich in seinem Sinne keine Wiedertaufe, sondern erst die rechte Taufe war, vgl. ep. 71, wo er non rebaptizari, sed baptizari von den Ketzern verlangt. Ueber den daraus erfolgten Streit mit Stephanus vgl. die KG. bei Neander L S. 563. 577. und Rettberg S. 156 ff. Es gehören dahin die Briefe 69-75. Stephanus erkannte die von den Ketzern ertheilte Taufe als Taufe an, und verlangte blos, mit schielender Berufung auf Act. 8, 17, die Handauflegung als Symbol der poenitentia. Die Afrikaner dagegen beschränkten diesen letztern Gebrauch (mit Berufung auf die von den Ketzern selbst beobachtete Sitte) auf die schon einst in der kathol. Kirche Getauften, später Abgefallenen und wieder Zurückkehrenden. Diese natürlich durfte man nicht wieder taufen. Der alte afrikanische Gebrauch wurde auf der karthag. Synode 255 und 256 (II) bestätigt. Vgl. Sententiae Episcoporum LXXXII de baptizandis haereticis in Cypr. Opp. p. 229 (Fell).

<sup>9</sup> Theod. fab. haer. I, c. 10. Ob die Partei der Cajaner (vipera venenatiesima Tertull.), zu welcher Quintilla in Karthago gehörte, eine Gegnerin der Taufe, identisch sei mit den gnostischen Kainiten? s. Neander, Antign. S. 191. u. DG. S. 241. Gegengründe gegen die Taufe waren: es sei unter der Würde des Göttlichen, durch etwas Irdisches dargestellt zu werden; auch Abraham sei allein durch den Glauben gerechtfertigt worden; die Apostel seien auch nicht getauft worden\*), und Paulus lege wenig Werth auf die Handlung (1 Cor. 1, 17). — Dass hingegen die Mehrheit der übrigen Gnostiker die Taufe hochhielt, geht schon aus der Bedeutung hervor, welche die Taufe Jesu bei ihnen hatte,

<sup>\*)</sup> Auf die Bemerkung Einiger: Tunc apostoles baptismi vicem implesse, quum in navicula fluctibus adsperai operti sunt, ipsum quoque Petrum per mare ingredientem satis mersus, entgegnet Tertull. de bapt. 12: Aliud est adspergi vel intercipi violentia maris, aliud tingsi disciplina religionis.

s. Baser, Gnosis S. 224; aber sie ruhte ebendeshalb auch auf einem ganz andern Grunde. Ueber die dreifache Taufe der Marcioniten und das Weitere s. die hierher gehörigen Werke; über die Clementinen Credner III, S. 308.

10 Origenes exh. ad mart. I, p. 292, mit Rücksicht auf Marc. 10, 38. Luc. 16, 1. 51. Tertullian de bapt. 16: Est quidem nobis etiam secundum lavacrum, unum et ipsum, sanguinis scilicet. . . . . Hos duos baptismos de vulnere perfossi lateris emisit: quatenus qui in sanguinen ejus crederent, aqua lavarentur; qui aqua lavissent, etiam sanguinen potarent. Hic est baptismus, qui lavacrum et son acceptum repraesentat et perditum reddit. Vgl. Scorp. c. 6. Cyprian ep. 73, und besonders de exh. martyr. p. 168 s. Nach ihm ist sogar die Bluttaufe, in Vergleich mit der Wassertaufe, in gratia majus, in potestate sublimius, in besore pretiosius; sie ist das baptisma, in quo angeli baptizant, bapt. in quo Dens et Christus ejus exultant, b. post quod nemo jam peccat, b. quod fidei nestrae incrementa consummat, b. quod nos de mundo recedentes statim Deo copulat. In aquae baptismo accipitur peccatorum remissa, in sanguinis corona vitatum. Den Ketzern kommt die Bluttaufe so wenig als die Wassertaufe ■ gute, wohl aber den noch nicht getauften Katechumenen, Rettberg S. 382. Vgl. noch Acta martyr. Perpet. et Fel. ed. Oxon. p. 29 s., und Dodwell, de secundo martyrii baptismo in dessen diss. Cypr. XIII\*).

## §. 73. Abendmahl.

4

B. Schwis, die christi. Lehre vom Abendmahl, nach dem Grundtexte des N. Test. Lpz. 1824. 1831. (exegetisch-dogmatisch). Pogmengeschichtlich: \* Phil. Markeincke, Ss. Patrum de graesentia Christi in coena Domini sententia triplex s. sacrae Eucharistiae historia tripartita, Heidelb. 1811. 4. Karl Meyer, Versuch einer Geschichfe der Transsubstantiationslehre, mit Vorrede von Dr. Paulus, Heidelb. 1832. † J. J. Döllinger, die Lehre von der Eucharistie in den 3 ersten Jahrhunderten, Mainz 1826. F. C. Baur, Abhandlung in der Tüb. Zischr. 1839. II. 2 S. 56 ff. J. G. W. Engelkardt, einige Bemerkungen über die Geschichte der Lehre vom Abendmahl in den drei ersten Jahrhunderten (in Illgens Zeitschrift für historische Theol. 1842. IJ. A. Ebrard, das Dogma vom h. Abendmahl und seine Geschichte, Frankf. 1845. \* J. W. F. Höfting, die Lehre der ältesten Kirche vom Opfer im Leben und Cultus der Christien, Erl. 1851. Kahnis, die Lehre vom Abendmahl, Lp. 1851. \* L. J. Rackert, das Abendmahl, sein Wesen und seine Geschichte in der alten Kirche, Leipz. 1856. H. J. Heltsmann, de corpore et sanguine Christi quae statuta fuerint in ecclesia examinantur, Heldelb. 1858. \* Steitz, die Abendmahlslehre in der griech Kirche (theol. Jahrbb. IX, 3. und X, 1—3).

Die unter Danksagung in der Gemeinde genossenen, durch Brot und Wein repräsentirten Zeichen des Leibes und Blutes Christi (Eucharistie) <sup>1</sup> hatten von Anfang an eine hohe, mysteriöse Bedeulung<sup>2</sup>; aber es lag nicht im Geiste der Zeit, das Symbolische mit kritisch reflectirendem Verstande in die beiden Bestandtheile des Bildes und der durch das Bild dargestellten Sache zu zersetzen. Vielmehr ging Bildliches und Thatsächliches dergestalt in einander über, dass weder die bildliche Vorstellung durch die factische, noch diese durch jene verdrängt wurde <sup>3</sup>. Daher kommt es, dass man

Wenn auch die Zusammenstellung der Bluttaufe mit der Wassertaufe in der ganzen symbolisch rhetorisirenden Richtung ihren Grund hat, so seheint sie doch im Zusammenhange mit der patristischen Doctrin mehr als eine rhetorische Figur zu sein. Auch sie ruht, wie die Vergleichung des Märtyrertodes mit dem Tode Jesu und wie die ganze Bussdisciplin, auf dem Gleichgewichte, welches die Freithätigkeit des Menschen den Gnadenwirkungen gegenüber zu halten strebte. In der Wassertaufe herrscht die Receptivität vor, in der Bluttaufe die Spontaneität.

bei den Vätern dieser Zeit sowohl Stellen findet, welche deutlich von Zeichen, als auch wieder solche, welche unverhohlen von einem wirklichen Genusse des Leibes und Blutes Christi reden. Dennoch treten bereits einige Hauptrichtungen hervor: die geheimnissvolle Verbindung des Logos mit Brot und Wein, die freilich auch mitunter ins Abergläubische gemissdeutet und in Hoffnung auf magische Wirkungen gemissbraucht ward 4, wurde von Ignatius, sowie von Justin und Irenaeus herausgehoben 5; während Tertullian und Cyprian, bei theilweiser Hinneigung zum Magischen, gleichwohl die symbolische Ansicht vertreten 6, die auch von den Alexandrinern, obwohl minder scharf von Clemens als von Origenes 7, und namentlich von Ersterem in Verbindung mit einer idealen Mystik vorgetragen wurde. Bei den apostolischen Vätern, und noch bestimmter auf das Abendmahl bezogen bei Justin und Irenaeus, findet sich bereits die Vorstellung von einem Opfer, unter welchem sich diese Kirchenlehrer jedoch nicht ein täglich sich wiederholendes Stihnopfer Christi (im Sinne der spätern römischen Kirche), sondern ein von den Christen selbst darzubringendes Dankopfer dachten :: eine Idee, die sich leicht aus der Sitte der Oblationen entwickeln konnte, aber auch schon mit der Erinnerung an die Verstorbenen in Verbindung gebracht ward — der erste leise Ansatz zu den spätern Seelenmessen 9. Daran knüpfte sich dann die fernere Idee eines (jedoch nur symbolisch) durch den Priester wiederholten Opfers, die wir zuerst bei Cyprian finden 10. — Ob die Ebioniten das Abendmahl als ein Gedächtnissmahl feierten? ist unentschieden. aber wahrscheinlich; während die mystischen Mahlzeiten einiger Gnostiker nur eine sehr entfernte Aehnlichkeit mit dem Abendmahl haben 11.

¹ Ueber die Benennungen εὐχαριστία, σύναξις, εὐλογία s. Suicer und die Lexica. Mit Ausnahme der Hydroparastaten (Aquarii, Epiph. haer. 46, 2) bedienten sich alle Christen, der Stiftung gemäss, des Weins und Brots; den Wein genoss man mit Wasser vermischt (κρᾶμα), und legte auch darein eine dogmatische Bedeutung. Neben dem Brote sollen die Artotyriten Käse gebraucht haben (Epiph. haer. 49, 2). Vgl. die Acten der Perpetua und Felicitas bei Schwegler, Montan. S. 122. Olshausen, monumenta p. 101: Et clamavit me (Christus), et de caseo, quod mulgebat, dedit mihi quasi buccellam, et ego accepi junctis manibus et manducavi, et universi circumstantes dixerunt Amen. Et ad sonum vocis experrecta sum, commanducans adhuc duleis nescho quid. Ueber die Abendmahlsfeier im Zeitalter der Antonine und über die Sitte, es Kranken zu reichen, s. Justin. M. Apol. I, 65. Ueber das Liturgische überhaupt Augusti Bd. 8. Ueber Kindercommunion Neander DG. S. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Dass im Abendmahle Christi Leib und Blut gegeben und empfangen werde, das ist allgemeiner Glaube wohl von vorn herein und schon in einer Zeit gewesen, als schriftliche Urkunden noch nicht entstanden oder noch nicht genug verbreitet waren. Und derselbe ist geblieben durch die Folgezeit; die christliche

emeinde hat einen andern wohl nie gehabt, und ihm entgegengetreten ist in er alten Kirche Niemand; selbst die Haupthäretiker haben es nicht gethan." Nackert a. a. O. S. 297.

- 3 ,Nur in der Uebertragung in das abstractere Bewusstsein des Abendlanes und der neuern Zeit zerfüllt dasjenige, was der alte Orientale sich unter rimem vouvo lorí dachte, in jene verschiedenen Möglichkeiten der Bedeutung, ziche wir, wenn wir den ursprünglichen Gedanken in uns nachbilden wollen, ar nicht auf diese Weise trennen dürfen. Erklärt man die fraglichen Worte on Verroandlung, so ist das zu viel und zu bestimmt; nimmt man sie von einer zistenz cum et sub specie etc., so ist dies zu künstlich; übersetzt man aber: ies bedeutet, so hat man zu wenig und zu nüchtern gedacht. Den Schreiunserer Evangelien [und nach ihnen den ältesten Vätern] war das Brot m Abendmahl der Leib Christi; aber hätte man sie gefragt, ob also das brot verwandelt sei! so würden sie es verneint; hätte man ihnen von einem Gewese des Leibes mit und unter der Gestalt des Brots gesprochen, so würden sie is dies nicht verstanden; hätte man geschlossen, dass mithin das Brot den Leib les bedeute, so würden sie sich dadurch nicht befriedigt gefunden haben" itrauss, Leben Jesu, 1. Aufl. Bd. II, S. 437. Vgl. Baumgarten-Crusius II, . 1211 ff. u. 1185 ff. Beachtenswerth ist auch, dass es in diesem Zeitraum berhaupt noch kein eigentliches Dogma über das Abendmahl gab. "Kein itreit hat darüber stattgefunden, kein Concil gesprochen" Rückert S. 8. Nur ie Keime des Spätern finden sich allerdings.
- \* Die Angst, etwas vom Kelche zu verschütten (Tertullian de corona mil.: Calicis aut panis nostri aliquid decuti in terram anxie patimur, und Origess in Exod. hom. XIII, 3), konnte zwar in einem tiefern Schicklichkeitsgefühl egründet sein, artete aber in abergläubische Furcht aus; und ebenso ging der a sich schöne Glaube an die den Zeichen inwohnende Lebenskraft (φάρμακου δανασίας, ἀντίδοτον τοῦ μὴ ἀποθανείν) in einen medicinischen Wunderglauben ber, von wo der Uebergang zu crassem Aberglauben leicht war. Auch die itte, das Abendmahl den Kindern zu administriren, hing mit magischen Ersartungen zusammen. Vgl. die Anekdoten Cyprians, de lapsis p. 132. Rettberg i. 337. Die nothwendig gewordene Trennung des Abendmahls von den Agazen, das Aufbewahren des Brotes, die Krankencommunion u. a. halfen dazu mit, solche Ansichten zu befördern.
- \* Ignat. ad Romanos 7: \*Αρτον Θεοῦ θέλω κτλ. wird mit Unrecht auf das thendmahl bezogen; man kann es einzig von der innern Lebensverbindung nit Christus verstehn, nach der der Märtyrer sich sehnt; vgl. Rückert S. 302. Dagegen gehört hierher ad Smyrn. 7. Ignatius wirft nämlich den Doketen οτ: Εύχαριστίας και προσευχής απέχονται διά το μή όμολογείν την εύχαρι**τέαν σ**άρχα είναι τοῦ σωτήρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, τὴν ὑπὲρ ἀμαρτιῶν ἡμῶν ιαθούσαν, ην τη χρηστότητι ὁ πατήρ ηγειρεν. Einige wollen freilich das είναι elbst wieder symbolisch fassen, vgl. Münscher, v. C. I, S. 495; doch siehe daregen Engelhardt in Illgens hist.- theol. Zeitschrift 1842, 1. und Ebrard s. s. O. 1. 254. "Dass Fleisch und Blut im Abendmahl gegenwärtig, lehrt Ignatius, ber wie entstanden und in welchem Verhältniss zu Brot und Wein, das lehrt r nicht" Rückert S. 303. Justin d. M. Apol. I, 66 unterscheidet fürs Erste das Abendmahl aufs Bestimmteste von dem gemeinen Brot und Wein: Οὐ γὰρ ὡς ιοινόν ἄρτον, οὐδὲ κοινόν πόμα ταῦτα λαμβάνομεν, ἀλλ' ὃν τρόπον διὰ λόγου 9εου σαρχοποιηθελς Ίησους Χριστός ὁ σωτήρ ἡμῶν καλ σάρκα καλ αἰμα ὑπὲρ ιωτηρίας ήμων έσχεν, ούτως και την δι εύχης λόγου του παρ' αὐτοῦ εύχαριστη-

θείσαν τροφήν, έξ ής αίμα και σάρκες κατά μετ αβολήν τρέφονται ήμ**ουν, έκεί**νου τοῦ σαρχοποιηθέντος Ἰησοῦ καὶ σάρκα καὶ αἰμα ἐδιδάχθημεν είναι. Dass hier nicht von einer Verwandlung des Brots und Weins in Fleisch und Blut Christi die Rede sei, vgl. (gegen Engelhardt) Ebrard S. 257. Nach Letsterm wäre κατά μεταβολήν der Gegensatz zu κατά κτίσιν, und der Sinn der, dass dem creatürlichen Genährtwerden ein soteriologisches für das neue Leben zur Seite gehe, vgl. auch Semisch II, S. 439 ff. und Rückert S. 401. Dunkles bleibt in der Stelle immer zurück, und merkwürdiger Weise haben alle drei (spätern) Confessionen, die römisch-katholische, die lutherische und die reformirte, den Ausdruck ihrer Lehre bei Justin finden wollen, während sie keine ganz ausdrückt. "Verwandlung lehrt er, dem ist nicht zu entgehen, aber nur die von Brot in Fleisch, welches Christo angehöre, nicht in das von Maria geborene Fleisch; von dem, was die Kirche nach und nach hinzugesetzt hat, erscheint bei ihm kein Wort." Rückert S. 401. Auch bei Irenaeus IV, 18 (33) p. 250 (324 Grabe) bezieht sich die Verwandlung darauf, dass aus dem gemeinen Brot ein höheres, aus dem irdischen ein himmlisches wird, ohne dass das Brot darum aufhörte Brot zu sein; und damit wird die Verwandlung des sterblichen Leibes in einen unsterblichen parallelisirt, p. 251: 'Ως γὰς ἀπὸ γῆς ἄςτος προσλαμβανόμενος την ξααλησιν [έπιαλησιν] του Θεου ουαέτι αοινός άρτος έσελν, αλλ' εύχαριστία, έκ δύο πραγμάτων συνεστηκυία, επιγείου τε και ούρανίου, ούτως καὶ τὰ σώματα ἡμῶν μεταλαμβάνοντα τῆς εὐχαριστίας μηκέτι είναι φθα**ρτὰ,** την ελπίδα της είς αίωνας αναστάσεως έχοντα. Vgl. V, 2 p. 293 s. (396 s.), und Massueti diss. III, art. 7, p. 114. Auch hält Irenaeus die Realität des Leibes Christi im Abendmahl den Doketen und Gnostikern entgegen, IV, 18 §. 4: Quomodo constabit eis, cum panem, in quo gratiae actae sint, corpus esse Domini sui et calicem [esse calicem] sanguinis ejus, si non ipsum fabricatoris mundi filium dicunt? Vgl. die griech. Stelle aus Joh. Dam. Parall.: II es siy σάρχα λέγουσιν είς φθυράν χωρείν και μή μετέχειν της ζωής, την άπό του σώματος του Κυρίου και του αξματος αυτού τρεφομένην; ή την γνώμην αλλαξάτωσαν, ἢ τὸ προσφέρειν τὰ εἰρημένα παραιτείσθωσαν ἡμῶν δὲ σύμφωνος 🛊 γνώμη τη εύχαριστία, και ή εύχαριστία βεβαιοί την γνώμην. Vgl. 33 & 2 (Münscher, v. C. I. S. 496). Da er indessen den Grund urgirt, dass die Gnostiker als Verächter der Materie Brot und Wein nicht mit Danksagung geniessen können, so folgt daraus, dass er sich die Elemente, wenn gleich nicht als blosses Brot und Wein, doch auch wieder nicht als blosse Accidentien dachte. Vgl. über das Ganze: Thiersch, die Lehre des Irenaeus von der Eucharistie, in Rudelb. und Guericke's Zeitschr. 1841, 4 S. 40 ff.; dagegen Ebrard a. a. O. S. 271.

<sup>6</sup> Auffallend, dass der sonst so realistische Tertullian hier mehr der nüchternen symbolischen Auffassung sich nähert, die in dem Abendmahl eine figure corporis Christi sieht, adv. Marc. I, 14; IV, 40; und zwar urgirt er an letzterer Stelle (s. den Zusammenhang) das Bildliche in der Polemik gegen Marcion, weil, wenn Christus keinen wahren Körper gehabt hätte, er auch nicht hätte abgehildet werden können (vacua res, quod est phantasma, figuram capere non potest — wie nahe hätte ihm gelegen zu sagen: ein Scheinkörper könne als solcher nicht genossen werden!)\*). Damit stimmt auch die mnemonische

<sup>\*)</sup> Ueber das Verhältniss des Bildes zur Sache nach Tertullianischer Denkweise vgl. als Parallele de resurr. c. 30. Mit Recht bemerkt Rückert (S. 307), dass hier Tert. dem Sprachgebrauch des N. T. selbst folgt, u. dass man eben so gut in aller Unbefangenheit von einem Leib des Herrn reden konnte, wie vom guten Hirten u. vom rechten Weinstock, ohne sich immer ausdrücklich verwahren zu müssen, dass es bildlich gemeint sei.

deutung de anim. c. 17: Vinum in sanguinis sui memoriam consecravit. eichwohl beseichnet Tertullian wieder an andern Stellen (de resurr. c. 8, de d. c. 9) den Genuss des Abendmahls als ein opimitate dominici corporis sci, ein de Deo saginari, womit vgl. de orat. 6: Christus enim panis noster i fin Beziehung auf das tägliche Brot im Unser Vater], quia vita Christus vita panis. Ego sum, inquit, panis vitae. Et paulo supra: Panis est sermo si vivi, qui descendit de coelis. Tum quod et corpus ejus in pane censetur icht est]\*): Hoc est corpus meum. Itaque petendo panem quotidianum perstaitatem postulamus in Christo et individuitatem a corpore ejus. Dabei lässt es nicht an mystischen Anspielungen fehlen (Lavabit in vino stolam suam, sn. 49, 11, ist ihm z. B. ein Typus), sowie er auch die magischen Vorstelngen mit seiner Zeit theilt, die aber für die Verwandlungslehre oder eine r shnliche nichts beweisen, da sie auch beim Taufwasser vorkommen. Vgl. n Excurs von Neander zu Antign. S. 547. und F. Baur, Tertullians Lehre an Abendmahl (Tüb. Zeitschr. 1839. H. 2 S. 36 ff.), gegen Rudelbach, der it Luther in Tertullian die lutherische Ansicht finden will, während schon bekolampad und Zwingli auf diesen Kirchenvater zur Bekräftigung ihrer Ancht sich gestützt hatten, vgl. auch Ebrard S. 299 ff. und Rückert S. 305 ff. regen Rudelbach, Scheibel, Kahnis). Die Abendmahlslehre Cyprians ist im L seiner Briefe entwickelt, worin er die Unsitte derer bekämpft, welche blos rasser statt Wein genossen (s. Note 1), und die Nothwendigkeit des letztern withut. Der Ausdruck ostenditur vom Wein als Blut Christi, ist freilich zweizutig; doch wenn Cyprian das Wasser dem Volke vergleicht, spricht dies eher ir als gegen die symbolische Auffassung, obwohl an andern Stellen wieder prian, wie Tertullian, das Abendmahl schlechthin Leib und Blut Christi ant (ep. 57, p. 117). Die an das Dithyrambische streifende Rhetorik von m Wirkungen des Abendmahls (von der seligen Trunkenheit der Communinten, gegenüber der Trunkenheit Noahs), sowie die von ihm mitgetheilten 'undergeschichten sollten ihn wenigstens vor dem Vorwurf allzugrosser Nüchrnheit schützen. Praktisch wichtig ist dagegen die von ihm in Verbindung it der Lehre von der Einheit der Kirche besonders herausgehobene Idee von z communio, wie sie später von der römischen Kirche aufgegeben, von der stormirten aber besonders wieder aufgenommen worden ist, ep. 63, p. 154: mo et ipso sacramento populus noster ostenditur adunatus, ut quemadmodum rana multa in unum collecta et commolita et commixta panem unum faciunt, c in Christo, qui est panis coelestis, unum sciamus esse corpus, cui conjuncis sit noster numerus et adunatus. Vgl. Rettberg S. 332 ff.

Thei Clemens herrscht die mystische Ansicht vom Abendmahl als einer himmschen Speise und eines himmlischen Trankes vor, so aber, dass das Mystische icht sowohl in den Elementen (Brot und Wein), als in der Verbindung des eistes mit dem Logos gesucht und auch die Wirkung lediglich auf den Geist, icht auf den Körper bezogen wird. Auch dem Clemens ist das Abendmahl n σύμβολον, aber ein σύμβολον μυστικόν, Paed. II, 2 p. 184 (156 Sylb.); vgl. sed. I, 6 p. 123: Ταύτας ἡμῖν υἰκείας τροφάς ὁ Κύριος χορηγεῖ καὶ σάρκα μέγει καὶ αἰμα ἐκχεῖ, καὶ οὐδὲν εἰς αὔξησιν τοῖς παιδίοις ἐνδεῖ ω᾽ τοῦ παρασόξου μυστηρίου κτὶ. Die Ausdrücke ἀλληγορεῖν, δημιουογεῖν, αἰνίττεσθαι zeien jedoch deutlich an, dass er in der sinnbildlichen geistigen Auffassung der nter dem sichtbaren Stoffe verhüllten Idee, nicht aber in jenem selbst das

Vgl. indessen de anima 40 (oben zu Ş. 63 Anm. 6) u. Rückert S. 210—212 (mit Bezug auf Déllinger S. 52).

Geheimniss suchte. Merkwürdig ist indessen die Deutung des Sinnbildes, indem die σάρξ ein Bild des heiligen Geistes, das αίμα ein Bild des Logos, und die Mischung des Wassers mit dem Wein ein Bild des Herrn selbst ist, in welchem Logos und Geist verbunden sind. Eine Unterscheidung von dem sinst vergossenen Blut am Kreuz und von dem im Abendmahl s. Paed. II, 2 p. 177 (151 Sylb.): Λιττόν τε τὸ αίμα τοῦ Κυρίου· τὸ μέν γάρ έστιν αὐτοῦ σαρκικόν, ψ της φθορας λελυτρώμεθα το δε πνευματικόν, τουτέστιν ψ κεχρίσμεθα. **Κα** τουτ' έστλ πιείν το αίμα του 'Ιησου, της χυριακής μεταλαβείν άφθαρσίας: **Ισνός** δὲ τοῦ λόγου τὸ πνεῦμα, ώς αίμα σαρχός. (Vgl. Bähr, vom Tode Jesu S. 80.) Im Folgenden wird nun wieder die Mischung des Weins mit dem Wasser als Bild der Vereinigung des πνευμα mit dem Geiste des Menschen betrachtet. Endlich findet auch Clemens im A. Test. Typen des Abendmahls, z. B. im Melchisedek Strom. IV, 25 p. 637 (539 B. Sylb.). Unter allen vornickischen Vätern ist Origenes der Einzige, der mit entschiedener Polemik denen als des ακεραιοτέροις entgegentritt, die in den äussern Zeichen die Sache selbst sucht. in hom. XI über Matth. (Opp. III, p. 498-500): "So wenig die Speise verunreinigt, sondern der Unglaube oder des Herzens Unreinigkeit, so wenig heiligt die durch das Wort Gottes und Gebet geheiligte Speise an und für sich (τῷ ἰδίφ λόγφ) die Geniessenden. Das Brot des Herrn ist nur dem nütslich, der es mit unbeflecktem Geiste und reinem Gewissen geniesst." Damit hing auch zusammen, dass Origenes (wie nachmals Zwingli, und noch entschledenter die Socinianer) auf den Genuss des Abendmahls nicht den grossen Werth legte wie die Uebrigen: Ουτω δε ουτε έχ του μή φαγείν πας αυτό το μή φαγείν από του αγιασθέντος λόγφ Θεου και εντεύξει αρτου ύστερούμεθα αγαθού τενος, οὖτε έχ τοῦ φαγείν περισσεύομεν άγαθῷ τινι· τὸ γὰρ αἴτιον τῆς ὑστερήσεως ή κακία έστι και τά άμαρτήματα, και τὸ αίτιον τῆς περισσεύσεως ἡ δικαιοσύνη έστι και τὰ καθορθώματα. Ibid. p. 898: Non enim panem illum visibilem, quem tenebat in manibus, corpus suum dicebat Deus Verbum, sed verbum, in cujus mysterio fuerat panis ille frangendus etc. Vgl. hom. VII, 5 in Lev. (Opp. II, p. 225): Agnoscite, quia figurae sunt, quae in divinis voluminibus scripta sunt, et ideo tamquam spiritales et non tamquam carnales examinate et intelligite, quae dicuntur. Si enim quasi carnales ista suscipitis, laedunt vos et non alunt Est enim et in evangeliis littera, . . . . quae occidit cum, qui non spiritaliter, quae dicuntur, adverterit. Si enim secundum litteram sequaris hoc ipsum, quod dictum est: Nisi manducaveritis carnem meam et biberitis sanguinem mettis, occidit haec littera. Vgl. Redepenning, Orig. II, S. 438 ff. Ueber andere Stellen, in welchen Origenes zur Vorstellung eines wirklichen Leibes hinzuneigen scheint (besonders contra Cels. VIII, 33) s. Rückert S. 343.

8 Ueber die Oblationen s. die Kirchengeschichte und Archäologie. — Die apostolischen Väter reden schon von Opfern, worunter aber, wie bei Barn. e. 2, die Opfer des Herzens und des Wandels, oder, wie bei Clemens Rom. c. 40 —44, die Almosen, unter denen auch die eucharistischen Gaben (δωρα) begriffen sein können, und die Gebetsopfer verstanden werden müssen; ebenso bei Ignat. ad Ephes. 5; ad Trall. 7; ad Magn. 7. Blos die Stelle ad Philad. 4 stwähnt der εὐχαριστία in Verbindung mit dem θυσιαστήριον, aber in einer Weise, dass daraus nichts für die spätere Opfertheorie sich folgern lässt; vgl. Hößinger, die Lehre der apostolischen Väter vom Opfer im christl. Cultus, Erlangen 1841. Bestimmter nennt Justin das Abendmahl dial. c. Tryph. 3. 117 θυσία und προσφορά im Vergleich mit den alttestamentlichen Opfern\*). Da-

<sup>\*)</sup> Nämlich " als Dankopfer für die Gaben der Natur, woran sich sodann erst der Dank für die

t bringt er in Verbindung die Darbringung der Gebete (εὐχαριστία), die ch Opfer sind. Aber die Christen selbst sind die Opfernden; von einer sich ederholenden Selbstaufopferung Christi keine Spur! Vgl. Ebrard a. a. O. 236 ff. Eben so deutlich lehrt Irenaeus adv. haer. IV, 17, 5 p. 249 (324 :), dass nicht um Gottes, soudern um der Jünger willen Christus das Gebot geben, von den Erstlingen zu opfern: und so stiftete er, indem er mit Dankgung das Brot brach und den Kelch segnete, oblationem, quam ecclesia ab postolis accipiens in universo mundo offert Deo, ei, qui alimenta nobis praest, primitias suorum munerum etc. Auch kommt es vor allem auf die Geunung des Opfernden an. Ueber die schwierige Stelle IV, 18 p. 251 (326 c.): Judaei autem jam non offerunt, manus enim eorum sanguine plenae sunt: menim receperant verbum, quod [per quod?] offertur Deo\*). Vgl. Massuet, s. III in Iren. Deylingii obss. sacr. P. IV, p. 92 ss. Neander, KG. I, 2 S. 5. u. DG. S. 251 \*\*). Origenes kennt nur das eine Opfer, das Christus geseht hat. Den Christen aber geziemt es, geistliche Opfer (sacrificia spirituaa) so bringen. Hom. XXIV in Num. und Hom. V in Lev. (Opp. II, p. 209): otradum est, quod quae offeruntur in holocaustum, interiora sunt; quod vero serius est, Domino non offertur. Ibid. p. 210: Ille obtulit sacrificium laudis, o cujus actibus, pro cujus doctrina, praeceptis, verbo et moribus et disciplina adatur et benedicitur Deus (nach Matth. 5, 16). Vgl. Höfling, Origenis docna de sacrificiis Christianorum in examen vocatur, Part. 1 u. 2 (Erlang. 1840. 41. 4.), besonders Part. 2, p. 24 ss. Redepenning, Orig. II, S. 437. und Eckert S. 383.

\* Tersullian de cor. mil. 3: Oblationes pro defunctis, pro natalitiis annua facimus. De exh. cast. 11: Pro uxore defuncta oblationes annuas reddis ., wo auch zugleich der Ausdruck sacrificium gebraucht wird; de monog., wo sogar von einem refrigerium die Rede ist, das daraus den Todten erschse, vgl. de orat. 14 (19). Man kann sich zwar auch hier daran erinnern, as dem Tertullian sowie den Christen überhaupt die Gebete "Opfer" hiessen das Ganze des Cultus heisst dem Tertullian sacrificium, s. Ebrard S. 224); ch darf man nicht übersehen, dass in der angeführten Stelle de monogamia pfern und Beten als zwei gesonderte Momente erscheinen. Neander, Antign. 155. Höfling S. 207—215. Rückert S. 376 ff.

10 Cyprian ist der Erste, der, schon seiner hierarchischen Tendenz nach, sopferidee dahin wendete, dass nun nicht sowohl die Gemeinde das Dankfer bringt, als vielmehr der Priester die Stelle des sich opfernden Christus raitt: Vice Christi fungitur, id quod Christus fecit imitatur, et sacrificium rum et plenum tunc offert in ecclesia Deo Patri. Doch bleibt auch Cyprian robei der Nachahmung des Opfers stehen, von der bis zur eigentlichen facchen Wiederholung noch ein ziemlicher Schritt war. Ausdrücke wie der von ver immolata hostia panis et vini konnten freilich diesen Schritt beschleugen. Vgl. Rettberg S. 334. Ncander, KG. I, 2 S. 588. Ebrard a. a. O. 249, welcher letztere auch auf das Schiefe der Ausdrücke Cyprians aufmerkmungeht.

11 Ueber die Ebioniten s. Credner a. a. O. III, S. 308; über die Ophiten siph. haer. 37, 5. Baur, Gnosis S. 196.

uhrigen gettlichen Segnungen anschloss. . . . . Dieses Zusammenhangs des Abendmahls mit der Naturweite des Passuhmahls blieb sich auch die alleste Kirche wohl bewusst" Baur a. a. O. S. 137. Kanz zuvor helest es: Offertur Deo ex creatura ejus, u. §. 6: per Christum offert ecolesia, Noander hält die Lesart per quod offertur für die unzweiselhaft richtige,

- Als Resultat auch der neuern Untersuchungen ergiebt sich, dass überhaupt "der Godenke einer realen Gegenwart und eines realen Genusses des wirklichen Leibes und Blutes Christi den griechischen Vätern dieser Periode vollkommen fremd ist." (Steits a. a. O. X. 3 8. 461). Auch da, wo sie von einem Essen des Leibes und Trinken des Blutes Christi rudesa, haben sie nicht sowohl eine leibliche Spelse, als eine Sealenspeise im Sinn. "Das Leibliche und Menschliche an Christo trat neben der Herrlichkeit des Loges für sie in den Hintergrund und wies sie um so entschiedener auf seiner Gottheit hin." obend.
- Im Vergleich mit den später confessionell ausgeprägten Lehren ergiebt sich als Resultat Felgendes: 1) Die römisch-kathol. Ansicht von der transsubstantiatio findet sich noch gar nicht vor; doch wohl die Ansätze dazu und zur Opfertheorie. 2) Der Lutherschen Ansicht können Ignatius, Justin und Irenaeus (nach Rückerts Ausdruck "die Metabolikor") nur insefern verglichen werden, als sie zwischen einer eigentlichen Verwandlung und der symbolischen Fassung in der Mitte stehen und eine objective Verbindung des Sinnlichen mit dem Uebersinnlichen festhalten; während 3) die Nordafrikaner und Alexandriner ("die Symboliker" nach R.) den reformirten Typus so darstellen, dass bei Clemens am meisten die pesitive Seite der Calvinschen, bei Origenes mehr die negative der Zwinglischen Ansicht heraustritt, bei Tertullian und Cyprian sich beide begegnen. Die Ebioniten würdes dass als Vorläufer der Socinianer, die Gnostiker als die der Quäker erscheinen. Indessen ist bei solchen Vergleichungen Vorsicht nöthig, da nichts in der Geschichte sich vollkommen gleich ist und das Partei-Interesse von jeher den historischen Gesichtspunkt getrübt hat.

## **§. 74.**

## Begriff des Sacraments.

Steitz, Artikel "Sacramente" in Herzogs Realencyklopädie XIII. S. 226 ff. G. L. Hain, die Lehre von den Sacramenten in ihrer geschichtlichen Entwicklung innerhalb der abendi. Kirche. S. unten §. 136.

Taufe und Abendmahl waren vorhanden, ehe sich ein schulgerechter Begriff vom Sacrament gebildet hatte, unter den sie wären subsumirt worden <sup>1</sup>. Zwar kommen die Ausdrücke µνστήριον und sacramentum bereits vor zur Bezeichnung beider <sup>2</sup>; aber eben so häufig werden auch andere religiöse Symbole und Gebräuche, denen eine höhere Idee zum Grunde lag, sowie auch tiefere Lehren der Kirche mit diesem Namen belegt <sup>3</sup>.

- Das N. Test. kennt den Begriff Sacrament als solchen nicht. Taufe und Abendmahl werden von Christo nicht als zwei zusammengehörige Handlungen eingesetzt, sondern jede an ihrem Orte und zu ihrer Zeit, ohne Andeutung einer Beziehung der einen auf die andere. In den apostolischen Briefen hat man eine Zusammenstellung von Taufe und Abendmahl finden wollen 1 Joh. 5, 6. Doch dass sich die Stelle nicht auf die beiden Sacramente beziehe, a. Lücke, Comment. zu d. St. Eher lässt sich 1 Cor. 10, 4 (vgl. 1 Cor. 12, 13) hierher ziehen. Gleichwohl hoben sich diese beiden Handlungen von selbst als die Stiftungen des Herrn heraus und ebenso die Beziehung der einen auf die andere.
- <sup>2</sup> Wie überhaupt die spätere dogmatische Terminologie an Tertullian ihren Schöpfer hat (vgl. die Ausdrücke: novum Testamentum, trinitas, peccatum originale, satisfactio), so ist er auch der Erste, bei dem sich der Ausdruck με-cramentum baptismatis et eucharistiae" vorfindet, adv. Marc. IV, 30; (de exhort cast. c. 7; de baptismo c. 3); vgl. Baumg.-Crus. II, S. 1188 und die dort angeführten Schriften. Das entsprechende griechische Wort μυστήσιον bei Justia Apol. I, 66. und Clemens Paed. I, p. 123. Vgl. Suicer u. d. W. und über den lateinischen Sprachgebrauch Hahn a. a. O. S. 5 ff. und dessen Abhandlung:

"Sacrament im Sinne der akten Kirche" (in den theol. kirchl. Annalen, Breslan 1849. L).

Derselbe Tertullian gebraucht aber auch das Wort "sacramentum" allgemeiner, adv. Marcionem V, 18 und adv. Praxeam 30, wo das Wort für Religion überhaupt steht. Vgl. die Indices latinitatis Tertullianeae von Semler und Oehler. Eben so vielfältig ist der Gebrauch von μυστήριον. Auch Cyprian weiss noch nichts von einer ausschliessenden Terminologie in dieser Hinsicht. Er spieht zwar ep. 63 von einem Sacrament des Abendmahls, aber ebenso von einem Sacrament der Trinität (de orat. dom., wo das Gebet des Herrn selbst wieder ein Sacrament heisst). Ueber den doppelten Sinn des latein. Wortes, bald als Eidschwur, bald als Uebersetzung des griechischen μυστήριον, s. Rettberg S. 324 f. u. vgl. Rückert a. a. O. S. 315.

#### SECHSTER ABSCHNITT.

Die letzten Dinge.
(Eschatologie.)

## §. 75.

\_\_\_\_\_

## Christi Wiederkunft — Chiliasmus.

(Corrodi) Kritische Geschichte des Chiliasmus, Zür. 1781—85. III. 1794. W. Münscher, Entwicklang der Lehre vom tausendjährigen Reiche in den 3 ersten Jahrhunderten, in Henke's Magazin Bd. 1V, S. 233 ff. \* M. Kirchner, die Eschatologie des Irenaeus (Stud. u. Krit. 1863. 2. S. 315 ff.).

Christus hatte den Seinen eine Wiederkunft (παρουσία) verheissen, und diese Wiederkunft wurde von den ersten Christen als nahe bevorstehend erwartet, in Verbindung damit die Auferstehung der Todten und das Weltgericht 1. Das Buch der Apokalypse, welches von Vielen dem Apostel Johannes zugeschrieben, von Andern aber auch ihm abgesprochen, ja als ein unkirchliches Buch verworfen wurde 2, gab in seinem 20. Cap die Anregung zur Idee von einem tausendjährigen Reiche, in Verbindung mit der in demselben Buche vorkommenden Idee von einer doppelten Auferstehung<sup>3</sup>; und die Einbildungskraft der mehr sinnlich Gestimmten erschöpfte sich in weitern Ausmalungen dieser chiliastischen Hoffnungen. ergaben sich nicht nur (nach einigen Zeugnissen) die jüdisch gesinnten Ebioniten 4 und Cerinth 5, sondern auch mehrere orthodoxe Väter, wie Papias von Hierapolis, Justin, Irenaeus 6, Tertullian. Besonders hatte der Chiliasmus des Letztern auch an dem Montanismus eine Stütze 7; während bei Cyprian blos noch ein herabgestimmter Nachklang der Tertullianischen Ideen zu erkennen ist 3. Die

gnostische Richtung dagegen war den chiliastischen Vorstellungen von vorn herein abgeneigt <sup>9</sup>, und auch rechtgläubige Lehrer, wie der Presbyter *Cajus* zu Rom, und die Lehrer der alexandrinischen Schule, zumeist *Origenes*, waren Gegner derselben <sup>19</sup>.

- ¹ Vgl. die bibl. Dogmatik. Ueber die Bedeutung der Eschatologie in der ersten Zeit und ihren nothwendigen Zusammenhang mit der Christologie a. Dorner a. a. O. S. 232 ff. Auf der Grundlage des N. Test. unterschied man die zweite Parusie Christi von der ersten. Justin. M. Apol. I, 52: Δύο γλο αὐτοῦ παρουσίας προεχήρυξαν οἱ πυρφήται μίαν μὲν τὴν ἤδη γενομένην, ὡς ἀιίμου καὶ παθητοῦ ἀνθρώπου, τὴν δὲ δευτέραν, ὅταν μετὰ δόξης ἐξ οὐρωνῶν μετὰ τῆς ἀγγελικῆς αὐτοῦ στρατιᾶς παραγενήσεσθαι κεκήρυκται, ὅτε καὶ τὰ σώματα ἀνεγερεῖ πάντων τῶν γενομένων ἀνθρώπων κελ. Vgl. dial. c. Tr. § 32. 45. 49. 51. Iren. I, 10 (ἔλευσις und παρουσία unterschieden); IV, 22, 2.
- <sup>2</sup> Siehe oben §. 31 Note 7, bes. Eus. III, 25. und die Einleitungen zu des Commentarien über die Apokalypse (*Lücke*). Nach der neuern Kritik wäre nun freilich der Verfasser der Apokalypse der ächte Johannes, der, befangen in ebionitisch-jüdischer Anschauungsweise, eben darum nicht der Evangelist sein kann, vgl. *Baur* (in Zellers theol. Jahrbb. 1844) und *Schwegler*, nachapostolisches Zeitalter, S. 66 ff. Dagegen sucht *Ebrard* den Standpunkt des Apokalyptikers mit dem des Evangelisten zu vereinigen, s. dessen "Evangel. Joh. und die neueste Hypothese über seine Entstehung" (Zür. 1845) S. 137 ff. (Wir dürfen die Acten noch nicht als geschlossen betrachten.)
- 3 Vgl. die Commentare zu der Stelle. Aus Justin's grösserer Apologie c. 52 hat man geschlossen, dieser Kirchenlehrer nehme, obgleich Chiliast, nur eine Auferstehung an (τὰ σώματα ἀνεγεφεῖ πάντων τῶν γενομένων ἀνθρώπων). So Münter (älteste christl. DG. II, 2 S. 269) und auch noch Gieseler, DG. S. 241 u. 247. Allein im dial. c. Tr. c. 81 wird eine doppelte Auferstehung gelehrt, vgl. Semisch II, S. 471 ff. Die erste Auferstehung heisst dem Justin die heilige (dial. c. Tr. c. 113), die zweite aber die allgemeine. Auch Irenasus (V, c. 32) und Tertullian (de resurr. carn. c. 42 und de anima c. 58) lehren eine doppelte, oder doch (Tertullian) eine progressive Auferstehung (?), vgl. Gieseler a. a. O.
- <sup>4</sup> Hieron. in seinem Comment. ad Jesaiam (zu 66, 20) bemerkt, dass die Ebioniten diese Stelle: "Sie werden die Brüder aus den Heiden heraufbringen auf Rossen und Wagen, auf Sänften und Mauleseln," im buchstäblichen Sinne verstehen von vierspännigen Wagen und Fuhrwerken jeglicher Gattung. Nach ihrer Meinung werden am Ende der Welt, wenn Christus zu Jerusalem herrschen und der Tempel wieder aufgebaut sein wird, die Israeliten von allen Enden der Erde zusammengebracht, nicht etwa mit Hülfe angenommener Flügel, sondern auf gallischen Lastwagen, bedeckten Kriegswagen, spanischen und kappadocischen Pferden; ihre Frauen werden auf Sänften und statt der Pferde auf Mauleseln Numidiens getragen werden. Solche, die Aemter und Würden bekleiden, und die fürstlichen Personen werden aus Britannien, Spanien, Gallien und den Gegenden, wo der Rhein sich in zwei Arme theilt, in Wagen gefahren kommen; ihnen werden die unterjochten Völker entgegeneilen. — Von diesem groben Chiliasmus sind jedoch die Clementinen und die gnostischen Ebioniten weit entfernt (Crechner a. a. O. III, S. 289 f.): ja sie erscheinen geradezu als Gegner desselben, s. Schliemann S. 251 u. 519.
  - Euseb. III, 28 nach den Berichten des Cajus von Rom und des Dionys

m Alexandrien. Dem Erstern zufolge lehrte Cerinth: Μετὰ τὴν ἀνάστασιν τέγειον είναι τὸ βασίλειον τοῦ Χριστοῦ καὶ πάλιν ἐπιθυμίαις καὶ ἡδοναῖς ἐν 'ερουσαλὴμ τὴν σάρκα πολιτευομένην δουλεύειν, und dieser Zustand dauerte meend Jahre; nach dem Letztern: Ἐπίγειον ἔσεσθαι τὴν τοῦ Χριστοῦ βασικαν. Καὶ ὧν αὐτὸς ὡρέγετο φιλοσώματος ὧν καὶ πάνυ σαρκικὸς, ἐν τούτοις καιραπολεῖν ἔσεσθαι, γαστρὸς καὶ τὧν ὑπὸ γαστέρα πλησμονῶν, τουτέστι σιίως καὶ πότοις καὶ γάμοις καὶ δι' ὧν εὐφημότερον ταῦτα ψήθη ποριεῖσθαι, υρταῖς καὶ θυσίαις καὶ ἱερείων σφαγαῖς. Vgl. III, 25 und Theodoret fab. haer. I, 3, nebst den unten §. 23 angeführten Schriften. Dass indessen nicht von ˈɛrinth aus der Chiliasmus auf die rechtgläubige Kirche übergegangen, s. Gieler, DG. S. 234.

• "In allen Schriften dieser Zeit (der zwei ersten Jahrhunderte) tritt der kiliasmus so deutlich hervor, dass man nicht anstehen kann, ihn für den allmeinen Glauben eines Zeitalters zu halten, welches allerdings noch sinnlicher mariebe bedurfte, um für das Christenthum zu leiden" Gieseler, KG. Bd. I, 2. 166. u. DG. S. 231 ff. Vgl. indessen die Briefe des Clemens, Ignatius und Polykarp, sowie auch Tatian, Athenagoras und Theophilus von Antiochien, in reichen sich der Chiliasmus nicht findet. Ob aus diesem Stillschweigen etwas icheres geschlossen werden mag? — Ueber den Chiliasmus des Papias s. Eus. 🗓, 39: Χιλιάδα τινά φησιν έτων έσεσθαι μετά την έχ νεχρών ανάστασιν, σω**μτικώς της τ**οῦ Χριστοῦ βασιλείας έπὶ ταυτησὶ της γης ὑποστησομένης. Vgl. Barn. c. 15 (Ps. 90, 4). Hermas lib. I, vis. I, 3; dazu Jachmann S. 86. wetin d. M. dial. c. Tr. §. 80 s. versichert, dass nach seiner Meinung und nach er der übrigen Rechtgläubigen (εξ τινές εξσιν δρθογνώμονες κατά πάντα χριrunrof) die Auserwählten nach der Auferstehung tausend Jahre in dem neu rhauten, geschmückten und erweiterten Jerusalem zubringen werden (wobei r sich auf Jesaias und Ezechiel beruft), obwohl er wieder gesteht, dass auch schtgläubige Christen (της καθαράς και εὐσεβοῦς γνώμης)\*) hierüber anderer feinung seien; vgl. Apol. I, 11, welche Stelle gegen die Hoffnung eines menschich politischen Reiches, nicht aber gegen die eines tausendjährigen Gottesreihes spricht. Justin hält die Mitte zwischen grobsinnlicher Auffassung (συμτιείν πάλιν και συμφαγείν, dial. c. Tr. §. 51) und idealistischer Vergeistigung, rgl. Semisch a. a. O. Irenaeus adv. haer. V, 33 p. 332 (453 Gr.) vertheidigt besonders den Chiliasmus gegen die Gnostiker. Das tausendlährige Reich heisst ihm regnum schlechthin. Er beruft sich unter anderm auf Matth. 26, 29 und les. 11, 6. Ueber die höchst sinnliche und in ächt rabbinischem Geschmacke unsgeführte phantastische Schilderung von der Fruchtbarkeit des Weinstockes ınd Getreides\*\*), welche zugleich auf Papias und die Johannisschüler zurück-

<sup>\*)</sup> Den Widerspruch sucht man verschieden zu heben. Rössler I, S. 164 schaltet ein: viele sonst rechtgläubige Christen; Dallaeus, Münscher (Hdb. II, S. 420), Münter, Schwegler (Montan. S. 137) schieben ein µi ein; s. dagg. Semisch II, S. 469 Anm.: "Justin behauptet nicht, dass alle, sondern nur, duss die allecitigen, die rollkommen Rechtgläubigen Chillasten seien." Nach Baur, DG. S. 701. kann die Stelle nur so verstanden werden, dass der Chillasmus der Glaube aller wahren Christen ist und nur die Gnostiker davon ausgeschlossen sind (vgl. theol. Jahrbb. 1857, S. 218 ff.).

<sup>\*\*</sup>O Weinstöcke, von denen jeder 10,000 Zweige, jeder Zweig 10,000 Aeste, jeder Ast 10,000 Rebschosse, jedes Schoss 10,000 Trauben, jede Traube 10,000 Beeren hat, und jede einzelne Beere 25 Fässer Wein giebt. Wenn Einer der Heiligen eine Traube ergreifen wird, so wird eine andere rufen: ich bin eine bessere Traube; nimm mich, durch mich segne den Herrn. — Das Weizenkorn wird hervorspringen lassen 10,000 Aehren, jede Achre wird 10,000 Körner haben, jedes Korn 2 Pfund vom feinsten Semmelmehl enhalten. Diese Fruchtbarkeit des Getreides ist schon darum nothwendig, weil der Löwe Stroh fressen wird. Wie muss auch der Weisen beschaffen sein, "cujus palea congrua ad escam erit leonum."

geführt wird, s. Münscher, v. Cölln I, S. 44. Grabe, spie. saec. II. p. 31 und 230. Corrodi II, S. 496. Gieseler, DG. S. 235. Kirchner a. a. O. Eine geistigere Wendung sucht Dorner dem Chiliasmus zu geben, den er als eine nicht nothwendig mit dem Judaismus zusammenhängende Erscheinung begreift, s. dessen Entwicklungsgeschichte u. s. w. S. 240 f. Note. Ueber die sibyllinischen Orakel, das Buch Henoch (wahrscheinlich ein rein jüdisches Product), die Testamente der 12 Patriarchen und die neutestamentlichen Apokryphen ebend. S. 243 ff.

- <sup>7</sup> Tertullians Meinungen hängen mit den montanistischen Ideen zusammen. Seine Schrift: de spe fidelium (Hieron. de vir. illustr. c. 18 und in Exech. e. 36) ist zwar verloren gegangen, doch vgl. adv. Marc. III, 24. Indessen redet Tertullian nicht sowohl von sinnlichen Genüssen, als von einer copia omnimm bonorum spiritualium, und widersetzt sich sogar den allzu sinnlichen Auffassungen in der Erklärung messianischer Stellen, de resurr. carn. c. 26, obwohl durch seine eigene Erklärung noch manche sinnliche Ader durchschlägt, vgl. Neander, Antignost. S. 499; KG. I, 3 S. 1092. Wie weit man indessen der Nachricht des Euseb. V, 16 unbedingt trauen dürfe, dass Montan die Stadt Pepuza in Phrygien zum Sitz des tausendjährigen Reiches gemacht habe, sowis über den Chiliasmus der Montanisten überhaupt s. Gieseler, KG. I, S. 152.
- <sup>8</sup> Ueber seine Lehre vom Antichrist und seine Erwartung des nahen Weltendes ep. 58 (p. 120. 124); ep. 61 (p. 144); exh. mart. ab init. p. 167; Tertull. adv. Jud. III, §. 118 (p. 91), s. Rettberg S. 340 ff.
- <sup>9</sup> Dies erhellt sowohl aus der Polemik des *Irenaeus*, als aus dem inners Wesen des Gnosticismus selbst. Einige haben sogar das marcionitische System als aus Opposition gegen den Chiliasmus hervorgegangen betrachtet, doch s. *Baur*, Gnosis S. 295.
- 10 Ueber Cajus und seine Polemik gegen den Montanisten Proclus s. Neander, KG. I, S. 1093. Origenes äussert sich sehr heftig gegen die Chiliasten, deren Meinungen er als ineptas fabulas, figmenta inania, δόγματα ἀτοπώτατε, μοχθηρά u. s. w. bezeichnet, de princ. II, c. 11. §. 2 (Opp. I, p. 164); contra Cels. IV, 22 (Opp. I, p. 517); select. in Ps. (Opp. II, p. 570); in Cant. Cant. (Opp. III, p. 28). Ueber Hippolyt, der über den Antichrist schrieb, ohne jedoch eigentlicher Chiliast zu sein, vgl. Photius cod. 202. Haenell, de Hippolyto (Gött. 1838. 4.) p. 37. 60. Corrodi II, S. 401. 406. 413. 416.

# §. 76. Auferstehung.

G. A. Teller, fides dogmatis de resurrectione carnis per 4 priora secula, Hal. et Helmst. 1766. 8. Ch. W. Fliege, Geschichte der Lehre vom Zustande des Menschen nach dem Tode, Lps. 1799. 1800. 8. † Hubert Beckers Mittheilungen aus den merkwürdigsten Schriften der verfiossenen Jahrhunderte über den Zustand der Seele nach dem Tode, Augsb. 1835. 1836. † C. Ramers, des Origenes Lehre von der Auforstehung des Fleisches, Tries 1851.

Gegründet auf die von dem Apostel Paulus in grossartiger Weise vorgetragene Lehre von einer Wiederbelebung der Körper, die schon in frühern Vorstellungen des Alterthums ihren Grund gehabt <sup>1</sup>, seit der Auferstehung Jesu aber einen persönlichen Mittelpunkt und eine hohe populäre Anschaulichkeit gewonnen hatte <sup>2</sup>, bildete sich die Lehre von der Auferstehung (des Fleisches) <sup>3</sup> im

pologetischen Zeitalter weiter aus, indem die aus der sinnlichen erstandesrichtung hervorgegangenen Einwürfe der Gegner bereits dem Briefe des Clemens an die Corinther, sowie in den Schrifn eines Justin, Athenagoras, Theophilus, Irenaeus, Tertullian, Minucius 'cliz. Cyprian u. A. mit grösserer oder geringerer Ausführlichkeit eantwortet wurden 4. Mit Ausnahme der alexandrinischen Theoogen, namentlich des Origenes 5, der das Dogma durch Zurückfühung auf die ächte paulinische Vorstellung von den falschen Zu-Itzen zu reinigen, zugleich aber die Lehre nach alexandrinischer Veise zu vergeistigen und zu idealisiren suchte, hielten sich die brigen rechtgläubigen Lehrer an eine eigentliche Wiedererweckung es Leibes, und zwar eben desselben Leibes, den der Mensch auf irden hatte 6. Die Gnostiker dagegen verwarfen die Lehre von iner leiblichen Auferstehung gänzlich 7, während die arabischen inlehrer, welche Origenes bekämpfte, auch die Seele sammt dem Körper in den Todesschlaf versinken liessen, um mit diesem erst m jüngsten Tage zu erwachen 8.

- <sup>1</sup> Vgl. Herder, von der Auferstehung (Werke zur Relig. und Theol. Bd. II). G. Müller, über die Auferstehungslehre der Parsen, in den Stud. und int. 1935. 2. Heft, S. 477 ff. Corrodi a. a. O. S. 345. Ueber die Lehre Jesu nd die des Apostels Paulus 1 Cor. 15 (2 Cor. 5) und die Gegner der ehre im apostolischen Zeitalter (Hymenäus und Philetus) vgl. die bibl. Dognatik.
- en Mittelpunkt der ganzen Lehre bildet, dieses Factum bei den Kirchenlehern dieser Periode zurücktritt, wenigstens nicht bei allen den Grundstein ihrer zehre von der Auferstehung bildet. Einige, wie Athenagoras, der doch dem legenstand ein ganzes Buch gewidmet, und Minucius Felix, lassen die Aufrstehung Jesu ganz unberücksichtigt (s. unten), und auch die übrigen führen ihren Beweis mehr aus der Vernunft und aus Naturanalogien (Wechsel von Fag und Nacht, Samen und Frucht, Phönix u. s. w. Clem. R. c. 24 und p. 11, 9).
- 3 Es ist in der Exegese zu erörtern, wie weit das N. T. eine ἀνάστασις τζε σαρχός lehre und wie sich σάρξ zu σῶμα und zur ἀνάστασις τῶν νεκρῶν erhalte. Vgl. hierüber Zyro, ob Fleisch oder Leib das Auferstehende? ein Beirag zur christl. Dogmengeschichte, in Illgens Zeitschr. 1849. S. 639 ff. Jedenalls wurde bald der Ausdruck resurrectio carnis geläufig, und ging auch son das sogenannte apostolische Symbolum über.
- Clemens ad Cor. c. 24 (vgl. Note 2). Justin d. M. hält sich buchstäblich in die Lehre von einer leiblichen Auferstehung, und zwar so, dass der Körper nit allen seinen Theilen wieder aufersteht, fragm. de resurr. c. 3 (als besond. Programm herausg. von Teller 1766, im Auszuge bei Rössler, Bibl. I, S. 174), rgl. Semisch II, S. 146 ff. Selbst Krüppel werden als solche wieder erweckt, iber im Moment der Auferstehung von Christo geheilt und in einen vollkomnenern Zustand versetzt werden, de resurr. c. 4, und dial. c. Tryph. §. 69. Allmacht, Gerechtigkeit und Güte Gottes, die von Jesu während seines Lebens

bewirkten Todtenerweckungen, sowie endlich die Auferstehung Jesu selbst\*) sind dem Justin Hauptmomente, auf welche er den Auferstehungsglauben überhaupt gründet und womit er die Nothwendigkeit einer auch den Leib treffenden Vergeltung in Verbindung bringt; denn Leib und Seele gehören nothwendig zusammen: sie bilden ein Gespann, wie zwei Stiere. Vereinzelt können sie ebensowenig etwas ausrichten, als ein Stier allein zu pflügen vermag. Nach Justin unterscheidet sich das Christenthum dadurch von der Lehre des Pythsgoras und Plato, dass es nicht nur eine Unsterblichkeit der Seele, sondern auch eine Auferstehung des Körpers lehrt. Beim nähern Eintreten in die Sache mussten sich indessen auch dem Justin Fragen aufdrängen, welche wir sonst dem scholastischen Scharfsinn aufgespart sehen, z. B. über die Geschlechtsverhältnisse der auferstandenen Körper, die er den Maulthieren vergleicht! -Die Beweise, welche Athenagoras in seiner Schrift de resurr. anführt (vgl. bes. c. 11), sind zum Theil dieselben, deren sich die spätere natürliche Theologie zur Stützung des Unsterblichkeitsglaubens bediente: die sittliche Beschaffenheit des Menschen, seine Freiheit, Gottes vergeltende Gerechtigkeit. Was das Körperliche betrifft, so nimmt auch er schon Rücksicht auf die Einwendungen, die zu allen Zeiten vom Standpunkt der natürlichen Betrachtung der Dinge aus gemacht worden sind (das Uebergehen in andere Organismen u. s. w.). Er beruhigt sich indessen dabei, dass eben bei der Auferstehung alles wieder nobe τὴν τοῦ αὐτοῦ σώματος άρμονίαν καὶ σύστασιν gelangen werde. — Aehnlich Theophilus ad Aut. I, 8. Auch Irenaeus adv. haer. V, 12 u. 13 behauptet die Identität des auferstandenen Leibes mit dem ehemaligen, und beruft sich auf die Analogie der Wiederbelebung (nicht Neuschöpfung) einzelner Organe bei den Wunderheilungen Jesu (des Blinden und des Mannes mit der verdorzten Hand), sowie auch besonders auf die Beispiele der von Jesu auferweckten Personen, den Sohn der Wittwe zu Nain und den Lazarus (merkwürdig genug nicht auf den Leib Christi selbst!) \*\*). Ueber den Process, der mit den begrabenen Leibern in der Erde vorgeht (φθείρεται, ἀλλ' οὐχ ἀπόλλυται σώματα) vgl. Kirchner a. a. O. S. 344 ff. Bei Tertullian, der dem Gegenstand ein eigenes Buch gewidmet hat (de resurrectione carnis), kann die Annahme einer leiblichen Auferstehung um so weniger auffallen, da er überhaupt keinen so strengen Gegensatz zwischen Leib und Seele machte, wie er denn auf den innigen Zusammenhang und die Verbrüderung beider in diesem Leben schafsinnig aufmerksam macht: Nemo tam proximus tibi (animae), quem post Dominum diligas, nemo magis frater tuus, quae (sc. caro) tecum etiam in Deo nascitur (c. 63). Nimmt doch schon hier das Fleisch an den geistigen Gütern, an den Guadenmitteln der Salbung, der Taufe, des Abendmahles, ja an dem Märtyrertode (der Bluttaufe) Theil! Ist doch auch der Leib nach dem Bilde Gottes geschaffen! (S. oben §. 56 Note 3.) Die Bilder von Tag und Nacht, vom Phönix u. s. w. hat er mit andern gemein, und auch er statuirt eine Identität des künftigen und des jetzigen Leibes, c. 52: Certe non aliud resurgit quam quod seminatur, nec aliud seminatur quam quod dissolvitur humi, nec aliud dissolvitur humi quam caro, cf. 6. Cap. 63: Resurget igitur caro, et quidem omnis, et quidem ipsa, et quidem integra. Dem Einwand', dass man gewisse Glieder in einem zukünftigen Leben nicht mehr gebrauche, sucht er dadurch zu begegnen, dass die Glieder nicht nur an den unedeln Dienst der sinnlichen

<sup>\*)</sup> Dagegen fehlen gerade bei ihm die von Andern beigebrachten Analogien aus der Natur, worauf Sewisch S. 148 aufmerksam macht.

<sup>\*\*)</sup> Die Stelle 1 Cor. 15, 50, welche die Gegner der Auferstehung des Fleisches anwandten, versteht Irenneus vom fleischlicken Sinne.

Welt gebunden, sondern auch zu Höherm bestimmt seien. So dient ja schon bier der Mund nicht zum Essen allein, sondern zum Reden und zur Lobpreising Gottes u. s. w., s. c. 60 u. 61. Sinnreich ist übrigens der Gedanke Tertullians (de resurr. c. 12), dass, weil in der Natur eine Auferstehung für den Menschen stattfindet (omnia homini resurgunt), er selbst, als der Endzweck aller Natur und ihrer Metamorphosen, nicht untergehen könne. Der ordo revobahilis rerum ist ihm eine testatio resurrectionis mortuorum. — Die Einwendungen der Heiden gegen die Möglichkeit sowohl einer unkörperlichen Unsterblichkeit, als einer leiblichen Auferstehung legt Minucius Felix seinem Caecilius in den Mand, c. 11: Vellem tamen sciscitari, utrumne sine corpore, an cum corporibus, et corporibus quibus, ipsisne an innovatis, resurgatur? Sine corpore? hoc, quod sciam, neque mens, neque anima, nec vita est. Ipso corpore? sed jam ante dilapsum est. Alio corpore? ergo homo novus nascitur, non prior ille reperatur. Et tamen tanta aetas abiit, saecula imnumera fluxerunt; quis unus ab inferis vel Protesilai sorte remeavit, horarum saltem permisso commeatu, vel ut exemplo crederemus? Jeder erwartet, dass Octavius Christum als diesen Protesilaus nenne! Aber umsonst. Was er c. 34 als Erwiderung vorbringt, beschränkt sich auf die Allmacht Gottes, die ja auch den Menschen aus Nichts geschaffen habe, was noch schwerer sei als die blosse Wiederherstellung, auf die oben erwähnten Naturbilder (expectandum nobis etiam corporis ver est), und auf die Nothwendigkeit einer Vergeltung, der sich eben die Leugner der Auferstehung gern entziehen möchten. — Cyprians Vorstellungen sind den Tertullianischen nachgebildet, vgl. de habitu virg. p. 100, und Rettberg S. 345.

Schon Clemens von Alexandrien hatte im Sinne gehabt, eine besondere Schrift περί ἀναστάσεως zu schreiben, vgl. Paed. I, 6 p. 125 (104 Sylb.), und ebenso verfasste nach Eus. VI, 24 und Hier. b. Rufin Origenes zwei Bücher, nach dem letztern auch noch zwei Dialoge (?) über diesen Gegenstand, vgl. contra Cels. V, 20 (Opp. I, p. 592); de princ. II, 10, 1 p. 100, und die Bruchstücke Opp. I, p. 33-37. In den noch vorhandenen Schriften des Clemens Alex. wird die Lehre von der Auferstehung nur obenhin berührt. Die Stelle Strom. IV, 5 p. 569 (479 Sylb.), wo er die einstige Befreiung der Seele aus den Banden des Körpers als die höchste Sehnsucht des Weisen darstellt, erweekt kein günstiges Vorurtheil für seine Rechtgläubigkeit in diesem Stücke. Sein Schüler Origenes aber behauptet Comm. in Matth. (Opp. III, p. 811 s.), man könne, auch ohne an die leibliche Auferstehung zu glauben, seine Hoffaung auf Christum setzen, sobald man nur an die Unsterblichkeit der Seele sich halte. Gleichwohl vertheidigte er gegen den Celsus das kirchliche Dogma, suchte aber dasselbe alles dessen zu entkleiden, was den Spöttern Anlass zum Spott geben konnte: und darum gab er auch die (nicht paulinische) Identität der Leiber auf. Contra Cels. IV, 57 (Opp. I, p. 548); V, 18 (ibid. p. 590): Ούτε μέν ουν ήμεις, ούτε τα θεία γράμματα αύταις φησι σαρξί μηθεμίαν με**ταβολήν άνε**ιληφυίαις την ξπὶ τὸ βέλτιον, ζήσεσθαι τοὺς πάλαι ἀποθανόντας, ἀπό τῆς γῆς ἀναδύντας. 'Ο δὲ Κέλσος συχοφαντεῖ ἡμᾶς ταῦτα λέγων. Cap. 23, p. 594: 'Πμεῖς μέν οὖν οὖ φαμεν τὸ διαφθαρέν σῶμα ἐπανέυχεσθαι εἰς την έξ αρχής φίσιν, ώς οὐδὲ τὸν διαφθαρέντα χύχχον τοῦ σίτου ἐπανέρχεσθαι είς τὸν κόκκον τοῦ σίτου. Λέγομεν γὰρ ώσπερ ἐπὶ τοῦ κόκκου τοῦ σίτου εγείρεται στάχυς, ουτω λόγος τις έγχειται τῷ σώματι, ἀψ' οἶ μὴ φθειρομένου έγείρεται τὸ σῶμα έν ἀφθαρσία. Die Berufung auf die Allmacht Gottes erschien ihm als eine ἀτοπωτάτη ἀναγώρησις, p. 595, nach dem Grundsatze εί γαν αίσχρόν τι δρά ὁ Θεὸς, οὔκ έστι θεός, während die richtig aufgefasste Bibellehre von der Auferstehung nichts Gottes Unwürdiges in sich schliesse, vgl. VIII, 49 f. (Opp. I, p. 777 s.); selecta in Psalm. (Opp. II, p. 532—536), wo er die buchstäbliche Auffassung als eine φλυαρίαν πτοιχών νοημάτων bezeichnet, und darthut, wie jeder Körper der ihn umgebenden Welt angemessen sein müsse. Wollten wir im Wasser leben, so müssten wir wie Fische gebaut sein u. s. w. Also erfordert auch der himmlische Zustand verklärte Körper, wie die des Moses und Elias waren. Zugleich berichtigt Origenes daselbst die Auslegung der Schriftstellen Ezech. 37. Matth. 8, 12. Ps. 3, 8 u. a., die man für die leibliche Fassung anführte. Vgl. de princ. II, 10 (Opp. I, p. 100; Redep. p. 223); Schnitzer S. 147 ff. und noch Weiteres bei Bour, DG. S. 711. Von gegnerischer Seite: Hieron. ad Pammach. ep. 38 (61); Photius (nach Method.) cod. 234. Die dem Origenes schuldgegebene, von seinen spätern Anhängern festgehaltene Meinung von einer Kugelgestalt der auferstandenen Leiber stützt sich auf eine einzige Stelle, de orstione (Opp. I, p. 268), wobei er überdies an fremde (platonische?) Autoritäten sich anschliesst, vgl. Redepaning II, S. 463. Ramers a. a. O. S. 69.

6 Siehe die unter Note 4 angeführten Stellen.

- <sup>7</sup> So behauptete z. B. der Gnostiker Apelles, die Erlösung durch Christum beziehe sich ausschliesslich auf die Seelen, und leugnete die Auferstehung des Körpers (Baur, Gnosis S. 410). Es stand dies in Verbindung mit der Geringschätzung der Materie, dem Doketismus u. s. w.
- 8 Ueber den Irrthum der Thnetopsychiten (wie Joh. Damasc. sie zuerst nennt) ums Jahr 248 vgl. Eus. VI, 37: Τὴν ἀνθοωπείαν ψιχὴν τέως μὲν κατὰ τὸν ἐνεστῶτα καιρὸν ἄμα τῆ τελευτῆ συναποθνήσκειν τοῖς σώμασι καὶ συνδιεφθείρεσθαι, αὐθις δέ ποτε κατὰ τὸν τῆς ἀναστάσεως καιρὸν σὺν αὐτοῖς ἀνεβιώσεσθαι.

## §. 77.

٦

#### Weltgericht. Hades. Reinigungsfeuer. Weltbrand.

J. F. Baumgarten, historia doctrinae de statu animarum separatarum, Hal. 1754. 4. J. A. Ernesti, de veterum Patr. opinione de statu medio animarum a corpore sejunct.; Exours. ia lect. academ. in ep. ad Hebr. Lips. 1795.

Den Vorgang des Weltgerichtes, das man sich mit der Todtenauferstehung verbunden dachte, malte man man sich verschiedentlich aus. Bald wurde das Gericht dem Sohne, bald dem Vater zugeschrieben, beides im Gegensatz gegen den hellenischen Mythus von den Richtern in der Unterwelt 1. Die den Hebräern wie den Griechen bekannte Vorstellung von einem Hades (שָׁאוֹל) wurde auch in das Christenthum hinübergenommen, und die Voraussetzung, dass erst mit der Auferstehung des Körpers und nach vollendetem Gerichte die eigentliche Seligkeit und Verdammniss beginne, schien die Annahme eines solchen Zwischenzustandes, in welchem sich die Seele von dem Augenblicke ihres Abscheidens aus dem Leibe bis zu jener Katastrophe befinde, zu fordern 2. Dennoch dachte sich z. B. Tertullian die Märtyrer unmittelbar an den Ort der Seligen, ins Paradies, versetzt, und sah darin zugleich einen Vorzug vor den übrigen Christen 3, während Cyprian überhaupt keinen Mittelzustand zu kennen scheint 4. Die Gnostiker verwarfen mit der leib-

ichen Auferstehung auch den Hades und nahmen an, dass die Pneumatischen sogleich nach dem Tode aus dem Reiche des Demiurgen befreit und in das  $\pi \lambda \eta \rho \omega \mu \alpha$  erhoben würden 5. Auch die altorientalisch-parsische Idee von einem reinigenden Feuer finden wir bereits in dieser Periode bei Clemens von Alexandrien und Origenes: doch wird dieses reinigende Feuer noch nicht in jenen Zwischenzustand versetzt, sondern entweder allgemein gefasst oder verbunden gedacht mit dem allgemeinen Weltbrande 6.

- 1 Justin. M. Apol. I, 8: Πλάτων δὲ ὁμοίως ἔφη 'Ραδάμανθυν καὶ Μίνω πλάσειν τους άδίχους παρ' αυτούς ελθόντας, ήμεις δε το αυτό πραγμά φαμεν γετήσεσθαι, άλλ' ὑπὸ τοῦ Χριστοῦ. Ueber Justins weitere Vorstellungen vom Gericht s. Apol. II, 9; Semisch II, S. 474 f. Tatian contra Gr. 6: Δικάζουσι **δὲ ἡμιῖν οὐ Μίνως**, οὐδὲ 'Ραδάμανθυς . . . δοχιμαστής δὲ αὐτὸς ὁ ποιητής Ords ylveras. Vgl. c. 25.
- <sup>2</sup> Justin d. M. dial. c. Tr. §. 5 lässt die Seelen der Frommen einstweilen an einem bessern, die der Gottlosen an einem schlimmern Orte verweilen. Ja er verwirft (§. 80) die Lehre, dass die Seelen sogleich nach dem Tode in den Himmel aufgenommen werden, als eine häretische; doch legt er den Seelen ein Vorgefühl ihrer Bestimmung bei, coh. ad Gr. c. 35, vgl. Semisch S. 464, Anm. 3. Auch wohnen die Guten schon vor dem letzten Entscheide an einem glücklichern, die Schlechten an einem schlechtern Orte, dial. c. Tr. §. 5. Ueber seine Meinung, dass beim Abscheiden der Seele aus dem Leibe die erstere den bösen Fngeln in die Hände falle (dial. c. Tr. §. 105), s. Semisch II, S. 465. — Irenaeus V, 31 p. 331 (451 Gr.): Αἱ ψυχαὶ ἀπέρχονται εἰς τὸν τόπον τὸν ώρισμένον αὐταῖς ἀπὸ τοῦ Θεοῦ, κάκεῖ μέχρι τῆς ἀναστάσεως φοιτῶσι, περιμέτουσαι την ανάστασιν. Επειτα απολαβούσαι τα σώματα και όλοκλήρως αναστασαι, τουτέστι σωματικώς, καθώς και ό Κύριος ανέστη, ουτως έλεύσονται είς την οψεν τοῦ Θεοῦ (damit in Verbindung der descensus Christi ad inferos und Luc. 16, 22 ff.). Irenaeus bezeichnet es geradezu als Hochmuth, wenn die Gnostiker von den Pneumatikern behaupten, dass diese sofort nach dem Tode zum Vater gehn. Wohl aber gelangen auch nach Iren. die Märtyrer sofort in das Paradies, welches er indessen vom Himmel wieder zu unterscheiden scheint, vgl. Kirchner a. a. O. S. 327 f. Tertullian erwähnt de anima c. 55 eines Büchleins, worin er gezeigt habe, omnem animam apud inferos sequestrari in diem Domini. Das Büchlein ist nicht mehr vorhanden, doch vgl. de anim. c. 7 aliquid tormenti sive solatii anima praecerpit in carcere seu diversorio inferum, in igni, vel in sinu Abrahae) und c. 58. Die Idee eines Seelenschlafes, die nicht zu verwechseln ist mit der arabischen Irrlehre, wird von Tertullian a. a. O. verworfen, wie er auch die auf 1 Sam. 28 gestützte Annahme zurückweist, als ob Geister aus der Unterwelt citirt werden könnten, und ihr die Stelle Luc. 16, 26 entgegenhält (vgl. Orig. hom. II in 1 Reg. Opp. II, p. 490-498).
- 3 Tertullian de anim. 55, de resurr. 43: Nemo peregrinatus a corpore statim immoratur penes Dominum, nisi ex martyrii praerogativa, paradiso scilicet, non inferis deversurus. Ueber die verschiedene Terminologie von inferi, sinus Abrahae, Paradisus (adv. Marc. IV, 34; Apol. c. 47; Orig. hom. II in 1 Reg. L. c. u. hom. in Num. 26, 4) s. Münscher v. Cölln I, S. 57 f. Gieseler, DG. 8. 225 ff.
  - 4 Cyprian adv. Demetr. p. 196 und tract. de mortalitate an verschiedenen

Orten, wo unter anderm die Hoffnung ausgesprochen ist, dass die an der Pest Verstorbenen sogleich zu Christo kommen, p. 158. 164 (mit Berufung auf das Beispiel Enochs). 166. Rettberg S. 345.

- <sup>5</sup> Neander, gnost. Systeme S. 141 ff.
- 6 Noch allgemeiner gehalten ist die Idee bei Clemens Paed. III, 9 Ende, p. 282 (241 Sylb.) und Strom. VII, 6 p. 851 (709 Sylb.): Φαμέν δ' ἡμεῖς ἀγιάζειν τὸ πῦρ, οὐ τὰ χρέα, ἀλλὰ τὰς ἁμαρτωλοὺς ψυχάς<sup>.</sup> πῦρ οὐ τὸ π**άμφανον** καὶ βάναυσον, ἀλλὰ τὸ ψρόνιμον λέγοντες, τὸ διϊκνούμενον διὰ ψυχῆς τῆς διερχομένης τὸ πῦρ. Dem ganzen Zusammenhang nach ist hier von der reinigenden Kraft eines mystischen Feuers schon während dieses Lebens die Rede, vielleicht mit Anspielung auf Matth. 3, 11. Luc. 3, 16. - Origenes dagegen betrachtet, mit Beziehung auf 1 Cor. 3, 12, das weltzerstörende Feuer am Ende der Tage zugleich als ein πυρ καθάρσιον, contra Cels. V, 15. Keiner (und wäre er Paulus oder Petrus selber) kann sich diesem Feuer entziehen, aber dieses Feuer ist (nach Jes. 43, 2) für die Gereinigten schmerzlos. Es ist ein zweites sacramentum regenerationis; und wie man schon die Bluttaufe mit der Wassertaufe in Analogie setzte (s. oben §. 72 Note 10), so hält Origenes auch diese Feuertaufe am Ende der Welt für diejenigen nothwendig, welche der Geistestaufe wieder verlustig gegangen sind; für die Uebrigen ist es ein Prüfungsfeuer. Vgl. in Exod. hom. VI, 4; in Psalm. hom. III, 1; in Luc. hom. XIV (Opp. III, p. 948); XXIV, p. 961; in Jerem. hom. II, 3; in Exech. hom. I, 13; vgl. Redep. zu p. 235. Guericke, de schola alex. II, p. 294. Thomssius S. 250.

Rücksichtlich des Weltendes schwankte die Vorstellung zwischen einer förmlichen Vernichtung und einer Umbildung. Letztere scheinen die meisten Väter angenommen zu haben, während Justin d. M. (im Gegensatz gegen die zeinsche Lehre) an eine eigentliche Waltvernichtung glaubt, Apol. 1, 20 u. 11, 7. Vgl. Semisch 11, S. 475.

## §. 78.

## Zustand der Scligen und Verdammten. Wiederbringung.

J. F. Cotta, historia succincta dogmatis de poenarum infernalium duratione, Tub. 1774. J. Δ. Dietelmaier, commenti fanatici ἀποκαταστάσεως πάντων historia antiquior, Altorf 1769. 8.

Verschieden waren die Ausdrücke, womit die fromme Sprache den Zustand der Seligen bezeichnete; und die Vorstellung von den verschiedenen Stufen der Seligkeit, je nach den Graden der im Leben entwickelten Tugend, stand in Uebereinstimmung mit dem in dieser Periode vorherrschenden Lehrtropus von der sittlichen Freiheit, womit sich auch die Idee von einem weitern Fortschreiten nach diesem Leben vertrug 1. Diese Vorstellung finden wir vorzüglich bei Origenes entwickelt<sup>2</sup>, der auch zugleich sich von allen sinnlichen Vorstellungen künftiger Himmelsfreuden möglichst fern zu halten und dieselben in rein geistige Genüsse zu setzen sich bestrebte<sup>3</sup>. Ebenso finden wir rücksichtlich der Vorstellungen, die man sich von der Verdammniss machte und welche die Meisten als eine ewige fassten 4, bald eine sinnlichere, bald eine minder sinnliche Auffassung, obwohl hier, der Natur der Sache nach, eine rein geistige Vorstellung nicht wohl möglich war. Selbst Origenes dachte sich die Körper der Verdammten schwarz. Da r aber überhaupt das Böse mehr als eine Negation und Privation es Guten ansah, so ward er von seinem idealistischen Streben geieben, der Hölle selbst ein Ziel zu setzen und mit der Wiederringung aller Dinge ein endliches Aufhören der Strafen zu hoffen,
renn er auch gleich in volksmässigen Vorträgen die geläufige Vortellung von ewigen Höllenstrafen beibehielt.

1 So besteht nach Justin d. M. die Seligkeit des Himmels grossentheils in er Fortsetzung der Seligkeit des tausendjährigen Reiches; nur in dem unittelbaren Umgange mit Gott liegt der Unterschied, Apol. I, 8. Semisch II, S. 17. Auch nach Irenaeus (V, 7) ist die Gemeinschaft mit Gott und der Genuss iner Güter (ἀπόλαυσις τῶν παρ' αὐτοῦ ἀγαθῶν) der Inbegriff aller Seligkeit. isse heisst ihm auch aeternum refrigerium (VI, 6). Uebrigens wurden die Mittelstände schon vor der Auferstehung verschieden bezeichnet (vgl. Note 6 zum u. §). Ebenso der Ort der Seligen. So unterscheidet Irenaeus V, 36 p. 337 160 Gr.) zwischen οὐρανός, παράδεισος und πόλις, und stützt sich, um die erschiedenheit der Wohnorte zu beweisen, auf Matth. 13, 8 und Joh. 14, 2. star erhält die ihm zuständige οἴχησις. Auch Clemens von Alexandrien 18m (Strom. IV, 6) verschiedene Stufen der Seligkeit an, die er wohl auch krom. VI, 13) mit den Stufen in der kirchlichen Hierarchie verglich (Diamat, Presbyteriat, Episcopat). Endlich auch Origenes, de princ. II, 11 1pp. I, p. 104).

Nach Origenes a. a. O. halten sich die Seligen in den Luftregionen auf Thess. 4, 17) und unterrichten sich von dem, was in der Luft vorgeht. Lerst gelangen sie (unmittelbar nach dem Hinschied) ins Paradies (eruditionis cus, auditorium vel schola animarum), das er sich (wie Plato) auf einer glückligen Insel denkt; und von da geht es, je nachdem einer zunimmt in Ermntniss und Frömmigkeit, weiter in die höhern Regionen, durch verschiedene ansiones hindurch, welche die Schrift Himmel nennt, ins eigentliche Himmelich. Auch er beruft sich auf Joh. 14, 2, und auch im Himmelreich giebt es sch Fortschritte (Streben und Vollendung). Die Vollendung der Seligkeit itt erst nach dem Weltgerichte ein. Ja, selbst Christi Herrlichkeit wird dann unt vollendet, wenn er vollkommen in den Seinen wohnend als Haupt der Geseinde seinen Sieg feiert. Vgl. in Lev. hom. VII (Opp. II, p. 222). Redemaing, Origenes II, S. 340 ff. Gieseler, DG. S. 230.

In demselben Abschn. de princ. II, 11, 2 entwirft Origenes ein starkes ild von den sinnlichen Erwartungen derer, qui magis delectationi suae quommodo ac libidini indulgentes, solius litterae discipuli arbitrantur reproissiones futuras in voluptate et luxuria corporis expectandas. Er setzt dagegen it einseitiger Hervorhebung des Intellectuellen den Hauptvorzug eines künfgen Lebens in die Befriedigung des Wissenstriebes, den wir nicht würden in Gott empfangen haben, wenn es nicht in seiner Absicht läge, ihn wirklich i befriedigen. Wir zeichnen hier gleichsam den Umriss zum Bilde, das dort ine Vollendung erhalten wird. Die Gegenstände des künftigen Erkennens ind, wie sich erwarten lässt, meist theologischer Art, und namentlich musste im Allegoristen viel daran liegen, dass uns dann alle Typen des A. Test. Lar werden, p. 105: Tunc intelliget etiam de sacerdotibus et Levitis et de iversis sacerdotalibus ordinibus rationem, et cujus forma erat in Moyse, et ihilominus quae sit veritas apud Deum jubilaeorum, et septimanas annorum; det festorum dierum et feriarum rationes videbit et omnium sacrificiorum et

purificationum intuebitur causas; quae sit quoque ratio leprae purgationis et quae leprae diversae, et quae purgatio sit eorum, qui seminis profluvium patiuntur, advertet; et agnoscet quoque, quae et quantae qualesque virtutes sint bonae, quaeque nihilominus contrariae, et qui vel illis affectus sit hominibus, vel istis contentiosa aemulatio. Doch sind auch metaphysiche und selbst naturhistorische Kenntnisse nicht ausgeschlossen: Intuebitur quoque, quae sit ratio animarum, quaeve diversitas animalium vel eorum, quae in aquis vivunt, vel avium, vel ferarum, quidve sit, quod in tam multas species singula genera deducuntur, qui creatoris prospectus, vel quis per hacc singula sapientiae ejus tegitur sensus. Sed et agnoscet, qua ratione radicibus quibusdam vel herbis associantur quaedam virtutes, et aliis e contrario herbis vel radicibus depelluntur. Ebenso werden uns die Menschenschicksale und die Wege der Vorsehung klar werden. Zu den Belehrungen Gottes auf einer höhern Stufe gehören endlich die über die Gestirne, "warum der eine Stern an dem einen Orte stehe, warum er gerade von dem andern so weit getrennt ist" u. s. w. Das Höchste aber und Letzte ist ihm gleichwohl das Anschauen Gottes selbst, die Erhebung des Geistes über jede Schranke der Sinnlichkeit. Das ist die Nahrung, deren allein der Selige bedarf. Vgl. de princ. III, 318. 321., und hom. XX in Joh. (Opp. IV, p. 315): "Οτε μέν ὁ ξωυακώς τὸν υίὸν, ξώρακε τὸν πατέρα" ὅτε **ὅὲ ὡς ὁ** υίὸς ὑρῷ τὸν πατέρα, καὶ τὰ παρὰ τῷ πατρὶ ὕψεταί τις, οίονεὶ ὁμοίως τῷ υἰῷ αὐτόπτης ἔσται τοῦ πατρὸς καὶ τῶν τοῦ πατρὸς, οὐκέτι ἀπὸ τῆς εἰκόνος ἐννοῶν τὰ περί τούτου, οὖ ή εἰχών ἐστι. Καὶ νομίζω γε τοῦτο είναι τὸ τέλος, ὅταν παραδίδωσι την βασίλειαν ο υίος τῷ θεῷ καὶ πατρὶ, καὶ ότε γίνεται ο δεὸς τὰ πάντα ἐν πᾶσιν (1 Cor. 15, 28). Redepenning, Orig. II, S. 283 ff. Ein passendes Gegenstück zu der Origenistischen Auffassung bildet die sinnlich gefärbte, rhetorische Schilderung Cyprians, die mit seiner hierarchisch-asketischen Gesinnung zusammenhängt, aber zugleich einen kirchlichern Charakter und, weil auch auf gemüthliche Bedürfnisse (des persönlichen Wiedersehens u. s. w.) berechnet, grössere Popularität hat, de mortalitate p. 166: Quis non ad suos navigare festinans ventum prosperum cupidius optaret, ut velociter caros liceret amplecti? Patriam nostram Paradisum computamus; parentes Patriarchas habere jam coepimus: quid non properamus et currimus, ut patriam nostram videre, ut parentes salutare possimus? Magnus illic nos carorum numerus expectat, parentum, fratrum, filiorum frequens nos et copiosa turba desiderat, jam de sua immortalitate secura, et adhuc de nostra salute sollicita. Ad horum conspectum et complexum venire quanta et illis et nobis in commune laetitia est! Qualis illic coelestium regnorum voluptas sine timore moriendi et cum aeternitate vivendi! quam summa et perpetua felicitas! Illic apostolorum gloriosus chorus, illic prophetarum exultantium numerus, illic martyrum innumerabilis populus ob certaminis et passionis victoriam coronatus; triumphantes illic virgines, quae concupiscentiam carnis et corporis continentiae robore subegerunt; remunerati misericordes, qui alimentis et largitionibus pauperum justitiae opera fecerunt, qui dominica praecepta servantes ad coelestes thesauros terrena patrimonia transtulerunt. Ad hos, fratres dilectissimi, avids cupiditate properemus, ut cum his cito esse, ut cito ad Christum venire contingat, optemus.

<sup>4</sup> Clemens Romanus ep. 2, c. 8 (vgl. c. 9): Μετὰ γὰρ τὸ ἐξελθεῖν ἡμᾶς ἐχ τοῦ χόσμου οὐχ ἔτι δυνάμεθα ἐχεῖ ἐξομολογήσασθαι ἢ μετατοεῖν ἔτι. So behauptet auch Justin d. M. im Gegensatz gegen die tausendjährige Strafzeit des Plato eine ewige, Apol. I, 8; coh. ad Graec. c. 35. So Minucius Felix c. 35: Nec tormentis aut modus ullus aut terminus. Desgleichen Cyprian ad

Demetr. p. 195: Cremabit addictos ardens semper gehenna et vivacibus flamis vorax poena, nec erit, unde habere tormenta vel requiem possint aliquando rel finem. Servabuntur cum corporibus suis animae infinitis cruciatibus ad islorem. Pag. 196: Quando istinc excessum fuerit, nullus jam poenitentiae lome est, nullus satisfactionis effectus: hic vita aut amittitur, aut tenetur, hic aluti aeternae cultu Dei et fructu fidei providetur. — Verschieden von der Ansicht ewiger Strafen ist die einer endlichen Vernichtung, wie sie Arnobius im Anfang der folgenden Periode vortrug, und zu der man einen Anfang in einer Stelle Justins (dial. c. Tr. §. 5) hat finden wollen, wo es heisst, dass die Seelen der Bösen so lange gestraft würden, ἔςτ' ἀν αὐτὰς καὶ εἰναι καὶ κολάκεσων ὁ Θεὸς θελη (vgl. über diese Stelle Semisch II, S. 480 f.). Vgl. auch brancus II, 34: Quoadusque ea Deus et esse et perseverare voluerit (dazu Kirchner a. a. O. S. 354), und Clement hom. III, 3.

• Gewöhnlich dachte man sich (nach Analogie der biblischen Stellen) das Fener als das Strafinstrument, dessen sich Gott bediene. Justin d. M. redet an verschiedenen Stellen von einem πῦρ αλώνιον, ἄσβεστον (Apol. II, 1. 2. 7; dial c. Tr. §. 130). Clemens von Alexandrien coh. 47 (35) bezeichnet dieses Fener als πῦρ σωφρονοῦν, Tertullian Scorp. 4 und Minuc. Fel. 35 (später auch Hieronymus u. A.) als ein ignis sapiens. Die Stelle des Minucius mag statt ler übrigen dienen: Illic sapiens ignis membra urit et reficit, carpit et nutrit, sent ignes fulminum corpora tangunt, nec absumunt. Sicut ignes Aetnae et Vesuvii montis et ardentium ubique terrarum flagrant nec erogantur, ita poesale illud incendium non damnis ardentium pascitur, sed inexesa corporum accratione nutritur. Vgl. auch Tertull. Apol. c. 48, und Cypr. ad Demetr. l. ., nach welchem den Seligen beim Anblick dieser Strafen eine Genugthuung vird für die in der Zeitlichkeit erlittenen Verfolgungen. Die Hölle dachte nan sich als einen Ort, so Justin d. M. Apol. I, 19: Ἡ δὲ γέεννά ἐστι τόπος, Ινθα πολάζεσθαι μέλλουσι οἱ ἀδίπως βιώσαντες παὶ μὴ πιστεύοντες ταῦτα γενήseaθαι, δσα ὁ θεὸς διὰ τοῦ Χοιστοῦ ἐδίδαξε. Desgleichen Irenaeus V. — Wie Origenes die Seligkeit in Geistiges setzte, so sah er auch in der Entfernung ron Gott, in der Gewissensqual u. s. w. die Verdammniss, de princ. II, 10 (Opp. I, p. 102). Das ewige Feuer ist nicht ein materielles, das ein Anderer angezündet hat, sondern der Brennstoff sind die vor das Gewissen tretenden Sanden selbst, das Feuer ähnlich dem Feuer der Leidenschaft in dieser Welt. Die Entzweiung der Seele mit Gott ist dem Schmerz vergleichbar, den wir ampfinden, wenn alle Glieder des Körpers aus ihren Banden gerissen werden eine endlose Zerfahrenheit unseres Wesens!). Auch unter der äussersten Finterniss denkt sich Orig. nicht sowohl einen lichtleeren Raum, als vielmehr den Instand der Unwissenheit, so dass die Annahme schwarzer Körper mehr eine Anbequemung an die Volksvorstellung scheint. Auch darf man nicht vergesen, dass Origenes allen diesen Strafen noch einen ärztlichen oder pädagogichen Zweck unterlegte, in Hoffnung nämlich auf dereinstige Besserung.

• De princ. I, 6 (Opp. I, p. 70 s.; bei Münscher, r. Cölln I, S. 64 f.). Die hier geäusserte Vorstellung hängt zusammen mit des Origenes Ansicht von Gott überhaupt, dem Zwecke göttlicher Strafen, der Freiheit und der Natur des Bösen, sowie mit seiner Dämonologie und vorzüglich mit seinem siegreichen Glauben an die alles überwindende Kraft der Erlösung (nach Ps. 110, 1 und 1 Cor. 15, 25). Dabei aber gestand er offen, dass diese Lehre den noch Ungebesserten leicht schädlich werden könnte, contra Cels. VI, 26 (Opp. I, p. 550), daher er denn auch gleich im Anfange der Homilie XIX in Jerem. (Opp. T. III, p. 241) von einer ewigen Verdammniss, ja sogar von der Unmöglich-

keit spricht, sich erst im künftigen Leben zu bessern. Und gleichwohl nennt er in derselben Hom. p. 267 die Furcht vor der ewigen Strafe (nach Jerem. 20, 7) eine  $d\pi d\tau \eta$ , freilich eine heilsame, von Gott selbst veranstaltete  $d\pi d\tau \eta$  (gleichsam einen pädagogischen Kunstgriff); denn manche Weise, oder die sich dafür hielten, übergaben sich, nachdem sie die (theoretische) Wahrheit in Beziehung auf die göttlichen Strafen erkannt und somit den (praktisch-heilsamen) Betrug verlassen hatten, einem lasterhaften Leben, während es ihnen nützlicher gewesen wäre, an die Ewigkeit der Höllenstrafen zu glauben. Vgl. Redepenning II, S. 447.

## ZWEITE PERIODE.

Vom Tode des Origenes bis auf Johannes Damascenus, vom Jahr 254—730.

Die Zeit der Polemik.

A. Allgemeine Dogmengeschichte der zweiten Periode.

§. **7**9.

Einleitung.

de Weste, ehristliche Sittenlehre Bd. II, S. 294 ff. Münscher, Handbuch Bd. III. Abschn. 1. Gieseler, DG. S. 252 ff. Neander, DG. S. 269 ff.

Innerhalb dieses beträchtlichen Zeitraumes bewegt sich die kirchliche Polemik auf eine vor dem apologetischen Streben der vorigen und dem systematischen der folgenden Periode entschieden hervorragende Weise. Von der sabellianischen bis zur monotheletischen Streitigkeit, die mit den genannten Grenzpunkten beinahe zusammentreffen, geht eine ununterbrochene Kette von Kämpfen innerhalb der Kirche um die wichtigsten Lehrbestimmungen. Während in der vorigen Periode das Häretische sich wie von selbst ausschied, zeigt sich dagegen hier längere Zeit ein Schwanken des Sieges bald auf die eine, bald auf die andere Seite hin, bis endlich nicht ohne Hülfe der weltlichen Macht und der äussern Umstände, aber auch nicht ohne innere Nothwendigkeit, die Orthodoxie die Oberhand gewinnt.

Es ist eben so einseitig, den Sieg der Orthodoxie von dem Zusammenwirken politischer Gewalt und mönchischer Intrigue abzuleiten, als diese Factoren ganz zu leugnen, und so viel auch menschliche Leidenschaft und Rechthaberei in den innern Streit sich einmischten, so ist doch dieser nicht einzig aus solch urreinen Quellen herzuleiten, sondern ein Gesetz des innern Fortschrittes muss nothwendig anerkannt werden, nach welchem die allmählige systematische Gestaltung der Dogmen sich richtete.

§. 80.

Lehrbestimmungen und Lehrstreitigkeiten.

Es sind die drei Grundpfeiler des kirchlichen Lehrgebäudes: Theologie, Christologie und Anthropologie, welche auf den Concilien ausge-

fochten und in Symbolen festgesetzt wurden. Die Lehrstreitigkeiten, die hier in Betracht kommen, sind: a) in Beziehung auf die Lehre von der Trinität (Theologie) die sabellianische und die arianische, mit ihren Verzweigungen, der semiarianischen und macedonianischen; b) in Beziehung auf die Naturen in Christo (Christologie) die apollinaristische, nestorianische, eutychianisch-monophysitische und monotheletische; c) in Beziehung auf die Anthropologie und Heilsordnung die pelagianische und semipelagianische, in Beziehung auf die Kirche die donatistische Streitigkeit. Die erstern haben ihre Wurzel im Morgenlande, die letztern die ihrige im Abendlande, doch so, dass gegenseitig beide Länderstriche die Wirkungen des Kampfes erfuhren, in Folge dessen schon jetzt theilweise eine Spaltung der beiden Kirchenkörper hervortrat, bis endlich durch den Streit über den Ausgang des heiligen Geistes ein dauerndes Schisma herbeigeführt wurde.

Die im Morgenlande, theilweise auch im Abendlande, geführte Bilderstreitigkeit, die nur ihrem Anfange nach in diese Periode fällt, gehört zwar zenächst der Geschichte des Cultus an, wirkte aber doch (besonders im Morgenlande) auch mittelbar auf die Lehrbestimmungen über das Wesen Gottes, die Person Christi und die Bedeutung des Sacraments. Die weitere Entwicklung aber der Lehre von den Sacramenten und der Eschatologie blieb der folgendes Periode aufbehalten. Ueber die äussere Geschichte dieser Streitigkeiten s. die Kirchengeschichte.

## §. 81.

Dogmatischer Geist dieser Periode. Schicksale des Origenismus.

In dem Maasse, als die kirchliche Rechtgläubigkeit in fester und consequenter Gliederung sich ausbildete, nahm die Freiheit der individuellen Dogmenbildung ab, und die Gefahr häretisch zu werden nahm zu; weshalb denn auch die freiere Richtung früherer Lehrer, wie die eines Origenes, von der spätern Zeit nicht mehr ertragen werden konnte, sondern nachträglich verdammt wurde. Wenn aber auch äusserlich verdammt, so lebte doch der origenistische Geist in den vorzüglichsten Lehrern des Morgenlandes, nur durch engere Schranken gehalten, fort, und auch im Abendlande wurden die Werke des grossen Lehrers durch Hieronymus und Rufin bekannt und blieben selbst nicht ohne Einfluss auf die Gegner.

Die vornehmsten Anhänger des Origenes waren Dionysius, Bischof von Alexandrien, Pamphilus von Cäsarea, Gregorius Thaumaturgus, Bischof von Neocäsarea u. A. An der Spitze der Gegner stand Methodius, Bischof von Lykien, nachher von Tyrus († in der Diokletianischen Verfolgung 311), obwohl derselbe auch wieder manche origenistische Gedanken sich aneignete, z. B. in seinem Symposion, s. Neander I, 3 S. 1232 ff. S. Methodii opera et S. Methodius platonizans; edidit Albertus Jahnius. 2 Theile in 1 Band.

Halle 1865. 8. Ueber die weitern origenistischen Streitigkeiten unter Justinian I. md die Verdammung seiner Sätze, durch *Mennas*, Bischof von Constantinopel, berbeigeführt im Jahr 544, vgl. die Kirchengeschichte. — *Ramers* a. a. O. § 76) 1. Abschnitt: historische Orientirung.

## §. 82. Kirchenlehrer dieser Zeit.

Unter den Lehrern des Morgenlandes, welche auf die Entwicklung des Lehrbegriffs den meisten Einfluss geübt oder denselben in Schrift dargestellt haben, sind zu nennen: Euseb von Cäsarea ¹, Euseb von Nikomedien ², vorzüglich aber Athanasius ³ und die drei Kappadocier Basilius der Gr. ⁴, Gregor von Nyssa ⁵, Gregor von Nasiene ⁶; nächst ihnen: Chrysostomus ¹, Cyrill von Jerusalem ⁶, Epiphanius ゥ, Ephräm der Syrer ¹o, Nemesius ¹¹, Cyrill von Alexandrien ¹², Theodor von Mopsvheste ¹³, Theodoret, Bischof von Cyrus ¹⁴; im Abendlande: Arnobius ¹⁵, Lactantius ¹⁶, Hilarius von Pictavium ¹⁷, Hieronymus ¹⁶, Ambrosius ¹ゥ, und vor allen Augustinus ²o. An diesen schliesen sich in grösserer oder geringerer Bedeutsamkeit an: Joh. Castanus ²¹, Vincentius von Lerinum ²², Salvianus ²³, Leo I. der Gr. ²¹, Prosper Aquitanus ²⁵, Gennadius ²⁶, Fulgentius von Ruspe ²⁷, Pseudo-Boëthius ²⁶, Gregor d. Gr. ²ゥ, Isidor von Hispalis ³o, der als Sammler des bereits vorhandenen dogmatischen Stoffes und Vorläufer des Johannes Damascenus (im Morgenlande) wichtig ist.

- <sup>1</sup> Eusebius (Pamphili), Bischof von Cäsarea (Verf. der Kirchengeschichte), geb. um 261, † 340. Dogmatische Schriften von ihm sind (ausser dem Prolog ur Kirchengeschichte): Εὐαγγελικῆς ἀποδείξεως παρασκευή (praeparatio evangelica), 1. Ausg. v. Steph. 1544 s. Cum not. F. Vigeri 1628. Col. 1688. fol. Εὐαγγελικὴ ἀπόδειξις (demonstratio evangelica), ed. Steph. 1515. Cum not. Rich. Montacutii 1628. Lips. 1688. fol. Κατὰ Μαρκέλλου ΙΙ. Περὶ τῆς ἐκκλησεωστικῆς θεολογίας, τῶν πρὸς Μάρκελλον Epistola de fide Nicaena ad Caetareenses. Auch einiges Exegetische gehört hierher.
- <sup>2</sup> Euseb von Nikomedien, erst Bischof von Berytus, zuletzt von Constaninopel, † 340; Haupt der eusebianischen Partei im arianischen Streite. Seine Meinungen s. bei Athanasius, Sozomenus, Theodoret (bei diesem I, 6 die von Imm geschriebene ep. ad Paulianum Tyri episcopum) und Philostorgius, vgl. Fabr. bibl. gr. Vol. VI, p. 109 ff.\*).
- <sup>3</sup> Athanasius, Vater der Orthodoxie, geb. zu Alexandrien um 296, Bischof daselbst 326, † 373; wichtig durch seinen Einfluss auf die Bestimmung der nicäischen Formel und durch seine Stellung im arianischen Streite. "Die Aufopferung, mit welcher er die Sache der Orthodoxie verfocht, und die Wichtigkeit des Dogma's, das den Streit betraf, hat seinen Namen der Kirche zu einem der ehrwürdigsten gemacht" Baur, DG. I, 2 S. 41. Von den zahlreichen dogma-

<sup>\*)</sup> Die Homilien des Euseb von Emisa († 360) haben nur untergeordnete dogmatiscshe Bedeutung für die Lehre vom descensus ad Inferos. Opusc. ed. .iugusti, Elberf. 1829. Thilo, über die Schriften des Euseb von Alexandrien und des Euseb vou Emisa, Halle 1832.

- pars I, p. 30. Theodori Ep. Mopsv. in N. T. Commentariorum quae reperiri potuerunt collegit O. F. Fritzsche, Tur. 1847. 8. De incarnatione filii Dei libror. XV fragmenta ed. idem, Tur. 1847. 4. Vgl. O. F. Fritzsche, de Theodori Mopsvhesteni vita et scriptis, Hal. 1836. 8. R. E. Klener, symbolae literariae ad Theodorum Antiochenum Mopsvestiae Episc. pertinentes, Gött. 1838. Einen Abriss seiner (liberalen) Theologie giebt Neander, KG. II, 3 S. 928—944.
- 14 Theodoret, geb. zu Antiochien, † um 457. Seine dogmatisch-polemischen Schriften sind wichtig für den nestorianisch-monophysitischem Streit. Er ist neben dem Vorigen ein Repräsentant der liberalern antiochen. Richtung. Quelle für die DG.: Αἰρετικῆς κακομυθίας ἐπιτομή, libb. V (fabulae haereticae). Mehreres Exegetische. Ausgaben: von J. Sirmond, Lutet. 1642. IV. fol. Auctuarium cura J. Garnerii, ibid. 1684. fol. Von J. L. Schulse und Nösselt, Hal. 1769—1774. V Voll. 8.
- 15 Arnobius\*), geb. zu Sicca Veneria in Numidien, Lehrer des Lactanties, lebte zu Ende des dritten und Anfang des vierten Jahrh., und schrieb Advesus gentes libb. VII. Ausgaben: von \*J. C. Orelli, Lips. 1816. Add. 1817. Hildebrand, Hal. 1844. Ochler, Lips. 1846. Es finden sich bei ihm manche heterodoxe Behauptungen, wie bei seinem Schüler.
- 16 Lucius Coelius Firmianus Lactantius (Cicero christianus), aus Italien gebürtig, Rhetor zu Nicomedien, Lehrer des Crispus (ältesten Sohnes Constantius des Gr.), † um 330. Schrieb: Divinarum institutt. libri VII; de ira Dei; de opificio Dei vel de formatione hominis. Ausgaben: von Bünemann, Lipa 1739; von Le Brun und Dufresnoi, Par. 1748. II. 4.; und von \*O. F. Frische, Lips. 1842—1844. Vgl. F. G. Ph. Ammon, Lactantii opiniones de religione in systema redactae, diss. II. Erl. 1820. Spyker, de pretio institutionibus Lactantii tribuendo, Lugd. 1826. Ueber die Stellung, welche Arnob und Lactanz zur kirchlichen Entwicklung einnehmen, "als Spätlinge und nachgetriebens Herbstblüthen, als verzerrte Wiederholungen einer längst vergangenen Zeis", a Meier, Trin-Lehre I, S. 91 Anm.
- † Hilarius, geb. zu Pictavium (Poitiers) in Gallien und Bischof daselbs, † 368. Ausser seinem Commentar über die Psalmen und den Matth., nebst kleinern Schriften, verfasste er: de trinitate libb. XII. Ausgaben: die Benddictiner, Par. 1693. fol.; von Maffei, Ver. 1730. II. fol.; und von Oberthe, Würzb. 1785—1788. IV. 8. A. Maji Scriptt. vet. coll. T. VI.
- 18 Sophronius Eusebius Hieronymus, geb. um 331 zu Stridon in Dalmatien, † als Mönch zu Bethlehem 420; erst ein Anhänger des Origenes, später sein Gegner und blinder Eiferer für die Orthodoxie, bei vielem Talent und ausgezeichneter Gelehrsamkeit ("Vermittler griechisch-kirchlicher und hebrdischer Gelehrsamkeit für das Abendland" Hase). Seine Verdienste um Kritik und Exegese (Vulgata), auch um die Litterargeschichte (de vir. illustr.) sind ührigens grösser als um die Dogmatik, die er mehr wie eine aus der origenistischen Fluth gerettete Antiquität oder Reliquie festhielt, als dass er zur gesunden Förderung der Lehre auf eigenthümliche und lebendige Weise mitgewirkt hätte. Seine Streitschriften beziehen sich theils auf die Gegner des Mönchthums, des Reliquienwesens, Cölibats, der Mariolatrie (wovon er ein grosser Freund war) u. s. w., theils auf den pelagianischen und origenistischen Streit. Ausgaben: Opp. cura Erasmi, Bas. 1516. IX. fol.; die Benedictiner

<sup>\*)</sup> Theilweise schon in der vorigen Periode berücksichtigt.

von Martianay und Pouget), Par. 1693—1706. V. fol.; und die von Vallarsius, veron. 1734—1742. XI. fol. Ed. 2. Venet. 1766—1772. IV. (Luthers ungünstiges bribeil über ihn.) Vgl. Fricke, KG. I, S. 104. \*O. Zöckler, Hieronymus, sein seben und Wirken aus seinen Schriften dargestellt, Gotha 1865.

\*\*\* Ambrosius, geb. 340, Erzbischof von Mailand seit 374, † 398, die Stütze se nießischen Orthodoxie im Abendlande und wichtig durch seinen praktischen influss auf Augustin. Dogmatische Werke: Hexaëmeron, libb. VI; de officiis II; de incarnationis dominicae sacramento; de fide libb. V; de Spiritu libb. II. u. m. a. Exegetisches, darunter auch Unächtes (Ambrosiaster). Ausgaben: d. princ. von Amerbach, Bas. 1492; die Benedictiner cura N. Nurriti et Jac. rischii, Par. 1686—1690. II. fol. Vgl. Böhringer I, 3 S. 1 ff.

20 Aurelius Augustinus, über dessen höchst bewegtes und merkwürdiges zeben die Selbstbiographie, confessiones libri XIII (Handausg. Berol. 1823 mit orr. von Neander, und nach der Oxforder Edition von K. Raumer 1856), und 'essidins (Possidonius), über dessen Schriften die eigenen Retractationen zu regleichen; geb. 345 zu Tagaste in Numidien, † als Bischof zu Hippo Regius 130. Seine vielseitige Polemik gegen die Manichder, Pelagianer, Donatisten ilk einen grossen Theil seiner Schriften aus. Ausführliches Verzeichniss deralbem und der Ausgg. bei Schönemann T. II, p. 8 ss. A) Philosophichen Inhalts: contra Academicos — de vita beata — de ordine II — solilomia II — de immortalitate animae etc. B) Polemische Schriften: a) gem die Manichäer: de moribus ecclesiae cathol. et Manichaeorum II — de bero arbitrio III — de Genesi contra Manich. — de Genesi ad litteram XII - de vera religione — de utilitate credendi — de fide et symbolo etc.; b) geen die Pelagianer und Semipelagianer: (meist im X. Bd. der Bened. Ausg.) e gestis Pelagii — de peccatorum meritis et remissione — de natura et gratia de perfectione justitiae hominis — de gratia Christi et de peccato originali - contra duas epistolas Pelagianorum — contra Julian. libb. VI — de gratia t libero arbitrio — de correptione et gratia — de praedestinatione Sanctorum - de dono perseverantiae — contra secundam Juliani responsionem, opus imerfectum; c) gegen die Donatisten: (im IX. Bd.) contra Parmenianum III e beptismo VII — contra litteras Petiliani III — ep. ad Catholicos (de uniate ecclesiae) etc. C) Dogmatische Schriften: de civitate Dei ad Marcellin. libb. XXII (\* Handausg. Lips. Tauchnitz 1825. II. 8.) — de doctrina christiana libb. IV - Enchiridion ad Laurentium s. de fide, spe et caritate **fide** — de trinitate XV. D) Praktische (de catechizandis rudibus). E) kegetische Schrift en, Briefe, Sermone u. s. w. Ausgaben: cura Erasmi, les. 1529. X. 1543. 1556. 1569 in XI. Die \*Benedictiner, Par. 1679--1701. XI in 8 Voll.). Antwerpen 1700—1703. XI. fol. Append. von Clericus, ib. 1703. ol. J. B. Albrizzi, Ven. 1729—1735. XII. fol. 1756—1769. XVIII. 4. Opp. omnia, uppl. ed. Hier. Vignier, Par. 1654. 1655. II. fol. Vgl. \* Wiggers, pragmatische Darstellung des Augustinismus und Pelagianismus, Berl. 1821. Hamb. 1833. II. . \*Bindemann, der h. Augustin, Berl. 1841-55. II Bde. 8. Poujoulat, Gechichte des h. Augustinus; aus d. Fr. von Hurter, Schafh. 1847. II. Böhringer 4 3 8. 99 ff. Kling, in Herzogs Realenc. I, S. 616 ff. - "Es giebt keinen Kirhenlehrer der ältern Periode, welcher in Hinsicht des Geistes, der Grossartigbeit und Consequenz der Ansicht mit grösserem Rechte dem Origenes zur Seite pestellt werden könnte, als Augustin, keinen, welcher bei-aller Verschiedenheit ter Individualität und der Geistesrichtung so grosse Aehnlichkeit mit ihm hätte" Baser, DG. I, 2 S. 30, wo sich die weitere Parallele durchgeführt findet.

21 Joh. Cassian, Schüler des Chrysostomus, von Geburt wahrscheinlich ein Hagenbach, Dogmengesch. 5. Aufl.

Abendländer, Stifter des Semipelagianismus, † um 440. Schrieb: de instit. coenob. libb. XII; collationes Patrum XXIV; de incarnatione Christi adv. Nestorium, libb. VII. Ausgg.: ed. princ. Bas. 1485. Lugd. 1516. 8. Lips. 1783. Vgl. Wiggers, 2. Thl. und dessen diss. de Joanne Cassiano, Rost. 1824. 1825. L. F. Meier, Jean Cassien, Strasb. 1840.

- <sup>22</sup> Vincentius Lerinensis (Lirinensis), Mönch und Presbyter im Kloster auf der Insel Lerinum an der Küste von Gallia Narbonica, † um 450. Schrieb: Commonitoria duo pro catholicae fidei antiquitate et universitate adv. profanas omnium haereticorum novitates. Ausgg.: Jo. Costerii et Edm. Campioni, Col. 1600. 12. Denuo ed. Hersog, Vrastislav. 1839. Commonitor. adv. haeres. juxta editt. optim. recognitum notisque brev. illustratum a clerico dioecesis Augustanae, Aug. Vind. 1844. Vgl. Wiggers II, S. 208 ff. und Gengler, über die Regel des Vincenz, in der Tübinger Quartalschrift 1833, H. 1. Der Katholik 1837. 2. Heft.
- <sup>23</sup> Salvianus, aus Gallien, verfasste: adv. avaritiam libb. IV. Dogmatisch wichtig für die Lehre von der Vorsehung: de gubernatione Dei (de providentia). Ausge: Bas. 1550. \*Venet. (Balus) 1728. 8. (Zusammen mit Vinc. Lerin. Par. 1684. 8.)
- <sup>24</sup> Leo der Gr., röm. Bischof, † 461, besonders wichtig im monophysitischen Streite durch seinen Einfluss auf die chalcedonensischen Beschlüsse; verfasste Predigten und Briefe. Ed. I. Rom. 1479. Ibid. 1753—1755 cura P. Th. Cacciari. Vgl. J. J. Griesbach, loci theologici collecti ex Leone Magno (Opusc. T. I. ab init.). Arendt, Leo der Gr. und seine Zeit, Mains 1835. \*Perthel, Papet Leo's I. Leben und Lehren, ein Beitrag zur Kirchen- und Dogmengesch. Jena 1843. 8. Böhringer I, 4 S. 170 ff.
- <sup>25</sup> Prosper Aquitanus, schrieb mehreres gegen die Pelagianer: Carmen de ingratis u. a. Opp. von Jean Le Brun de Maret und Mangeant, Par. 1711. fol. Vgl. Wiggers II, S. 136 ff.
- <sup>28</sup> Gennadius, Presb. zu Massilien († ungef. 493), schrieb: de ecclesiastics dogmatibus. Ausg. von Elmenhorst, Hamb. 1616. 4.; auch in Augustins Werken (T. VIII).
- <sup>27</sup> Fulgentius, geb. 468 zu Telepte in Afrika, † 533 als Bischof ves Ruspe. Schrieb: contra objectiones Arianorum de remissione peccatorum ad Donatum de fide orthod. et de diversis erroribus haereticorum. Ausgabe von \*J. Sirmond, Par. 1623. fol. (Bibl. max. Patr. Lugdun. T. IX. p. 1.) Ven. 1742. fol.
- hauptet unter Theodorich 524) ist Verfasser mehrerer philos. Schriften, unter welchen die de consolatione philos. libb. V (in welcher sich nichts specifisch Christliches vorfindet) die bedeutendste ist. Bis auf die neuere Zeit hielt man Boëthius für einen Christen, und begnügte sich mit der Annahme, dass bei ihm antike Philosophie und christliche Theologie unvermittelt neben einander hergegangen seien, ohne dass die eine Denkweise die andere gestört hitts, wobei indessen schon Schleiermacher den Zweifel nicht unterdrücken konnts, "ob es dem Boëthius mit dem Christenthum rechter Ernst gewesen," Gesch. der Phil. S. 175. Die neuern Untersuchungen von F. Nitzsch, das System des Boëthius (Berlin 1860), gehen nun aber dahin, dass Boëthius aus der Zahl der christlichen und kirohlichen Schriftsteller für immer zu streichen ist. Die ihm zugeschriebenen dogmatischen Schriften, die allerdings für die DG. nicht ohne Bedeutung sind (1. de trinitate; 2. utrum pater et filius ac spiritus de divinitate substantialiter praedicentur 3. de persona et natura, contra Eutychem et Nesto-

rium; 4. fidei confessio s. brevis fidei christianae complexio) sind von andern Verfassern, die der Zeit nach auseinander liegen, möglicherweise aber doch sämmtlich aoch dieser Periode angehören.

Gregor der Gr., röm. Bischof 590, † 604. Mit ihm schliessen die Protestanten gewöhnlich, aber willkürlich genug, die Zeit der Patristik. Opp. Par. 1675. Venet. 1768—1776. Vgl. Wiggers, de Gregorio Magno ejusque placitis anthropologicis comment. I. 1838. 4. \*G. J. Th. Lau, Gregor I. der Gr. nach seinem Leben und seiner Lehre, Lpz. 1845. Böhringer I, 4 S. 310 ff.

\*\*\* Isidorus Hispalensis, † 633, hat schon vor Joh. Damascenus den Versich einer systematischen Zusammenstellung der Kirchenlehre gemacht, doch mehr auf compilatorische Weise: Sententiarum sive de summo bono libri III. Opp. ed. Faust Arevalo, Rom. 1797. VII. 4. Ausserdem schrieb er einige selbstständige dogmat. Werke: Liber quaestionum sive expositionis sacramentorum — de natura rerum — exhortat. ad poenitentiam — de ecclesiasticis officiis — sach mehreres Historische, Kirchenrechtliche, Asketische, vorzüglich Originum ive Etymologiarum libri XX (ed. Otto, Lips. 1833). Oudin, comment. Vol. I, p. 1562 – 1596.

## **§**. 83.

Die morgenländische Kirche des vierten bis sechsten Jahrhunderts.

### Alexandrinische und antiochenische Schule.

F. Manter, über die antiochenische Schule, in Stäudlins und Tzschirners Archiv 1, 1 S. 1 ff.
Beur, DG. I, 2 S. 10 ff.

Wenn in der vorigen Periode die Schule von Alexandrien die Vertreterin und Pflegerin eines geistig lebendigen Christenthums und einer über die sinnlich populäre Auffassung hinausstrebenden idealistischen Theologie war, so schlägt jetzt der ägyptische Dogmatismus dieser Periode in das Gegentheil eines compacten Realismus um, und die Schule von Antiochien nimmt der frühern alexandrinischen Schule die Aufgabe ab, eine freisinnigere Theologie gegen die Rohheit handfester Polemik zu vertheidigen, wofür freilich auch ihre Lehrer mit einem Origenes das Schicksal der Verketzerung zu theilen haben. Uebrigens unterscheidet sich die antiochenische Schule vortheilhaft von der frühern alexandrinischen durch die von einer willkürlichen Allegorie sich fern haltende grammatische Auslegungsweise, um die sie sich grosse Verdienste erworben, wodurch sie sich aber auch hier und da den Vorwurf einer zu weit getriebenen Nüchternheit zugezogen hat.

Die veränderte Stellung der Zeit der klassischen Litteratur, welche von Vielen als unverträglich mit dem christlichen Geiste gehalten wurde (Traum des Hieronymus in der epist. ad Eustachium, vgl. *Ullmann*, Gregor von Naz. S. 543), konnte nur nachtheilig auf die Unbefangenheit der Exegese wirken. Wo aber diese fehlte, konnte der Gewinn, den die christliche Theologie aus der an dem christlichen Bewusstsein erstarkten Speculation zog, nur ein bedingter sein.

## 8.84.

## Die abendländische Kirche. Augustinismus.

Um dieselbe Zeit tritt mit Augustin in der Geschichte der Dogmatik der wichtige Wendepunkt ein, von dem an das Abendland in dogmatischer Hinsicht wichtiger zu werden beginnt als das Morgenland, das sich zuletzt in den christologischen und Bilderstreitigkeiten erschöpft. Damit gewinnt aber auch der schon früher in der abendländischen Kirche repräsentirte (punischrömische) Realismus allmählig das Uebergewicht über den hellenischen Idealismus der frühern Zeit, und der Aristotelismus verdrängt den Platonismus. Augustin verschliesst bereits in seiner Theologie die Keime zweier Systeme, welche mehr als ein Jahrtausend später mit einander in Kampf treten: das System des Katholicismus in seiner Lehre von der Kirche (den Donatisten gegenüber), und das System des evangelischen Protestantismus in seiner Lehre von der Sünde, der Gnade und Prädestination (gegenüber den Pelagianern). Beides aber ist in seiner Individualität organisch verbunden und sowohl in seinen persönlichen Schicksalen und Lebenserfahrungen, als auch in seiner Stellung zur Kirche und den Gegnern derselben begründet.

Vgl. hierüber ganz besonders Neander, DG. S. 272 ff.

## §. 85.

## Die Häresien.

Von den natürlichen Häresien der vorigen Periode kann die ebionitisch-judaisirende als gänzlich überwunden betrachtet werden 1; dagegen setzte sich das gnostisch-antijudaisirende Element nur un so starrer in dem Manichäismus fest, der sich als ein in sich abgeschlossenes dualistisches Religionssystem dem Christenthum zur Seite pflanzt und seinem ganzen Wesen nach der noch nicht überwundenen heidnisch-orientalischen Weltanschauung angehört 2. Als eine durch den Manichäismus modificirte Fortsetzung des Gnosticismus ist das System der Priscillianisten zu betrachten, das im vierten Jahrhundert im Abendlande sich zu verbreiten sucht, aber gewaltsam unterdrückt wird 3. Auch die Paulicianer, obwohl sie, zunächst von einem mehr praktischen Bedürfniss getrieben, auf das einfache biblisch-apostolische Christenthum zurückzugehen schienen, lehnten sich an gnostisch-manichäische Vorstellungen an 4. Von diesen, auf dem ältern Stamme fortwuchernden gnostischen Verzweigungen, die erst in der folgenden Periode zu höherer Bedeutung gelangen, unterscheiden sich auf das Bestimmteste die in Folge der dogmatischen Streitigkeiten entstandenen Häresien, welche durch die Gegensätze, die sie darstellen, wesentlich auf die Dogmenbestimmung der Kirche gewirkt und dieselbe als Vermittlung herbeigeführt haben. Hierher gehören die im Kampfe mit einer dialektischen Behandlung der einzelnen Glaubenslehren entstandenen und wesentlich auf die Dogmenbestimmung einwirkenden Häresien dieser Periode: 1) die sabellianisch-samosatenische mit ihrem Gegensatz, der arianischen und deren Verzweigungen (längere Zeit nach ihrer Verdammung von den Gothen, Burgundern und Vandalen gepflegt); 2) die pelagianische, welche nie eine für sich bestehende Secte zu bilden vermochte, sondern sich vielmehr unter der willkürlich gemilderten Form des Semipelagianiemus eine Hinterthüre vorbehielt, um immer wieder in die Kirche einzudringen, aus der die strengern Bestimmungen sie hinausgewiesen hatten; 3) die nestorianische mit ihrem Gegensatze, der menophysitischen und monotheletischen, von welchen die erste nach ihrer Niederlage die Gemeinden der chaldzischen und der Thomaschristen in Asien um sich sammelte, die zweite unter den Jakobiten und Kopten, und die dritte unter den Maroniten ihr kümmerliches Dasein bis auf die Gegenwart fortfristete 5.

- <sup>1</sup> Dem Sabellianismus liegt zwar ebensosehr eine judaisirende Ansicht zum Grunde, als dem Arianismus eine heidnische; doch tritt hier das Jüdische nicht mehr an die Nationalität gebunden auf, wie im Ebionitismus. Der ganze Gegensatz beschlägt doch mehr die dialektische Gedankenbildung, als die ursprünglich religiöse Anschauungsweise. Auch die Werkheiligkeit des Pelagianismus hat Aehnlichkeit mit dem Judenthum; aber ihren volksthümlichen Ursprung hat sie nicht von daher.
- <sup>2</sup> Von dem Gnosticismus unterscheidet sich der Manichäismus durch den vollendetern Dualismus, womit auch die starre, feste Gestalt desselben zusammenhängt, während der Gnosticismus in eine Menge von Aesten und Zweigen sich gliedert, und überhaupt eine grössere Beweglichkeit verräth. Auch hat der Manichäismus noch weniger Erinnerungen an das historische Christenthum, als der Gnosticismus; vielmehr ruht er auf einer eigenen, dem Christenthum in einzelnen Formen nachgebildeten historischen Grundlage, und bildet daher eher (wie der spätere Mahometanismus) ein eigenes Religionssystem als eine Secte. Vgl. Beausobre, histoire de Manichée et du Manichéisme, Amst. 1734. 2 Vol. 4. \*Baur, das manichäische Religionssystem, Tüb. 1831. und DG. I, 2 S. 33 ff. F. Trechsel, über den Kanon, die Kritik und Exegese der Manichäer, Bern 1832. F. E. Colditz, die Entstehung des manichäischen Religionssystems, Lpz. 1837. (Zusammenstellung mit den indischen, zoroastrischen u. a. Religionssystemen.)
- <sup>2</sup> Ueber die Geschichte der Priscillianisten, die für die Kirchengeschichte wichtiger ist als für die Dogmengeschichte, weil sie das erste Beispiel einer Ketzerverfolgung durchs Schwert darbietet, vgl. Sulp. Sev. hist. sacr. II, 46—51. Neander, KG. II, 3 S. 1486 ff. Baumg.-Crus. I, S. 292 ff. J. H. B. Lübbert, de haeresi Priscillianistarum, Havn. 1840. † Mandernach, Gesch. des Priscillianismus, Trier 1851. Vogel in Herzogs Realencyklopädie XII, S. 194.
  - 4 Das Weitere s. bei Fr. Schmid, historia Paulicianorum orientalium, Havn.

1826. Abhandl. in Winers und Engelhardts Journal 1827. Bd. VII, St. 1 und 2. Gieseler, in Studien und Kritiken 1829. II, 1. Neander, KG. III, S. 494 ff. Quellen: Petri Siculi (um 876) historia Manichaeorum, gr. et lat. ed. M. Raderus, Ingolst. 1604. 4., neu herausgegeben mit latein. Uebersetzung von J. C. L. Gieseler, Gött. 1846. 4. Photius adv. Paulianistas s. rec. Manichaeorum libb. IV in Gallandii bibl. PP. T. XIII, p. 603 ss. Auf die nicht zu übersehenden Unterschiede zwischen den Paulicianern und den Manichäern weist C. Schmidt hin, in Herzogs Realenc. XI, S. 230.

<sup>5</sup> Ueber alle diese dem Entwicklungsgange dieser Periode eigenthümlich angehörigen Häresien siehe die specielle Dogmengeschichte, und über den änsern Gang der Streitigkeiten die Lehrbücher der Kirchengeschichte.

## **§**. 86.

## Eintheilung des Stoffes.

Rücksichtlich des dogmatischen Stoffes ist in dieser Periode ein Doppeltes zu unterscheiden: 1) die Dogmen, welche recht eigentlich durch den Streit mit den letztgenannten Häresien ausgebildet, und 2) die, welche mehr der ruhigen Entwicklung überlassen wurden.

In die erste Klasse gehören demnach die Theologie im engern Sinne (die Lehre von der Trinität), die Christologie und die Anthropologie, welche sämmtlich aus diesem Kampfe hervorgingen; in die letzte diejenigen Theile der Theologie, welche mehr das Wesen Gottes an sich, die Schöpfung, Weltregierung u. s. w., sowie die Lehre der Kirche, von den Sacramenten und die Eschatologie berühren, obwohl eine Wirkung des Einen auf das Andere nicht zu verkennen ist. Wir halten es aber für zweckmässig, die erste Klasse von Dogmes als den eigentlich polemisch bewegten Theil voranzustellen und ihm den nehr akroamatischen nachfolgen zu lassen. Der erste zerfällt uns aber wieder in zwei Abschnitte, in den theologisch-christologischen, für welchen besonders des Morgenland den Schauplatz bildet, und in den anthropologischen, der sich vorzugsweise im Abendlande bewegt.

## B. Specielle Dogmengeschichte der zweiten Periode.

#### I. KLASSE.

Kirchliche Lehrbestimmungen im Kampfe mit den Häresien. (Polemischer Theil.)

#### I. ABTHEILUNG.

Theologisch-christologische Bestimmungen.

a. Theologie im engern Sinne.

**§**. 87.

Die Hypostasirung und Subordination des Sohnes.

Lactanz. Dionys von Alexandrien und die Origenisten.

Die unbestimmte Benennung Logos, die schon von den Alten chwankend bald als Wort, bald als Weisheit (Vernunft, Geist) geasst wurde, wie denn auch noch auf der Grenze unserer Periode actans λόγος und πνεῦμα als identisch fasst 1, wurde seit Origenes mmer mehr vermieden, und dafür der Ausdruck Sohn, der in der schrift zunächst von der menschlichen Persönlichkeit Christi in hrer historischen Erscheinung gebraucht wird, auch auf die zweite 'erson der Gottheit (vor der Menschwerdung) übertragen, die sich lie Schüler des Origenes 2, gemäss der Denkweise ihres Lehrers, de eine besondere, jedoch dem Vater untergeordnete Hypostase lachten. So Dionys von Alexandrien, der sich aber gegen seinen Namensverwandten zu Rom dadurch zu vertheidigen suchte, dass r der Lehre eine mildere Deutung gab 3. Die beiden Elemente ler origenistischen Lehre hatten nun aber das eigene Schicksal, lass das Eine, die Hypostasirung des Sohnes, gegen den Sabellinismus festgehalten und zur orthodoxen Lehre erhoben, das Anlere aber, die Unterordnung, in dem Arianismus verdammt wurde, o dass der Origenismus auf der einen Seite einen Sieg feierte, inf der andern eine Niederlage erlitt, wodurch er sich aber gerade Is ein nothwendiges Glied in der Kette und als Uebergangsmonent erweist.

<sup>1</sup> Die Theologie des Lactanz steht überhaupt als eine isolirte Erscheinung la in unserer Periode, wie sie denn auch von je im Geruche der Heterodoxie tand. (Ueber seine vorwaltend ethische Tendenz s. Dorner S. 777.) Nachdem Lactanz inst. div. IV, c. 8 gegen eine grobsinnliche Auffassung ex connubio se permistione feminae alicujus sich erklärt hatte, geht er auf die menschliche

Bedeutung des Wortes (sermo) zurück: Sermo est spiritus cum voce aliquid significante prolatus. Und eben dadurch unterscheidet sich der Sohn von den Engeln, dass er nicht blos spiritus (Hauch, Wind), sondern zugleich (geistiges) Wort ist. Die Engel gehen nur als taciti spiritus aus Gott hervor, wie etwa der Odem aus der Nase des Menschen, während der Sohn ein Hauch aus Gottes Mund ist, mit einem articulirten Laute; daher auch die Identität von Sermo und Verbum Dei, quia Deus procedentem de ore suo vocalem spiritum, quem non utero, sed mente conceperat, inexcogitabili quadam majestatis suae virtute ac potentia in effigiem, quae proprio sensu ac sapientia vigeat, comprehendit. Indessen ist auch ein Unterschied zwischen dem Worte (Sohn) Gottes und unsern Worten. Unsere Worte, wenn sie gleich mit der Luft sich mischen, vergehen wieder, und gleichwohl können schon wir dieselben durch Schrift verewigen — quanto magis Dei vocem credendum est et manere in aeternum et sensu ac virtute comitari, quam de Deo Patre tamquam rivus de fonte traduxerit. Dem Lactanz ist eine Trinität noch so fremd, dass er nicht sowell dem Vorwurf von drei Göttern, als von swei begegnen zu müssen glaubt, obwohl er bereits, um diese Zweieinigkeit zu rechtfertigen, dieselben Ausdrücke gebraucht, deren sich die Orthodoxie früher oder später zur Rechtfertigung der Dreieinigkeitslehre bediente: Cum dicimus Deum Patrem et Deum Filium, non diversum dicimus, nec utrumque secernimus: quod nec Pater a Filio potest, nec Filius a Patre secerni, siquidem nec Pater sine Filio potest nuncupari. nec Filius potest sine Patre generari. Cum igitur et Pater Filium faciat et Filius Patrem, una utrique mens, unus spiritus, una substantia est. Dans kommt er aber wieder auf die frühern Bilder zurück von Quell und Flux. von der Sonne und dem Strahl, und noch gewagter (ganz arianisch) ist das Bild von einem irdischen Sohne, der im Hause des Vaters wohnt und mit ihm alles gemein hat, so dass das Haus sowohl den Namen des Vaters, als den des Sohnes führt. Vgl. Pressel, in Herzogs Realenc. VIII, S. 160.

<sup>2</sup> So wird dem Pierius, dem Lehrer des Pamphilus von Cäsarea, von Photius (cod. 119) vorgeworfen, er habe gesagt, Vater und Sohn seien zwei οὐσίαι καὶ φύσεις. Gleichwohl habe er εὐσερῶς gelehrt, indem er diese Worte im Sinne von ὑποστάσεις gebrauche; das πνεϋμα aber setze er δυσσερῶς unter Vater und Sohn. Desgleichen wird Theognostus (um 280) beschuldigt, dass er den Sohn für ein κτίσμα gehalten, was indessen nicht ganz zu den übrigen (mehr orthodoxen) Behauptungen des Mannes stimmt (Phot. cod. 106), vgl. Dorner S. 723 ff. Es gab sogar origenistische Schüler, die eher zum Sabellianismus hinneigten, wie Gregorius Thaumaturgus, der (nach Basil. ep. 219, 5) gelehrt hatte, πατέρα καὶ υἱὸν ἐπινοία μὲν εἰναι δύο, ὑποστάσει δὲ ἔν. Vgl. indessen Gieseler, DG. S. 147 f. Methodius von Patara vermied das Wort ὁμοούσισς, insofern es auf den präexistenten Sohn geht, scheint aber gleichwohl die ewige Präexistenz des Sohnes, wenn auch nicht in der origenistischen Form, angenommen zu haben, vgl. Opp. ed. Combesis (Par. 1644) p. 283—474, und Dorner a. a. O.

3 Es zeigte sich dies namentlich bei der Bestreitung des Sabellius (s. den folg. §.) von Seiten des Dionys. Von seinem an den römischen Bischof gerichteten ἐλεγχος καὶ ἀπολογία libb. IV finden sich Fragmente bei Athanasius (περὶ Διονυσίου τοῦ ἐπ. Δλ. liber, Opp. I, p. 243) und Basilius, gesammelt von Coustant in seinen epistt. Rom. Pontt. b. Galland, T. IV, p. 495. S. Gieseler, KG. I, S. 244. Neander I, 3 S. 1037. Münscher, v. C. S. 197—200. Schleiermacher (s. d. folg. §.) S. 402 ff. Dionys wurde (nach Athanasius p. 246) beschuldigt, in einem Brief an Euphranor und Ammonius das Verhältniss des

Vaters zum Sohn dem des Weingärtners zum Weinstock, des Schiffbauers zum Schiff verglichen zu haben u. s. w. Nach den Arianern (bei Athan. p. 253) soll er sogar wie sie gelehrt haben: Οὐκ ἀεὶ ἢν ὁ θεὸς πατὴρ, οὐκ ἀεὶ ἢν ὁ wiog. «λλι ο μέν θεός ην χωρίς του λόγου αύτος δε ο υίος ουκ ην πρίν γεννηθή. dll' ήν ποτε ότε ούκ ήν, ού γαο ατδιός έστιν, αλλ' υστερον επιγέγονεν. Er mannte den Sohn auch ξένος κατ' οὐσίαν τοῦ πατρός. Vgl. die entgegengesetzten Aeusserungen bei Athan. p. 254. Der römische Bischof drang dagegen (nicht ohne Anstreifen an den Sabellianismus, vgl. Dorner S. 754)\*) auf das Bekenntniss der Homousie, welche sich am Ende der alexandrinische Bischof gefallen liess, ob er gleich den Ausdruck weder in der Bibel, noch in dem bisherigen kirchlichen Sprachgebrauche begründet glaubte. Spätere orthodoxe Lehrer (wie Athanasius) entschuldigten den alexandrinischen Dionys damit, dass er jeme anstössigen Bilder blos zar' οἰχονομίαν gebraucht habe, und dass sie eben aus seiner anti-sabellianischen Stellung zu begreifen seien (Athan. p. 246 a.), a. dagegen Löffler, kleine Schriften Bd. I, S. 114 ff. (bei Heinichen zu Esseb. Bd. I, S. 306). Man kann freilich das geltend machen, dass Dionys mehr eine praktische als speculative Natur, und dass seine Grundrichtung und Intention eine von der des Arius verschiedene war. Der Satz von der Subordination, der im arianischen System zum Mittelpunkt ward, ist für ihn nur cine "schiefe und übereilte Folgerung aus dem Unterschiede, der zwischen dem Vater und dem Sohn sein müsse" s. Dorner S. 743 ff. Vgl. indessen Baur, DG. S. 487.

## §. 88.

#### Die Homousie des Sohnes mit dem Vater auf Kosten des Hypostasenunterschiedes.

#### (Sabellianismus und Samosatenismus.)

Ch. Wermii historia Sabelliana, Francof. et Lips, 1696. 8. \*Schleiermacher, über den Gegensats zwichen der sabellianischen und athanasianischen Vorstellung von der Trinität (Berlin. theol. Zeitschr. 1872, 3. Hft.). Lange, der Sabellianismus in seiner ursprünglichen Bedeutang (Iligens Zeitschr. für hist. Theol. III, 2. 3). J. G. Fenerlin, de haeresi Pauli Samos. 1741. 4. J. G. Ehrlich, de erroribus Pauli Samos. Lips. 1745. 4. Schwab, de Pauli Sam. vita atque doctrina. Diss. inaug. 1839. Trechsel in Herzogs Realenc. XI, S. 249.

Im Anschluss an die frühere Gestalt des Monarchianismus, welche in der vorigen Periode durch Praxeas, Noët uud Beryll vertreten war, und im Gegensatze gegen den Origenismus behauptete Sabellius, Presbyter von Ptolemais in der Mitte des 3. Jahrhunderts, dass die Benennungen Vater, Sohn und Geist blosse Erscheinungsformen und Benennungsweisen einer und derselben Gottheit seien, und verwandelte sonach den objectiven, realistischen Personalunterschied (Wesenstrinität) in einen blos subjectiven, modalistischen (Offenbarungstrias); wobei er sich zur Verdeutlichung der Sache verschiedener, von den Gegnern auch wohl gemissdeuteter Bilder,

<sup>\*)</sup> Als Mittelglied kommt hier Zeno von Verona (um die Zeit des Origenes u. Cyprian) in Betracht (hom. I über die Genes. in Bibl. max. PP. Tom. III, p. 356 ss.), welcher Vater und Sohn mit swei Meeren vergleicht, die durch eine Meerenge verbunden werden, vgl. Derner S. 754 ff.

aber auch zugleich solcher Ausdrücke bediente, die nachher in die orthodoxe Terminologie übergingen 1. Dadurch wurde zwar auf der einen Seite die Unterordnung des Sohnes unter den Vater vermieden, und die Gottheit, die in Christo sich manifestirte, als die Gottheit schlechthin gefasst; aber indem die Personalität des Sohnes dabei vernichtet wurde, erhielt diese unmittelbare Gottesoffenbarung in Christo einen pantheistischen Anstrich, da mit dem Aufhören der endlichen Erscheinung Christi auch der Sohn aufhörte, als ein solcher zu sein. — Die Lehre des Paul von Samosats darf nicht, wie früher geschehen ist, mit der des Sabellius identificirt werden: sie nähert sich vielmehr wieder der frühern (alogischen) eines Artemon und Theodotus, die in Beziehung auf das Christologische eher eine deistische, als eine pantheistische su nennen ist 2.

<sup>1</sup> Euseb. VII, 6. Epiph. haer. 62. Athan. contra Arian. IV, 2 u. a. St. Basil. ep. 210. 214. 235. Theodoret fab. haer. II, 9. Nach Epiph. lehrte Sabellius, es seien ἐν μιᾳ ὑποστάσει τρεὶς ἐνέμγειαι (ὀνομασίαι, ὀνόματα), und machte dies durch Bilder deutlich, theils durch die menschliche Trias von Leib, Seels und Geist, theils durch das Leuchtende (φωτιστιχόν), das Wärmende (τὸ 🖦 πον) und die Rundung (τὸ περιφερείας σχημα) der Sonne. Wie weit er aber jedes dieser Merkmale auf die Personen vertheilt und die Analogie des Einzelnen durchgeführt habe? lässt sich schwer bestimmen. So diente ihm ja auch (nach Athan. IV, 25) die Mannigfaltigkeit der Gnadengaben bei dem einen Geiste als Bild der Trinität. Das Objective an der Sache bestand ihm in der göttlichen Oekonomie, in den Offenbarungsweisen Gottes an die Menschheit. So heisst Gott in Beziehung auf die Gesetzgebung Vater, in Beziehung auf die Erlösung Sohn, in Beziehung auf die Inspiration der Apostel und die Beseelung der Gläubigen heiliger Geist; daher der Vorwurf der Orthodoxen (Athan. 25. Bas. ep. 210. 214. 235. tract. in Joh. §. 3), Sabellius habe die Trinitätslehre lediglich auf die diesseitigen Bedürfnisse (πρὸς τὰς ἐκάστοτε χρείας) beschränkt. Das Offenbarwerden Gottes in diesen drei verschiedenen Erscheinungsformen bezeichnet er (nach Athan. IV, 13) als ein πλατύνεσθαι, ἐπτείνεσθαι (Bild des ausgestreckten und zurückgezogenen Armes). Wie weit er nun aber von diesen verschiedenen Erscheinungsformen die Monas, den αὐτόθεος, den er (Athan. de syn. 16) vioπάτως nannte, unterschieden, und in welches Verhältniss er diese Monas zu den Erscheinungsformen, namentlich zu der Person des Vaters, gesetzt habe, wird nicht ganz klar. Nach einigen Stellen (Athan. IV, 25) scheinen ihm die Begriffe πατής und μόνας zusammenzufallen, nach andern (IV, 13) hilft der als Monas bezeichnete Vater zugleich wieder mit die Trias bilden; vgl. Dorner S. 706 ff. Voigt, Athan. S. 268, sucht (gegen Schleiermacher, Baur u. A.) wieder geltend zu machen, dass die Monas und der Vater dem Sab. in Eins zusammengefallen. Auch der Logos nimmt in dem sabellianischen System eine eigene Stelle ein. Während die sabell. Trinität erst innerhalb der Weltschöpfung ihre Bedeutung hat, kommt die Weltschöpfung durch den Logos zu Stande, der, wie bei den Aelteren, als ενδιάθετος und προφορικός gefasst wird, s. Dorner S. 711 ff. So ist nach Sab. Gott unwirksam als Schweigender, wirksam als Sprechender (nach Athan. IV, 11). Ueber das Ganze, sowie über 

L. S. W. siehe Schleiermacher a. a. O. Baumg.-Crus. I, 1 S. 200 ff. Neander, KG. I, 3 S. 1015 ff. u. DG. S. 175. Möhler, Athanas. der Gr. Th. I, S. 184 ff. und Voigt a. a. O. Was die zeitliche Erscheinung Christi in der Geschichte betrifft, so kann man sagen, dass diese von Sahellius nach ihrer theologischen Seite nicht verkürzt wird, indem Christus als die unmittelbare Gottesoffenbarung gefasst ist. Aber die Persönlichkeit Christi ist nur so lange eine solche, als sie diese historische Persönlichkeit ist. Weder hat sie Präexistenz, noch dancert sie als solche im Himmel fort, da der Strahl, der sich in Christum hineingesenkt hatte, wieder zu Gott zurückkehrt. Gleichwohl scheint Sabellius eine Wiederkunft Christi erwartet zu haben (Schleierm. S. 174). Ja, es mag sweifelhaft bleiben, ob er das Zurücktreten des Logos schon mit der Himmelfahrt oder erst mit der Vollendung des Reiches Gottes eintreten liess. Ueber die Berührungspunkte des Sabellianismus mit dem Ebionitismus s. Dorner S. 726. Nach Epiphanius (a. a. O.) hat sich die sabellianische Meinung besonders in Mesopotamien und in der Gegend von Rom verbreitet. Eine eigentliche Secte der Sabellianer hat es nicht gegeben.

<sup>2</sup> Paul, ein Syrer, 260 Bischof von Antiochien, ward seit 264 auf mehreren Synoden als Ketzer verklagt\*), und endlich (269-272) entsetzt. Von seiner Disputation mit dem Presbyter Malchion s. ein Fragm. bei Mansi T. I, p. 1001 ss. Vgl. die verschiedenen Relationen von Epiph. 65, 1 und Euseb. VII, 27, und die ziemlich abweichenden Urtheile der Dogmenhistoriker über seine Stellung zum Sabellianismus oder zum artemonitischen Unitarismus (Eus. V, 28 ab init.): Schleierm. S. 389 ff. Baumg.-Crus. I, S. 204. Augusti S. 59. Meier, DG. S. 74 f. Dorner S. 510. Baur, DG. S. 477 ff. Der Unterschied lässt sich dahin bestimmen, dass Sabellius die ganze Substanz des göttlichen Wesens, Paul dagegen nur eine einzelne göttliche Kraft sich in Christo niederlassend gedacht hat; womit übereinstimmend Trechsel (Gesch. des Antitrinitarismus I, S. 61) den Samosatenismus "das verstandesmässige Correlat des Sabellianismus" nennt. Das Göttliche tritt mit dem Menschen nur in äusserliche Berührung, streift es nur an der Oberfläche, während dagegen das Menschliche mehr zu seinem Rechte kommt, als bei Sabellius. Mit andern Worten: "In dem Menschen Jesus wie er von unten her wirkte, wohnte von oben herab der göttliche Logos, und in noch höherem Grade als in den Propheten und in Moses war die göttliche Weisheit in Christus als einem Tempel Gottes" Baur S. 478. Uebrigens lässt sich von der eiteln Gesinnung des Mannes kein ernstes und consequentes dogmatisches Streben erwarten; und wenn auch der Vorwurf, dass er aus Gefälligkeit gegen Zenobia jüdische Irrthümer gehegt habe, sich als ein ungegründeter darstellt (Neander I, 3 S. 1009), so mochte sich doch ein gewisser Anstrich von vornehmthuender Freigeisterei und die eitle Anmaassung, über den Parteien zu stehen, mit seinem prunksüchtigen Wesen ebensowohl vertragen, als zu andern Zeiten und unter andern Umständen eine sufgeputzte Orthodoxie sich damit vertragen lernt. Auch um eine Häresie zu bilden, ist theologischer Charakter erforderlich; die Frivolität hängt sich dieser oder jener Partei von aussen an. Jedenfalls ist es falsch, die Benennungen Sabellianismus und Samosatenismus promiscue zu gebrauchen. Vielmehr bilden sie theilweise einen Gegensatz, wie Baur a. a. O. S. 493 richtig zeigt. In der Regel hiessen die, welche den Personalunterschied aufhoben, im Occident Πατριπασσιανοί, im Orient Σαβελλιανοί. Vgl. Athan. de synod. 25, 7.

<sup>\*)</sup> Ueber die beiden antiochen. Synoden (265 u. 270) vgl. Derner S. 769.

**§**. 89.

Die Unterordnung des Sohnes unter den Vater und die Unterscheidung der Personen im Arianismus.

Im strengsten Gegensatze gegen die sabellianische Vorstellung entwickelte sich die arianische, welche bei der objectiven Unterscheidung der Personen die Unterordnung der einen unter die andere, und zwar zunächst des Sohnes unter den Vater, so weit trieb, dass ersterer als Geschöpf des letztern erschien. Die so vorgetragene Meinung des Presbyter Arius zu Alexandrien i fand bei dem dortigen Bischof Alexander den lebhaftesten Widerspruch i aus diesem anfänglichen Privatstreite entwickelte sich ein Kampf, der mehr als alle bisherigen Streitigkeiten in die Geschichte der Dogmen eingriff und das Signal zu einer unabsehbaren Reihe von weitern Kämpfen gab.

1 Quellen: Arii epist. ad Euseb. Nicomed. bei Epiph. haer. 69, §. 6. Theodoret hist. cccles. I, 4. Epist. ad Alex. bei Athan. de synodis Arim. et Seleuc. c. 16 und ep. haer. 69, §. 7. Des Arius Schrift Oalela ist bis auf die Fragmente bei Athan. verloren gegangen. — Nach epist. ad Eus. war seine Meinung: "Or: ό υίδς ουκ έστιν αγέννητος, ούθε μέρος αγεννήτου κατ' ούθένα τρόπον, αλλ' ουτε εξ ύποχειμένου τινός, αλλ' ότι θελήματι και βουλή ύπέστη πρό χρόνων και πρό αιώ νων, πλήρης θεός, μονογενής άναλλοίωτος, και πρίν γεννηθή ήτοι κτισθή ήτοι όρισθη η θεμελιωθη, ούκ ην αγέννητος γαρ ούκ ην. Diese letzte Negative steht ihm fest, während er sich im Vorigen abmüht, einen genügenden Ausdruck zu finden. "Darum werden wir verfolgt," heisst es weiter, "dass wir dem Sohn einen Anfang zuschreiben, während wir von Gott lehren, er sei avagyos. Wenn wir sagen, ὅτι ἐξ οὐκ ὄντων ἐστίν, so geschieht es, weil er kein Theil Gottes ist, auch nicht aus etwas schon Vorhandenem gebildet" (also gegen eine Emanation oder gegen eine Schöpfung aus der Materie). Vgl. den Brief an Alex. a. a. O. wo er seine Lehre besonders gegen die valentinische Meinung von einer mooβολή, ferner gegen die manichäische Vorstellung von einem μέρος, sowie endlich gegen die sabellianische vertheidigt und dieselben Sätze fast gleichlautend wie im vorigen Briefe wiederholt. Dieselben Ansichten finden sich noch stärker ausgedrückt in den Fragmenten aus der Thalia (bei Athan. contra Arian. orat. I, §. 9): Oux dei à beàs marno no, all' votepor yégover oux del no à υίος, ου γάρ ην πρίν γεννηθή ουκ έστιν έκ του πατρός, άλλ' έξ ουκ όντων ύπέστη καὶ αὐτός οὖκ έστιν ίδιος τῆς οὐσίας τοῦ πατρός. Κτίσμα γάρ έστι και ποίημα, και ουκ έστιν άληθινός θεός ό Χριστός, άλλα μετοχή και αὐτός έθεοποιήθη. Οὐχ οἰδε τὸν πατέρα ἀχριβῶς ὁ υίὸς, οὖτε ὁρῷ ὁ λόγος τὸν πατέρα τελείως και ούτε συνιεί, ούτε γινώσκει ακριβώς ο λόγος τον πατέρα. οῦχ ἐστιν ὁ ἀληθινὸς και μόνος αὐτὸς τοῦ πατρὸς λόγος, ἀλλ' ὀνόματι μόνον λέγεται λόγος και σοφία, και χάριτι λέγεται υίος και δύναμις. ουκ έστιν άτρεπτος ως ο πατήρ, αλλά τρεπτός έστι φύσει, ως τα κτίσματα, και λείπει αὐτῷ εἰς κατάληψιν τοῦ γνῶναι τελείως τὸν πατέρα. Ebendaselbst §. 5: Είτα θελήσας ήμᾶς (ὁ θεὸς) δημιουργησαι, τότε δὲ πεποίηκεν ενα τινά καλ ωνόμασεν αὐτὸν λόγον και σοφίαν και υίὸν, ໃνα ήμας δι' αὐτοῦ δημιουργήση. Die bildliche Redeweise Joël 2, 25 (wo die Heuschrecken nach den LXX die grosse Kraft Gottes heissen) ist ihm hierfür Beweis. Vgl. Neander, KG. II,

2 S. 767 ff. u. DG. S. 299 ff. Dorner S. 849 ff. Baur, Trin.-Lehre S. 319 ff. Meier, Trin. S. 134 ff. "Arius repräsentirt die Reaction des gesunden Menschenverstandes gegen das Zurückgehen auf die Formen platonisirender Speculation" ebd. S. 137\*). Möhler (Athanasius Bd. I, S. 195 ff.) erklärt sich den Arianismus aus der abstracten (deistischen) Trennung von Gott und Welt. Darin sieht Baur (DG. I, 2 S. 159) nur die negative Seite des Arianismus. Diese ist es aber doch, welche auch von des Arius Anhängern festgehalten und suf dialektischem Wege weiter verfolgt worden ist.

2 Ueber Alexanders Meinung s. dessen Brief an den namensverwandten Bischof in Constantinopel bei Theodoret hist. eccles. I, 4, und das Circularschreiben ad Catholicos b. Socr. I, 6. Münscher, v. Cölln S. 203—206. Er führt seine Polemik vorzüglich aus dem johanneischen Prolog und zeigt, μετεξέ πατρὸς καὶ νίοῦ οὐδὲν είναι διάστημα. Vielmehr sind alle Zeiten und Zeiträume selbst vom Vater durch den Sohn geschaffen. Hätte der Sohn einen Anfang genommen, so wäre der Vater ἄλογος gewesen. Die Zeugung des Sohnes hat auch nichts gemein mit der Kindschaft bei den Gläubigen. Er ist der Sohn Gottes κατὰ φύσιν. Vgl. Schleiermacher, KG. S. 212.

## §. 90.

#### Hypostasirung und Homousie.

#### Nicäische Lehre.

Minacher, Untersuchung über den Sinn der nickischen Glaubensformel, in Henke's neuem Magasin VI, S. 334 ff. Walch, bibl. symb. vet. Leng. 1770. 8. p. 75 ss.

Nachdem Constantin der Grosse und die beiden Eusebe (von Casarea und Nikomedien) vergebens versucht hatten, die Streitenden zu versöhnen 1, wurde, besonders auf Anstifter des Bischofs Hosius von Corduba, die erste ökumenische Kirchenversammlung zu Nicäa (325) gehalten, auf welcher mit Beseitigung anderer, den Arianismus scheinbar begünstigender Formeln 2, eine Lehre festgesetzt wurde, in welcher die Wesensgleichheit (Homousie) des Sohnes mit dem Vater, und sein Verhältniss zu ihm als das des Gezengten zum Zeugenden als unverletzliches Dogma der katholischen Kirche bekannt wurde 3.

- <sup>1</sup> Vgl. epist. Constantini ad Alexandrum et Arium bei Euseb. vita Const. II, 64—72, und über die Vermittlungsversuche der Eusebe *Neander* a. a. O. 8. 783 ff.
- 2 Dahin gehört das Glaubensbekenntniss, welches Euseb von Cäsarea in Vorschlag brachte, Theodoret h. e. I, 11. Schon in diesem war der Ausdruck enthalten: Ο τοῦ θεοῦ λόγος, θεὸς ἐχ θεοῦ, qῶς ἐχ ψωτὸς, ζωὴ ἐχ ζωῆς, πρωτότοκος πάσης κτίσεως, πρὸ πάντων τῶν αἰώνων ἐχ τοῦ πατρὸς γεγεννημένος. Nach Athan. de decret. syn. Nic. 20 wollte man zuerst nur festsetzen, dass

<sup>\*) 80</sup> bestritt Arius an der Lehre des Origenes die speculative Seite von der ewigen Zengung, während er die von der Unterordnung unter den Vater sich aneignete, vgl. Gieseler, 116. S. 308. u. Neander, DG. S. 300: "Die tiefe Idee, welche Origenes ausgesprachen ron der ewigen amfangslosen Zeugung des Sohnes, blieb seinem hausbackenen Verstande unfassich."

der Sohn Gottes sei είχων τοῦ πατρός, δμοιός τε και απαράλλακτος κατά πάντα τῷ πατρί και ἄτρεπτος και ἀεί, και ἐν αὐτῷ είναι ἀδιαιρέτως.

<sup>3</sup> Πιστεύομεν εἰς ἕνα Θεὸν, πατέρα παντοκράτορα, πάντων όρατῶν τε καὶ ἀοράτων ποιητήν. Καὶ εἰς ἕνα κύριον Ἰησοῦν Χριστὸν τὸν υἱὸν τοῦ Θεοῦ, γεννηθέντα ἐκ τοῦ πατρὸς μονογενῆ, τουτέστιν ἐκ τῆς οὐσίας τοῦ πατρὸς, Θεὸν ἐκ Θεοῦ, μῶς ἐκ φωτὸς, Θεὸν ἀληθινὸν ἐκ Θεοῦ ἀληθινοῦ, γεννηθέντα οὐ ποιηθέντα, ὁ μοού σιον τῷ πατρὶ, διὶ οὖ τὰ πάντα ἐγένετο, τά τε ἐν τῷ οὐρανῷ καὶ τὰ ἐν τῆ γῆ, τὸν διὶ ἡμᾶς τοὺς ἀνθρώπους καὶ διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν κατελθόντα καὶ σαρκωθέντα καὶ ἐνανθρωπήσαντα, παθόντα καὶ ἀναστάντα τῷ τρίτη ἡμέρς ἀνελθόντα εἰς τοὺς οὐρανοὺς, καὶ ἐιχόμενον κρῖναι ζῶντας καὶ νεκρούς. Καὶ εἰς τὸ ἄγιον πνεῦμα. Τοὺς δὲ λέγοντας, ὅτι ἢν ποτε ὅτε οὐκ ἢν, καὶ πρὶν γεννηθήναι οὐκ ἢν, καὶ ὅτι ἐξ οὐκ ὄντων ἐγένετο, ἢ ἐξ ἐτέρας ὑποστάσεως ἢ οὐσίας φάσκοντας είναι, ἢ κτιστὸν ἢ τρεπτὸν ἢ ἀλλοιωτὸν τὸν υἰὸν τοῦ Θεοῦ, ἀναθεματίζει ἡ ἀγία καθολικὴ καὶ ἀποστολικὴ ἐκκλησία. Athan. epist. de decret. syn. Nic. — Eus. Caes. ep. ad Caesariens. — Socrat. I, 8. — Theodoret h. e. 1, 11. — Μῦπscher, ν. Cölln S. 207—209. Baur, Trin. S. 334 £. Μείετ S. 146 ff. Dorner S. 849.

Ueber die Erklärungen des ἐξ οὐσίας und des ὁμοούσιος s. Athan. ebend. a. a. O. Es wird schon jetzt unterschieden zwischen Gleichheit und Aehnlichkeit. Der Sohn ist dem Vater anders gleich, als wir durch Beobachtung der Gebote Gottes ihm ähnlich werden. Auch ist es nicht eine äusserliche, zufällige Aehnlichkeit, wie zwischen Metall und Gold, zwischen Zinn und Silber u. s. w.

#### §. 91.

## Weitere Schwankungen bis zur Synode von Constantinopel.

Das ὁμοούσιος fand nicht überall denselben Beifall¹. Unter fortwährenden Schwankungen gelang es indessen der längere Zeit vom Hofe begünstigten eusebianischen Partei², denselben für eine Lehre einzunehmen, welche zwar nicht den strengen Arianismus lehrte, aber in ihren Bestimmungen geflissentlich das ὁμοούσιος vermied, so dass der streng auf diesem Schibboleth haltende Athanasius sich genöthigt sah, seine Zuflucht im Abendlande zu suchen. Auf mehreren in dieser Streitsache gehaltenen Synoden wurden Formeln entworfen und wieder aufgegeben³, bis endlich die nicäisch-athanasianische Ansicht in den Bestimmungen der zweiten ökumenischen Synode von Constantinopel (381) eine noch festere Begründung erhielt⁴.

¹ Mehrere asiatische Bischöfe stiessen sich an dem Worte, Socr. I, 8, 6. Münscher, v. Cölln S. 210. Man fand den Ausdruck nicht schriftgemäss (14-ξις ἄγραφος) und befürchtete von ihm einen Rückfall in das Emanistische. Diese emanistischen Reste lagen noch mehr in dem ἐχ τῆς οὐσίας als in dem ὁμοούσιος. Vgl. Meier a. a. O. S. 147. — Ueber den weitern Verlauf der äussern Begebenheiten s. die Kirchengeschichte. Historische Haltpunkte: l. Die Vertreibung des Arius und der Bischöfe Theonas und Secundus. Schicksal des Euseb von Nikomedien und des Theognis von Nicäa. II. Zurückberufung des Arius 330 auf Ablegung eines Glaubensbekenntnisses hin: εἰς πύριον

'Ισσοῦν Χρισεὸν, τὸν νέὸν τοῦ θεοῦ, τὸν ἐξ αὖτοῦ πρὸ πάντων τῶν αἰώνων γεγεννημένον, θεὸν λόγον, δι' οὖ τὰ πάντα ἐγένετο κτλ. (Socr. I, 26). Synoden zu Tyrus und Jerusalem (335). III. Verweisung des Athanasius nach Gallien. Arius' plötzlicher Tod zu Constantinopel (336) vor seiner feierlichen Wiederaufnahme in die Kirche, und verschiedene Urtheil darüber. IV. Tod Constantins d. Gr. zu Nikomedien 337 (Socr. I, 27—40). Gegen Ende seines Lebens latte Constantin selbst seine Gesinnung merklich geändert, und besonders hatte die gegnerische Partei an Constantius, der seit 337 im Morgenlande regierts, eine Stütze.

- 2 Ueber die Benennung s. Gieseler, KG. I, 2 S. 54. Athanasius selbst nennt sie häufig of περὶ Εὐσέβιον, während sie sonst auch mit den Arianern auf Eine Linie gestellt werden, mit denen sie allerdings gegen Athanasius zusammenbaken.
- 3 I. Die vier antiochenischen Symbole der Eusebianer vom Jahr 341 (bei Athanas. de syn. c. 22-25. Walch a. a. O. p. 109 ss. Müncher, v. Cölln S. 211 . Gieseler, KG. I, 2 S. 51), in welchen sämmtlich das ὁμοούσιος fehlt, chne dass sie im Uebrigen arianisch sind. II. Formula μακρόστιχος 343 zu Antiochien, in welcher die arianische Meinung verdammt, der Tritheismus verworfen, aber auch des Athanasius Vorstellungsweise getadelt und im Gegensatz gegen dieselbe ein Subordinationsverhältniss angedeutet wird. Athanas. de synod. §. 26. Walch bibl. symb. p. 115. Gieseler a. a. O. S. 55. III. Die Synode von Sardica 347 (n. A. 344\*), Socr. II, 20), auf welcher blos die Abendländer blieben, während die Morgenländer ihre Sitzungen in Philippopolis hielten. Spaltung zwischen Morgen- und Abendland. Die bei Hilarius (de synodis contra Arianos §. 34) lateinisch vorhandene Formula Philippopolitana ist zum Theil Wiederholung der μαχρόστιχος. IV. Die erste sirmische Formel (bei Athan. 6. 27; bei Hil. 8. 37; bei Socr. II, 29 s.) gegen Photin s. unten §. 92. V. Die zweite sirmische Formel (b. Hilar. §. 11; Athan. § 28; Socr. II, 30) einmal gegen das ὁμοούσιος und das zu speculative Verfahren überhaupt: Scire autem manifestum est solum Patrem quomodo genuerit filium suum, et filium quomodo genitus sit a patre (vgl. ohne Irenaeus §. 42 Note 10); dann aber zugleich streng arianisch den Sohn dem Vater unterordnend: Nulla ambiguitas est, majorem esse Patrem. Nulli potest dubium esse, Patrem honore, dignitate, claritate, majestate et ipso nomine Patris majorem esse filio, ipso testante: Qui me misit, major me est (Joh. 14, 28). Et hoc catholicum esse, nemo ignorat, duas personas esse Patris et Filii, majorem Patrem, Filium subjectum cum omnibus his, quae ipsi Pater subjecit. VI. Gegen diese streng arianische Ansicht die semiarianische auf der Synode zu Ancyra in Galatien, unter dem dortigen Bischof Basilius, 358; das Synodalschreiben b. Epiph. haer. 73, §. 2—11 (Münscher, v. Cölln S. 213. und Gieseler a. a. O. S. 58). VII. Das dritte sirmische Bekenntniss 358, worin das zweite (arianische) verworfen und das von Ancyra bestätigt wird (bei Athan. §. 8; Socr. II, 37). VIII. Versammlung der Abendländer zu Ariminum (Rimini) und der Morgenländer zu Seleucia 359.
- 4 Symbolum Nicaeno-Constantinopolitanum: Πιστεύομεν είς ενα θεόν, πατέρα πανιοχράτορα, ποιητήν οὐρανοῦ καὶ γῆς, ὁρατῶν τε πάντων καὶ ἀοράτων. Καὶ είς ενα χύριον Ἰησοῦν Χριστὸν,

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Ueber das Chronologische s. H. J. Wetser, restitutio verae chronologiae rerum ex controversiis Arianis inde ab anno 325 usque ad annum 350 exortarum contra chronologiam hodie receptam exhibita, Francof. 1827.

τὸν νέὸν τοῦ θεοῦ τὸν μενογενῆ, τὸν ἐκ τοῦ πατρὸς γεννηθέντα πρὸ πάντων τῶν αἰώνων, φῶς ἐκ φωτὸς, θεὸν ἀληθινὸν ἐκ θεοῦ ἀληθινοῦ, γεννηθέντα οὐ ποιηθέντα, ὁμοσύσιον τῷ πατρὶ, δι' οὖ τὰ πάντα ἐγένετο· τὸν δι' ἡμᾶς τοὸς ἀνθρώπους καὶ διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν κατελθόντα ἐκ τῶν οὐρανῶν, καὶ σαρκωθέντα ἐκ πνεύ ματος άγίου καὶ Μαρίας τῆς παρθένου, καὶ ἐνανθρωπήσαντα· σταυρωθέντα δὲ ὑπὲρ ἡμων ἔπὶ Ποντίου Πιλάτου, καὶ παθόντα καὶ ταφέντα καὶ ἀναστάντα ἐν τῆ τρίτη ἡμέρα κατὰ τὰς γραγάς· καὶ ἀνελθόντα εἰς τοὺς οὐρανοὺς, καὶ καθεζόμενον ἐκ δεξιῶν τοῦ πατρὸς, καὶ πάλιν ἐρχόμενον μετὰ δόξης κρίναι ζῶντας καὶ νεκρούς· οὖ τῆς βασιλείας οὐκ ἔσται τέλος. Καὶ εἰς τὸ ἄγιον πνεῦμα U. S. W. (Diese weitern Bestimmungen über den Geist s. unten.)

Eine vergleichende Zusammenstellung dieses Symbols mit dem nicäischen giebt Münscher, v. Cölln S. 240. Vgl. J. C. Suicer, Symbolum Nicaeno-Constantinopolitan. expositum et ex antiquitate ecclesiastica illustratum, Traj. ad Rhen. 1718. 4.

#### §. 92.

#### Nähere Beleuchtung der Schwankungen.

Arianismus und Semiarianismus auf der einen, und Rückfall in den Sabellianismus auf der andern Seite (Marcell und Photin).

C. R. W. Klose, Geschichte und Lehre des Eunomius, Kiel 1833. Derselbe, Gesch: und Lehre des Marcellus und Photinus, Hamb. 1837.

Mitten im Kampfe hatte sich nämlich für die, welche das Verdienst der reinen Orthodoxie anstrebten, die schwierige Aufgabe gestellt, zwischen dem Sabellianismus und Arianismus so hindurchzukommen, dass sowohl in der Behauptung der Wesensgleichheit der Hypostasenunterschied festgehalten, als auch wieder in der Behauptung dieses Unterschiedes die Subordination vermieden Aus Besorgniss, in den Sabellianismus zurückzufallen, suchten die Semiarianer<sup>2</sup>, und mit ihnen auch Cyrill von Jerusalem 3 und Euseb von Cäsarea 4, den Ausdruck ὁμοούσιος zu vermeiden, wenn gleich die Erstgenannten, den strengen Arianern (Aëtianern, Eunomianern) 5 gegenüber, eine Wesensähnlichkeit (xò όμοιούσιον) des Sohnes mit dem Vater behaupteten 6. Dagegen fielen Marcell von Ancyra und dessen Schüler Photin von Sirmium. vor lauter Widerspruch gegen das Arianische, der Hauptsache nach in den Sabellianismus zurück, den sie jedoch durch die genauere Unterscheidung der Begriffe Logos und Sohn Gottes einigermaassen modificirten und gegen allen Schein des Patripassianismus sicherstellten 7.

1 Die Nothwendigkeit, aber auch die Schwierigkeit, beide Klippen zu vermeiden, macht Chrysostomus anschaulich, de sacerdotio IV, 4 sub fin.: Αν τε γὰρ μίαν τις εἶπη θεότητα, πρὸς τὴν ἐαυτοῦ παράνοιαν εὐθέως εἶλυσε τὴν φωνὴν ὁ Σαβέλλιος ἄν τε διέλη πάλιν ἔτερον μὲν τὸν Πατέρα, ἔτερον δὲ τὸν

Υίον και το Πνεϋμα δε το άγιον ετερον είναι λέγων, εφέστηκεν Άρειος, είς παραλίαγην οδοίας Ελκων την έν τοῖς προσώποις διαφοράν. Δεῖ δε και την άσεβη εύγχυσεν έκείνου και την μανιώδη τούτου διαίρεσιν άποστρέφεσθαι και φεύγειν, την μεν θεότητα Πατρός και Υίοῦ και άγίου Πνεύματος μίαν όμολογοῦντας, προστιθέντας δε τὰς τρεῖς ὑποστάσεις. Οὕτω γὰρ ἀποτειχίσαι δυνησόμεθα τὰς ἀμφοτέρων ἐφόδους.

- <sup>2</sup> Hänpter der Semiarianer (ὁμοιουσιασταί, ἡμιάφειοι) sind Basilius von Ancyra und Georgius von Laodicea. Vgl. das Symbol der Synode von Ancyra (358) bei Athan. de syn. §. 41. Münscher, v. Cölln S. 222.
- 3 Cyrill Cat. XVI, 24. Er verwirft überhaupt die allzuspitzigen Speculationen, und meint, es reiche hin zu glauben: Εἰς θεὸς ὁ Πατής εἰς πύριος, ὁ μονογενὴς αὐτοῦ υἰός εν τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, ὁ παφάκλητος. Christus sage, wer an ihn glaube, habe das ewige Leben, nicht wer wisse wie er gezeugt sei. Man solle nicht über die Schrift hinausgehen, auf der via regia bleiben, weder war Rechten noch zur Linken weichen, μήτε διὰ τὸ νομίζειν τιμᾶν τὸν υἰὸν, πατέρα αὐτὸν ἀναγορεύσωμεν, μήτε διὰ τὸ τιμᾶν τὸν πατέρα νομίζειν, ἔν τι δημιουργημάτων τὸν υἱὸν ὑποπτεύσωμεν, XI, 17. Statt ὁμοούσιος will er lieber setzen δμοιος κατὰ πάντα, IV, 7; doch s. die varr. lect. bei Touttée p. 54. und Münscher, von Cölln S. 226. Socr. IV, 25. Die Mitte zwischen der sabelianischen und arianischen Vorstellung will auch er festgehalten wissen IV, 8: Καὶ μήτε ἀπαλλοτριώσης τοῦ πατρὸς τὸν υἱὸν, μήτε συναλοιφὴν ξεγασάμενος υἰοπατορίαν πιστεύσης κτλ. Vgl. XVI, 4. und Meier, Trin.-Lehre I, S. 170.
- 4 Eucebius h. e. I, 2 nennt den Sohn τον της μεγάλης βουλης άγγελον, τον της αξέρητου γνώμης του πατρύς ύπουργόν, τόν δεύτερον μετά τον πατέρα elriov u. s. w. Im Panegyricus X, 1 nennt er ihn gleichfalls τῶν ἀγαθῶν δεύτερον αΐτιον, worüber er von den Orthodoxen hart getadelt wird\*), dann aber wieder autoseos, X, 4. Ueber die dem Euseb. geläufige Zusammensetzung mit wiró vgl. die demonstr. evang. IV, 2. 13. und Heinichen a. a. O. S. 223. In demselben Buche V, 1 p. 215 findet sich auch wieder eine Unterordnung des Sohnes, obwohl er ihn IV, 3 p. 149 zwar als υξόν γεινητόν, aber doch als πρό χρόνων αξωνίων όντα και πιμούντα και τῷ πατρι ώς υξόν διαπαντός συνόντα bezeichnet; freilich auch wieder έχ τῆς τοῦ πατρὸς ἀτεκφράστου καὶ απερινοήτου βουλής τε και δυνάμεως οὐσιούμενον. Das Weitere bei Münscher, von Colla S. 227-229 und Handb. III, S. 427 ff. Martini, Eusebii Caesar. de divinitate Christi sententia, Rost. 1795. 4. † Ritter, Eus. Caes. de divinitate Christi placita, Bonn 1823. 4. Baur, Trin. I, S. 472 ff. Haenell, de Eusebio Caes. relig. christ. defensore. Dorner S. 792 ff.: "Sein Lehrbegriff ist eine schillernde Gestalt, ein Spiegel der unaufgelösten Aufgaben der Kirche jener Zeit." Vgl. auch Meier, Trin.-Lehre I, S. 167.
- \* Ueber die strengen Arianer: Aëtius zu Antiochien, Eunomius, Bischof von Cycicum, und Acacius, Bischof von Cäsarea in Palästina, vgl. Philostorg. III. IV. Epiph. haer. 76, 10. Ueber Eunomius und dessen Schriften und Meinungen s. Klose a. a. O. Neander, KG. II, 2 S. 852 ff. Vgl. Dorner I, 3 S. 853 ff. Baur, Trin. I, S. 360 ff. Meier I, S. 176 ff.
  - <sup>6</sup> Wie wenig indessen die Homöusie (Wesensähnlichkeit) befriedigte, zeigte

<sup>9)</sup> VgI. das Scholion in dem Cod. Med. (bei Vales, und Heinichen III, p. 219): Καπῶς πἀνταῦθα Θεολογείς, Εὐοίβιι, πιοὶ τοῦ συνανάρχου πεὶ συναλόίου καὶ συμποιητρῦ τῶν Ελων υἰοῦ τοῦ θιοῦ, δεύτερον αὐτὸν ἀποπαλῶν αἴτιον τῶν ἀγαθῶν, συναίτιον δντα καὶ συνόμμουψούν τῷ πατεὶ τῶν Ελων, καὶ διακοθώνον, und das nouvere in dem Cod. Masarin. obend.

Athanasius, wenn er unter anderem daran erinnerte, dass viele Dinge ähnlichen Wesens seien, ohne aus einander entsprungen zu sein (Silber und Zinn, Wolf und Hund) de Synod. §. 41. Auch die Semiarianer behaupteten übrigens mit den Arianern ein Geschaffensein des Sohnes aus dem Willen des Vaters; das Gegentheil erschien ihnen als Zwang. Dem stellte Athanasius die im Wesen Gottes selbst begründete innere Nothwendigkeit entgegen, auf welche die Kategorie des Zwanges nicht passe. Er verglich das Verhältniss dem des Glanzes zum Lichte. Orat. contr. Ar. II, 2. (Vgl. Gieseler, DG. S. 311 ff. Neander, DG. S. 311.)

<sup>7</sup> Die Meinungen des Marcellus (gest. um 374) sind theils aus den Fragmenten seiner Schrift gegen Asterius (de subjectione Domini, von Rettberg u. d. T. "Marcelliana" herausg. Gött. 1791. 8.), theils aus den Schriften der Gegner, Euseb. (κατά Μαρκέλλου libb. II, und περί τῆς έκκλησιαστικῆς θεολογίας) und Cyrill von Jerusalem (Cat. XV, 27. 33), theils endlich aus seinem eigenge Schreiben an den römischen Bischof Julius (Epiph. haer. 72, 2) zu erkennen. Uebrigens sind die Urtheile der Orthodoxen über Marcellus getheilt, indem sich Athanasius, wo nicht bestimmt zu seinen Gunsten, doch sehr mild und vorsichtig (διὰ τοῦ προσώπου μειδιάσας Epiph. haer. 72, 4) über ihn äusserte, während Basilius d. Gr. (nach Epiph. 69, 2 und 263, 5) und die meisten der übrigen Orientalen auf seiner Verdammung bestanden; die Spätern betrachteten ihn meist als Häretiker, vgl. Montfaucon, diatribe de causa Marcelli Ancyrani (in collect. nova Patr. Par. 1707. T. II, p. LI); Klose S. 21-25; Gieseler, KG. II, 1 S. 51 Anm. Schon auf der nic. Synode hatte Marcellus das ὁμοοίoios vertheidigt, und wenn er nun durch den Gang, den der Streit seither genommen, und besonders durch seine Polemik gegen den arianischen Sophisten Asterius dem Sabellianismus näher gerückt wurde, so konnte dies geschehen, ohne dass er sich dessen bewusst ward, vgl. Baumg.-Crus. I, S. 277 f. Die Lehre selbst betreffend, so ging Marcellus auf den alten Unterschied von λόγος ενδιάθετος und προφορικός zurück: er dachte sich denselben das einemal ήσυχάζων in Gott, und dann wieder als eine von ihm ausgehende ενέργειε σραστική. Er steht insofern zwischen dem Sabellianismus und der nickischen Lehre in der Mitte, als er gegen jene τριάς έχτεινομένη καὶ συστελλομένη die Realität des Logos, der ihm nicht blosse Benennung ist, festhält, gegen diese aber den Begriff der Zeugung (als der Gottheit des Logos zu nahe tretend) verwirft. Eben dadurch suchte er auch dem Ausdruck vlog Seov wieder die ältere, historische Bedeutung zu vindiciren, nach welcher unter dem Sohne der historische Christus in seiner persönlichen Erscheinung, nicht aber der vorweltliche Logos verstanden werden sollte, auf den sich der Begriff der Zeugung nicht anwenden lasse. Er bezog daher auch die biblischen Aussprüche Col. 1, 15 u. a., wonach Christus als das Ebenbild Gottes erscheint, auf den menschgewordnen Logos; ebenso das πρωτότυχος πάσης χτίσεως, vgl. Neander, DG. S. 315. Noch weiter als Marcell ging sein Schüler Photius, Bischof von Sirmium (durch schlechten Witz der Gegner Exoterros genannt), gest. um 376, dessen Lehre in der oben genannten Formula μακρόστιχος, sowie auch auf dem Concil zu Mailand (346) verworfen wurde. Er selbst ward auf dem Concil zu Sirmium (351) seines Amts entsetzt. Die Partei erhielt sich bis unter Theodos d. Gr. Aus den Schriften über ihn: von Athan. de syn. §. 26, Socr. II, 19, Epiph. haer. 70, Hilarius (fragm. und de synodis), Marius Mercator (Nestorii sermo IV.), Vigil. Tapsens. (dialogus), lässt sich nicht mit voller Sicherheit erkennen, wie weit Photin von seinem Lehrer abgewichen oder demselben treu geblieben sei. Vgl. darüber Münscher, Handb. III, S. 447. Neander, KG. II,

S. 908. Baumg.-Crus. S. 279. Gieseler a. a. O. Hase, KG. 6. Aufl. S. 116. Loss S. 66 ff. Auch er nahm den Logos (nicht aber den Sohn) für gleich wig mit dem Vater und bediente sich zur Bezeichnung der Einheit beider des insdrucks λογοπάτως, wie Sab. υίοπάτως gebrauchte; den Namen "Sohn Gotst legte er erst Christo seit der Menschwerdung bei. Der Unterschied zwithen Marcell und ihm bestand wohl nur darin, dass Photin die Christologie zehr nach der negativen Seite hin ausbildete, und demnach die Verbindung ss Logos mit dem historischen Christus sich weniger innig dachte, als sein chrer, weshalb auch seine Anhänger Homuncionitae genannt wurden (nach far. Mercator bei Klose S. 76), so dass Photin mehr das Correlat zu Paul von amosata, Marcell das zu Sabellius bilden würde. So fasste auch Photin die riexistenz Christi rein ideell auf und bezog sie (wie später die Socinianer) of die Prädestination. Bei diesen Streitigkeiten fällt es allerdings auf, was funcher schon hervorgehoben (Handb. a. a. O.): "wie wenig die Lehrer der amaligen Zeit in die von diesen beiden Münnern versuchte Unterscheidung der Andrücke Logos und Sohn Gottes sich zu finden wussten." Vgl. indessen Derner I, 3 S. 864 ff. Baur, Trin. I, S. 525 ff. Meier I, S. 160 ff. W. Möller a Herzogs Realenc. XI, S. 628. (besonders über das umgekehrte Verhältniss, a welchem Photin zu seinem Lehrer stand in Beziehung auf das Christolorischo).

## §. 93. Gottheit des heiligen Geistes.

Das nicäische Symbolum hatte über den heil. Geist nichts Näneres bestimmt <sup>1</sup>. Während Lactanz seiner Zeit noch Wort und
leist identificirte <sup>2</sup>, fassten andere Lehrer, wenn sie gleich die
Gottheit des Sohnes unzweideutig lehrten, dennoch den Geist als
losse Kraft und als Geschenk Gottes, oder wagten wenigstens
nichts Näheres über ihn zu bestimmen <sup>3</sup>. Folgerichtig von seinen
Vordersätzen aus, behauptete dagegen Athanasius die Gottheit des
heil Geistes <sup>4</sup>, und an ihn schlossen sich Basilius der Grosse und die
beiden Gregore an <sup>5</sup>. Endlich erliess in Beziehung auf die Pneumatomachen (Macedonianer) <sup>6</sup> die Synode von Constantinopel, unter
lem Einfluss des Gregor von Nazianz, genauere Lehrbestimmungen
iber den heiligen Geist, in denen zwar das hooovotoo dem wörtichen Ausdruck nach fehlte, die aber gleichwohl dazu beitrugen,
den Geist, als den vom Vater Ausgehenden, dem Vater und Sohne
an Ehre und Macht in jeder Weise gleichzustellen <sup>7</sup>.

1 Zwar forderte der Gegensatz gegen Arius auch hier eine genauere Bestimmung; denn nach Athan. orat. I, §. 6 stellte dieser den Geist in eben dem Grade unter den Sohn, als er den Sohn unter den Vater stellte, und betrachtete den Geist als das erste der durch den Sohn hervorgebrachten Geschöpfe. Allein es schien nicht räthlich, die streitige Materie durch das Hineinziehen der Gottheit des Geistes noch mehr zu verwickeln, da doch wohl manche der nicäischen Väter, die das ὁμοούσιον in Beziehung auf den Sohn sich gefallen liessen, Anstand würden genommen haben, es auf den Geist auszudehnen. S. Neander, KG. II, 2 S. 892.

<sup>2</sup> Siehe oben §. 87 Note 1.

<sup>3</sup> Es gab hier wieder zwei Wege, wovon der eine in den Sabellianismus zurückführte, der andere den Arianismus fortsetzte. Wenn Lactans den Sohn (arianisch) vom Vater trennt, so verschwindet ihm dagegen (sabellianisch) der Geist im Sohne; und dies begegnete auch den einen von den übrigen Lehrern, während die andern auch den Geist als eine Hypostase fassten, aber ihn (arianisch) dem Vater und dem Sohne unterordneten. Gregor von Nazians giebt uns in der ums Jahr 380 verfassten fünften theologischen Rede (de Spir. S. orat. XXXI, p. 539) einen Ueberblik der verschiedenen Ansichten seiner Zeit: "Von den Weisen unter uns halten einige den heiligen Geist für eine Wirkung (ἐνέργεια), andere für ein Geschöpf, andere für Gott selbst, und wieder andere wissen nicht, wofür sie sich entscheiden sollen, aus Ehrfurcht, wie sie sagen, vor der heiligen Schrift, weil sie nichts Genaueres darüber bestimme." Zu den letztern gehörte Eustathius von Sebaste, der bei Anlass der macedonianisches Streitigkeit (Socr. II, 45) sagte: Έγω ούτε θεον διομάζειν το πνευμα το άγιον αίρουμαι, ούτε κτίσμα καλείν τολμήσαιμι. Vgl. Ullmann, Gregor von Nasians, S. 380. Neander, KG. II, 2 S. 892. Euseb von Cäsarea ordnete den Geist um so mehr dem Vater und dem Sohne unter, als er schon zu einer Unterordnung des Sohnes unter dem Vater geneigt war. Ihm ist der Geist die erste der vernünftigen Naturen, gehört aber gleichwohl zur Trias, de theol. eccles. III, 3.5. Hilarius beruhigte sich, obwohl er den Ausdruck Gott als Bezeichnung des heil. Geistes nicht in der Schrift fand, damit (de trin. lib. XII, c. 55), dass, was die Tiefen der Gottheit erforsche, auch göttlich sein müsse: Tuum est, quicquid te init; neque alienum a te est, quicquid virtute scrutantis inest. Vgl. de trin. II, 29: De spiritu autem sancto nec tacere oportet, nec loqui necesse est, sed sileri a nobis eorum causa, qui nesciunt, non potest. Loqui autem de eo non necesse est, quia de patre et filio auctoribus confitendum est, et quidem puto an sit, non esse tractandum. Est enim, quandoquidem donatur, accipitur, obtinetur, et qui confessioni patris et filii connexus est, non potest a confessione patris et filii separari. Imperfectum enim est nobis totum, si aliquid desit a toto. De quo si quis intelligentiae nostrae sensum requirit, in Apostolo legimus ambo: Quoniam estis, inquit, filii Dei, misit Deus spiritum filii sui in corda vestra clamantem: Abba pater. Et rursum: Nolite contristare Spir. S. Dei. in quo signati estis. . . . Unde quia est et donatur et habetur et Dei est, cemet hine sermo calumniantium, cum dicunt, per quem sit et ob quid sit, vel qualis sit. Si responsio nostra displicebit, dicentium: Per quem omnia et in quo omnia sunt, et quia spiritus est Dei, donum fidelium: displiceant et apostoli et evangelistae et prophetae, hoc tantum de eo quod esset loquentes, et post hace pater et filius displicebit. Auch dadurch soll man sich nicht irre machen lassen, dass in der Schrift bisweilen der Vater und der Sohn "Geist" heissen. "Es herrscht bei ihm die grösste Verwirrung zwischen dem Deus Spiritus, Dei Spinitus und Spir. S., und er kommt, obgleich ihm die besondere Subsistens des Geistes feststeht, doch nicht darüber hinaus, dass er ein donum, ein munus sein Meier, Trin.-Lehre I, S. 192. — Auch Cyrill von Jerusalem sucht alle weitern, in der Schrift nicht mehr enthaltenen Bestimmungen über den heiligen Geist zu vermeiden, ob er ihn gleich bestimmt von den Geschöpfen unterscheidet und ihn als ein unabtrennbares Glied der Trinität ansieht, wobei er übrigens vorzüglich das praktische Moment heraushebt, im Gegensatz gegen die falsche Begeisterung häretischer Schwärmerei, Cat. 15 u. 17\*).

<sup>\*)</sup> Wie ein Regen die verschiedenartigsten Blumen (Rosen und Lilien) befruchtet, so entfalten

4 Athanasius (epp. 4 ad Serap.) suchte gegen die, welche den heiligen Geist le ein ατίσμα oder für den ersten der πνευμάτων λειτουργικών erklärten τ**εοπεχοί, πνευματομαχοῦντες), zu zeigen, wie man nur dann dem Arianismus** olikommen entsage, wenn man in der Trias nichts dem Wesen Gottes Fremdrtiges (ἀλλότριον ἢ ἔξωθεν ἐπιμιγνύμενον), sondern nur ein mit sich selbst bereinstimmendes, ein sich selbst gleiches Wesen anerkenne. Τριάς δέ ξστιν 👣 🌬ς ὀνόματος μόνον καὶ φαντασίας λέξεως, ἀλλὰ ἀληθεία καὶ ὑπάρξει τριάς ep. I, 28 p. 677). Er berief sich sowohl auf die Aussprüche der heil. Schrift, de auf die des christlichen Bewusstseins. Wie könnte das, was durch nichts underes geheiligt wird, was selbst Quelle aller Heiligung für alle Geschöpfe ist, uit den Wesen gleichartig sein, welche durch dasselbe geheiligt werden? In sm heil. Geiste empfangen wir die Gemeinschaft mit Gott, die Theilnahme an inem göttlichen Leben; dies könnte aber nicht der Fall sein, wenn der heil. leist ein Geschöpf wäre. So gewiss wir durch ihn des göttlichen Wesens silhaft werden, so gewiss muss er selbst dem göttlichen Wesen Eins sein (& 14 θεοποιεί, οὐπ ἀμιγιβολον, ὅτι ἡ τούτου φύσις θεοῦ ἐστι), ep. I. ad Serap. §. 14, p. 672. Der h. Geist ist des Sohnes Ebenbild, wie der Sohn das Ebenbild des Vaters ist, ib. §. 26. Neander a. a. O. S. 895. Meier, Trin.-Lehre I, S. 187ff. Toigt a. a. O. S. 81 ff.

<sup>5</sup> Basilius der Gr. verfasste auf eine besondere Veranlassung hin seine chrift de Spiritu S. an den Bischof Amphilochius von Iconium (womit zu vgl. p. 189; homilia de fide, T. II, p. 132; hom. contra Sab. T. II, p. 195). Auch r war dafür, dass man den Geist Gott nenne, und berief sich sowohl auf chriftstellen, als auf die Taufworte, in denen der Geist zum Vater und Sohn as dritte Glied bildet; doch legte er auf diese ausdrückliche Benennung kein onderliches Gewicht, sondern war zufrieden, wenn man den Geist nur nicht en Geschöpfen beizählte, sondern ihn vom Vater und vom Sohne unzertrennich hielt; namentlich hob er auch die praktische Bedeutung des heiligen Geites (zur Heiligung der Menschen) in beredter Weise heraus, de Spir. S. c. 16: "ο δε μεγιστον τεχμήριον της πρός τον πατέρα και υίον τοῦ πνεύματος συνακέας, δτι ούτως έχειν λέγεται πρός τον Θεόν, ώς πρός έκαστον έχει το πνευμα ο ἐν ἡμῖν (1 Cor. 2, 10 f.). Gegen den Einwand, dass doch der Geist eine Sabe genannt werde, macht er bemerklich, dass auch der Sohn eine Gabe Gottes sei, ibid. c. 24. Vgl. Klose, Basilius d. Gr. S. 34 ff. Sein Bruder, Grevon Nyssa, geht im zweiten Capitel seiner grössern Katechese von ähnlihen Vorstellungen aus wie Lactanz, dass mit dem Worte auch der Geist (Hauch) erbunden sein müsse, da dies schon beim Menschen der Fall sei. Nur aber dentificirt er nicht, wie Lactanz, Wort und Geist, sondern hält beide auseinanler. Der Geist darf nicht als etwas Fremdes, in die Gottheit Einströmendes redacht werden (vgl. Athanas.); auch würde die Herrlichkeit der göttlichen Allmacht herabgezogen, wenn wir uns seinen Geist dem unsern ähnlich dächen. "Sondern wir stellen uns vor, dass diese wesentliche, in einer besondern Hypostase sich darstellende Kraft weder von der Gottheit, in der sie ruht, noch on dem göttlichen Worte, dem sie folgt, geschieden werden könne; dass sie mch nicht aufhöre, sondern wie das göttliche Wort selbständig (αὐτοκίνητον) iberall das Gute wählend und bei jedem Entschlusse ihn auszuführen mächtig ei." Vgl. Rupp, Gregor von Nyssa, S. 169 f. — Mit diesen beiden Männern

sich viele Gaben unter dem Einfluss des einen Geistes u. s. w. Cat. XVI, 12. Er ist τιμιον, τὸ ἐγαθόν, μέγας παρὰ θεοῦ σύμμαχος καὶ προστάτης, μέγας διδάσκαλος δικλησίας, μέγας ὑπερασπιστής ὑπερ μ. s. w. ibid. c. 19. Seine Herrlichkeit geht deshalb über die aller Engel, c. 23.

stimmte auch Gregor von Nazianz, obwohl er sich der Schwierigkeiten, die sich zu seiner Zeit dem Dogma entgegenstellten, wohl bewusst war. Er erwartete den Einwurf, dass man einen δεὸν ξένον καὶ ἄγραφον einführe (orat. XXX, 1 p. 556; Ullmann S. 381); auch sah er wohl ein, dass die Lehre, um die es sich handelte, nicht so bestimmt in der heiligen Schrift enthalten sei, und meinte deshalb, man müsse sich über den Buchstaben erheben\*). Pabei hilft ihm die Idee einer sufenweisen Offenbarung, womit ihm eine naturgemässe Entfaltung der Trinität zusammenhängt. "Das A. Test. verkündigte den Vater deutlich, den Sohn etwas dunkler; das N. Test. offenbart den Sohn, aber es deutet die Gottheit des Geistes nur an; jetzt aber ist der Geist unter uns und giebt sich uns deutlicher zu erkennen; denn es war nicht rathsam, so lange die Gottheit des Vaters noch nicht anerkannt war, die des Sohnes zu verkündigen, und so lange die des Sohnes noch nicht angenommen war, die des Geistes noch dazu aufzubürden." Gregor rechnete die Lehre vom heil. Geiste unter die Joh. 16, 12 angedeuteten Lehren, und empfahl deshalb Lehrweisbeit im Vortrag dieses Dogma's. Er selbst entwickelte seine Lehre hauptsächlich im Kampfe gegen Macedonius, und zeigte, ihm gegenüber, wie der heilige Geist weder eine blosse Kraft, noch ein Geschöpf sei und wie also nichts anderes tibrig bleibe, als dass er Gott selbst sei. Das Weitere bei Ullmann S. 378 ff.

6 Der Ausdruck Pneumatomachen ist ein allgemeiner und begreift die strengen Arianer eo ipso in sich. Nun aber leugneten auch die Semiarianer, die in der Lehre vom Sohne sich der orthodoxen Vorstellung näherten, die Gottheit des Geistes, und unter ihnen zeichnete sich Macedonius, Bischof von Constantinopel (341-360), aus. Von ihm sagt Sozom. IV, 27: Ελσηγείτο δέ τὸν υίὸν θεὸν είναι, κατά πάντα τε καὶ κατ' οὐσίαν δμοιον τῷ πατρί· τό τε άγιον πνεϋμα άμοιρον των αὐτων πρεσβείων ἀπεφαίνετο, διάχονον χαὶ ὑπ**ηρέτην** zaλων. Theodoret II, 6 setzt hinzu: dass er den Geist geradezu ein Geschöpf genannt habe. Später hiess die Meinung auch die marathonianische, von dem Bischof Marathonius in Nikomedien \*\*). Auch nach der Verdammung durch das zweite ökumen. Concil erhielten sich die Macedonianer in Phrygien bis ins fünfte Jahrhundert, wo Nestorius sie bekämpfte. Die Einwendungen, welche die Macedonianer theils wirklich gegen die Gottheit des Geistes machten, theils ihnen aber auch von den Gegnern aufgebürdet wurden, sind folgende: "Der heil. Geist ist entweder gezeugt oder ungezeugt: ist er ungezeugt, so haben wir zwei ursprungslose Wesen (δύο τὰ ἄναρχα), nämlich den Vater und den Geist; ist er aber gezeugt, so muss er es entweder vom Vater oder vom Sohn sein: ist er es vom Vater, so giebt es zwei Söhne in der Trias und somit Brüder (wo dann wieder die Frage entstehen kann, ob einer älter als der andere, oder ob sie Zwillinge seien?); ist er aber vom Sohne gezeugt, so haben wir einen Gott-Enkel (θεὸς υίωνός)" u. s. w. Greg. orat. XXXI, 7 p. 560, vgl. Athanas. ep. I. ad Serapion. c. 15. Einfach bemerkt dagegen Gregor: dass eben auf den Geist nicht der Begriff der Zeugung, sondern der ἐκπόρευσις anzuwenden sei, nach Joh. 15, 26, und diese sei in ihrer Art so unbegreiflich,

<sup>\*)</sup> Vgl. Meier, Trin.-Lohro I, S. 190: "Der Mangel an hinreichend bestimmten Erklärungen der Schrift war ein Haupthinderniss für die Anerkennung der Homousie des Gristes. Beweisführung aus der Tiefe des christlichen Bewusstseins schien, besonders bei der damaligen Richtung des Orients, Vielen zu gewagt; man hegte Bedenken, ohne klare Aussprüche Christi und der Apostel dem h. Geiste Gleichheit des Wesens und der Anbetung zuzugestehen."

<sup>\*\*)</sup> Die Anhänger derselben scheinen besonders um Lampsakus sehr zahlreich gewesen zu sein, s. Meier, Trin.-Lehre I, S. 192.

wie die Zeugung des Sohnes. Verwandt mit diesen Einwürfen ist auch der, dass dem Geist etwas mangele, wenn er nicht Sohn sei. Den meisten Anhalt hatten sie indessen in dem Mangel an beweisenden Schriftstellen. Vgl. UUmann S. 390 f.

7 Το χύριον, το ζωοποιόν, το έχ τοῦ πατρός ἐκπορευόμενον, το σὺν πατρὶ καὶ υἰψ συμπροσχυνούμενον καὶ συνθοξαζόμενον, το λαλησαν θιὰ τῶν προφητών. Vgl. §. 91 Note 4.

#### **§**. 94.

## 'Ausgang des heiligen Geistes.

C. Welch, historia controversiae Graecorum Latinorumque de processione Spir. S., Jenae 1751. S. Chr. Matth. Pfeff, historia succincta controversiae de processione Spir. S., Tub. 1749. 4.

Auch die constantinopolitanische Formel hatte jedoch die Sache noch nicht zum Abschluss gebracht; denn war auch das Verhältniss des Geistes zur Trinität festgestellt, so blieb jetzt noch das besondere Verhältniss zum Vater und zum Sohne zu bestimmen übrig. Indem die Formel besagte, dass der Geist vom Vater ausgehe, negirte sie zwar nicht ausdrücklich das Ausgehen vom Sohn, konnte jedoch in negativem (exclusivem) Sinne verstanden werden. Durch die Behauptung aber, der Geist gehe nur vom Vater aus und nicht vom Sohn, musste abermals der Schein einer Unterordnung des Sohnes unter den Vater entstehen, während die Behauptung, er gehe aus vom Vater und vom Sohne, den Geist in eine grössere Abhängigkeit (von Zweien nämlich statt von Einem) zu stellen schien: so dass das Streben, dem Sohne die volle Gottheit zu vindiciren, leicht der Gottheit des Geistes zu nahe trat, und umgekehrt das Streben, dem Geiste eine grössere Selbständigkeit zu geben, die Bedeutung des Sohnes in den Schatten stellte. Die griechischen Lehrer Athanasius, Basilius der Gr., Gregor von Nyssa u. A. behaupteten das Ausgehen vom Vater, ohne das Ausgehen vom Sohne bestimmt zu leugnen 1. Epiphanius hingegen leitete den Geist vom Vater und Sohn ab. Mit ihm stimmte auch Marcell von Ancyra überein 2, während Theodor von Mopsvheste und Theodoret auf keine Weise zugeben wollten, dass der Geist dem Sohne irgendwie sein Dasein verdanke<sup>3</sup>, was sie namentlich dem Cyrill von Alexandrien gegenüber 4 aussprachen. Die Abendländer, unter ihnen Augustin 5, lehrten ein Ausgehen vom Vater und vom Sohne, und diese Lehre setzte sich dergestalt fest im Abendlande, dass auf der dritten Synode von Toledo 589 zu dem constantinopolitanischen Symbolum der Zusatz filioque gemacht und damit der dogmatische Grund zu einem Schisma zwischen beiden Kirchen gelegt wurde 6.

- ' Nach der herrschenden Anschauungsweise wurde der Vater betrachtet als das alleinige wirksame Princip (μία ἀυχή), von dem alles andere abgeleitet zei, von welchem der Sohn erzeugt worden und von dem der heilige Geist ausgehe, der durch den Sohn und im heiligen Geist alles wirke. Diese Formel, dass der heilige Geist vom Vater ausgehe, wurde besonders hervorgehoben gegen die Pneumatomachen. Die Antithese gegen sie lautete dahin, "dass der heilige Geist nicht auf eine abhängige Weise sein Wesen vom Sohne ableite, sondern sich auf gleich unmittelbare Weise zum Vater als zur gemeinsamen Grundussache verhalte, dass, wie der Sohn vom Vater gezeugt sei, so der heilige Geist vom Vater ausgehe" Neander, KG. II, S. 897.
- <sup>2</sup> Epiphanius Ancor. §. 9, nachdem er die Gottheit des Geistes unter anderm aus Act. 5, 3 bewiesen (ἄρα θεὸς ἐκ πατρὸς καὶ υἰοῦ τὸ πνεῦμα), ohne ausdrücklich zu sagen: ἐκπορεύεται ἐκ τοῦ υἰοῖ. Vgl. Ancor. 8: Πνεῦμα γὰς Θεοῦ καὶ πνεῦμα τοῦ πατρὸς καὶ πνεῦμα υἰοῦ, οὐ κατά τινα σύνθεσιν, καθάπεις ἐν ἡμῖν ψυχὴ καὶ σῶμα, ἀλλ' ἐν μέσω πατρὸς καὶ υἰοῦ, ἐκ τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υἰοῦ, τρίτον τῷ ὀνομασία. Marcell folgerte aus der Annahme, dass der Geist vom Vater und Sohne zugleich ausgehe, die Einerleiheit der letztern im sabellianischen Sinne. Euseb. de eccles. theol. III, 4 p. 168 (bei Kloss über Marcell S. 47). Ueber Photins Ansicht s. Klose ebend. S. 83.
- \* Theodor von Mopsyh. bekämpft in seinem Glaubensbekenntniss (bei Walch, bibl. symb. p. 204) die Ansicht, welche den Geist darstellt als διὰ τοῦ νέοῦ τὴν ὅπαρξιν εἰληφός. Vgl. Theodorets Meinung in Cyrills Anathematismen IX, Opp. V, p. 47.
- <sup>4</sup> Cyrill verdammt die, welche leugnen, dass der heil. Geist ein Eigenthum Christi sei, wogegen Theodoret wieder bemerkte: wenn damit gesagt werden solle, dass der heil. Geist von gleichem Wesen (ὁμοούσιος) mit dem Sohne Gottes sei und von dem Vater ausgehe, so sei dies zuzugeben; wenn aber damit gesagt werden solle, dass er aus dem Sohne oder durch den Sohn sein Dasein habe, so sei dies nach Joh. 15, 26 u. 1 Cor. 2, 12 zu verwerfen. Vgl. Neander a. a. O. S. 900.
- 6 Augustin tract. 99 in evang. Joh.: A quo autem habet filius, ut sit Deus (est enim de Deo Deus), ab illo habet utique, ut etiam de illo procedat Spir. S. Et per hoc Spir. S. ut etiam de filio procedat, sicut procedit de patre, ab ipso habet patre. Ebend.: Spir. S. non de patre procedit in filium, et de filio procedit ad sanctificandam creaturam, sed simul de utroque procedit, quamvis hoc filio Pater dederit, ut quemadmodum de se, ita de illo quoque procedat. De trin. 4, 20: Nec possumus dicere, quod Spir. S. et a filio non procedat, neque frustra idem Spir. et Patris et Filii Spir. dicitur. 5, 14: . . . Sicut Pater et Filius unus Deus et ad creaturam relative unus creator et unus Deus, sic relative ad Spiritum S. unum principium. (Vgl. den ganzen Abschnitt c. 11 u. 15.)
- <sup>6</sup> Schon als der westgothische König Rekkared von der arianischen Lehre zur katholischen übertrat, kam der Beisatz vor, und die angeführte Synode sprach dann vollends die Verdammniss über die aus, welche nicht glaubten, dass der Geist vom Vater und vom Sohne ausgehe; bei *Mansi* IX, p. 981.

## **§**. 95.

## Abschluss der Trinitätslehre.

In dem Maasse, als die Gottheit des Geistes und die des Sohnes näher bestimmt wurden, galt es auch, das Verhältniss der Personen unter einander und zum Wesen Gottes an sich genauer zu bestimmen, und den kirchlichen Sprachgebrauch festzusetzen. Diesem Sprachgebrauch gemäss, auf welchen Athanasius, Basilius, die beiden Gregore in der griechischen, Hilarius, Ambrosius, Hieronymus, Augustin und Leo der Grosse in der lateinischen Kirche den meisten Einfluss übten, bezeichnet die οὐσία (essentia, substantia) das dem Vater. Sohn und Geist Gemeinsame, die ὑπόστασις (persona) dagegen das Individuelle, Unterscheidende 1. Jede Person hat eine Eigenthümlichkeit (ἰδιότης), wodurch sie sich, unbeschadet der Wesensgleichheit, von den andern unterscheidet. So kommt dem Vater zu das Nichtgezeugtsein (ἀγεννησία), dem Sohne das Geseugtsein (γέννησις), dem heiligen Geiste das Ausgehen (ἐκπόρευσις, interpretes) 2. Indem Augustin alle übrigen Unterscheidungen, welche eine frühere Zeit zwischen den Personen gemacht hatte, aufhob, und das, was sonst einzelnen Personen war zugetheilt worden, mmentlich die Schöpfung, auf die dreieinige Gottheit bezog, reinigte er das Dogma vollends von den ältern Resten der Subordimation 3, konnte aber bei der Zurückführung der Personen auf göttliche Relationen den Schein sabellianischer Auffassung nicht ganz vermeiden 4. (Pseudo-) Boëthius und Andere folgten ihm darin 5.

1 Der Ausdruck πρόσωπον, der eigentlich dem persona im Lateinischen entsprochen hätte, während ὑπόστασις wortgenau substantia heisst, ward aus Furcht vor sabellianischen Consequenzen vermieden; doch wurde ὑπόστασις soch bisweilen mit οὐσία verwechselt, für das auch q ύσις gebraucht ward, z. B. von Gregor von Naz. orat. XXIII, 11 p. 431; XXXIII, 16 p. 614; XIII, 11 p. 431; ep. 1 ad Cledonium p. 739, ed. Lips. (bei Ullmann S. 355 Anm. 1. u. S. 366 Anm. 1). Und ebenso bezeichnen dem Gregor ὑπόστασις und πρέσωπον bisweilen noch dasselbe, obwohl er den Gebrauch des erstern vorzieht, orat. XX, 6 p. 379. Ullmann S. 356, Anm. 3. Am schärfsten wohl finden wir diese Unterscheidung bei Basilius, ep. 236, 6 (bei Münscher, v. Cölln S. 242 f.): Ovσία δε και υπόστασις ταύτην έχει την διαφοράν, ην έχει το κοινόν πρός το **2003' Εκαστον' οίον ώ**ς έχει τὸ ζῶον πρὸς τὸν δεῖνα ἄνθρωπον. Διὰ τοῦτο οὐσίαν μέν μίαν έπι της θεότητος όμολογουμεν, ώστε τον του είναι λόγον μή διαφύρως αποδιδόναι υπόστασιν δε ίδιάζουσαν, ζν' ασύγχυτος ήμιν και τετρανωμένη ή περί Πατρός και Υίου και άγιου Πνεύματος εννοια ενυπάρχη κτλ. Vgl. Greg. Naz. orat. XXIX, 11 p. 530 (bei Ullmann S. 355 Anm. 3), und orat. XLII, 16 p. 759 (bei Ullmann S. 356 Anm. 3), wo der Unterschied zwischen οὐσία und ὑπόστασις scharf hervorgehoben wird. Uebrigens trug Hieronymus Bedenken, drei Hypostasen anzunehmen, weil dies in den Arianismus zu führen schien, unterwarf sich aber hierin dem Urtheil des römischen Stuhls; vgl. ep. XV u. XVI ad Damasum.

<sup>2</sup> Greg. Naz. orat. XLI, 9: Πάντα δσα ὁ πατὴρ, τοῦ υἰοῦ, πλὴν τῆς ἀγεννησίας· πάντα δσα ὁ υἰὸς, τοῦ πνεύμαιος, πλὴν τῆς γεννήσεως κτλ. Orat. XXV,
16: Ἰδιον δὲ πατρὸς μὲν ἡ ἀγεννησία, υἰοῦ δὲ ἡ γέννησις, πνεύματος δὲ ἡ
ἐππεμψις, doch wurden auch die Ausdrücke ἰδιότης und ὑπόστασις bisweilen
gleichbedeutend gebraucht, z. B. Greg. Naz. orat. XXXIII, 16 p. 614. Ullmann S. 357.

3 Solche Reste finden sich unzweideutig, auch bei den orthodoxesten Vätern, nicht nur im Morgen- sondern auch im Abendlande. So namentlich bei Hilarius, de trin. III, 12 u. IV, 16. Er bezeichnet den Vater als jubentem Deum, den Sohn als facientem. Und wenn sogar Athanasius sagt, dass der Sohn zugleich größer sei als der heil. Geist und ihm gleich (μείζων καὶ ἴσος), und dass der heilige Geist sich hinwiederum zum Sohn verhalte wie dieser zum Vater (contra Arian. orat. II), so "liegt diesen Aeusserungen die Ides einer Subordination zum Grunde" Gieseler, DG. S. 315.

4 Augustin contra serm. Arian. c. 2, no. 4 (Opp. T. VIII): Unus quippe Deus est ipsa trinitas, et sic unus Deus, quomodo unus creator. — Auch die Theophanien, die man sonst dem Logos zugeschrieben, bezog er auf die ganze Trinität, wofür ihm die drei Männer, die dem Abraham erschienen sind, als Beweis gelten, de trin. II, 18. Die Sendung des Sohnes selbst ist ihm nicht blos ein Werk des Vaters, sondern der ganzen Trinität. Nur der Vater ist ungesendet, weil ungezeugt (vgl. die Stellen bei Meier, Trin.-Lehre I, S. 208f.). Die Unterschiede der Personen fasst Augustin nicht als Unterschiede des Wesens, sondern der Relation. Er selbst fühlt aber, dass die Sprache zur Bezeichnung nicht hinreiche, de trin. V, 10: Quum quaeritur, quid tres, magna prorsus inopia humanum laborat eloquium. Dictum est tamen: tres personae, non ut illud diceretur, sed ne taceretur. Man darf die Personen ja nicht als Species fassen; denn man sagt nicht, tres equi seien unum animal, sondern tris animalia. Eher würde der Vergleich von drei Bildsäulen aus einem Golde passen; obwohl auch dieser Vergleich hinkt, da mit dem Begriff des Goldes nicht nothwendig der der Bildsäulen verbunden ist, und umgekehrt; l. c. VII, 11. Augustin knüpft seine Trinitätslehre an die Anthropologie an, streift aber durch die Vergleichung der drei Personen mit der memoria, dem intellectus und der voluntas (caritas) des Menschen (l. c. IX, 11. X, 10. 18. XV, 7) offenbar an den Sabellianismus; es entsteht der Schein von blossen Relationen ohne persönliche Gestaltung. Dagegen tritt die praktisch-religiöse Bedeutung des Dogma's am würdigsten heraus durch die Erinnerung an die sich mittheilende Natur einer neidlosen Liebe, de trin. IX, 2: Cum aliquid amo, tria sunt: ego et quod amo, et ipse amor. Non enim amo amorem, nisi amantem amem: nam non est amor, ubi nihil amatur. Tria ergo sunt: amans, et quod amatur, et (mutuus) amor. Quid si non amem nisi meipsum, nonne duo erunt, quod amo et amor? Amans enim et quod amatur, hoc idem est, quando se ipse amat. Sicut amare et amari eodem modo id ipsum est, cum se quisque amat. Eadem quippe res bis dicitur, cum dicitur: amat se et amatur a se. Tunc enim non est aliud atque aliud amare et amari, sicut non est alius atque alius amans et amatus. At vero amor et quod amatur etiam sic duo sunt. Non enim cum quisque se amat, amor est, nisi cum amatur ipse amor. Aliud est autem amare se, aliud est amare amorem suum. Non enim amatur amor, nisi jam aliquid amans, quia ubi nihil amatur, nullus est amor. Duo ergo sunt, cum se quisque amat, amor et quod amatur. Tunc enim amans et quod amatur unum est. . . . Amans quippe ad amorem refertur et amor ad amantem. Amans enim aliquo amore amat, et amor alicujus amantis est. . . . Retracto amante nullus est amor, et retracto amore nullus est amans. Ideoque quantum ad invicem referuntur, duo sunt. Quod autem ad se ipsa dicuntur, et singula spiritus, et simul utrumque unus spiritus, et singula mens et simul utrumque una mens. Cf. lib. XV\*). Im Weitern siehe

<sup>\*)</sup> Wie Augustin seine Trinitätslehre auch in Predigten der Gemeinde zugänglich zu machen

I. Abth. a. Theologie. Trinitätslehre. Tritheismus. Tetratheismus. 219

† Gangauf, des h. Augustinus speculative Lehre von Gott, dem Dreieinigen, Mainz 1865.

\* (Pseudo-)Boëthius de trin. (ad Symmach.) c. 2: Nulla igitur in eo (Deo) diversitas, nulla ex diversitate pluralitas, nulla ex accidentibus multitudo, atque ideireo nec numerus. Cap. 3: Deus vero a Deo nullo differt, nec vel accidentibus vel substantialibus differentiis in subjecto positis distat; ubi vero nulla est differentia, nulla est omnino pluralitas, quare nec numerus; igitur unitas tantum. Nam quod tertio repetitur, Deus; quum Pater et Filius et Spir. S. sencupatur, tres unitates non faciunt pluralitatem numeri in eo quod ipsae sant. . . . Non igitur si de Patre et Filio et Spir. S. tertio praedicatur Deus, ideireo trina praedicatio numerum facit. . . . Cap. 6: Facta quidem est trinitatis numerositas in eo quod est praedicatio relationis; servata vero unitas in eo quod est indifferentia vel substantiae vel operationis vel omnino ejus, quae secundum se dicitur, praedicationis. Ita igitur substantia continet unitatem, relatio multiplicat trinitatem, atque ideo sola sigillatim proferuntur atque sependim quae relationis sunt; nam idem Pater qui Filius non est, nec idem starque qui Spir. S. Idem tamen Deus est, Pater et Filius et Spir. S., idem justus, idem bonus, idem magnus, idem omnia, quae secundum se poterunt praedicari. — In den trivialsten Sabellianismus fällt Boëthius, wenn er drei Benennungen für dieselbe Sache: gladius, mucro, ensis, auf die Trinität anwendet, s. Baur, Trin. II, S. 34. - In schlagende Formeln zusammengefasst **fadet** man die lateinische Orthodoxie bereits bei Leo d. Gr., z. B. sermo LXXV, 3: Non alia sunt Patris, alia Filii, alia Spiritus S., sed omnia quaecunque habet Pater, habet et Filius, habet et Spiritus S.; nec unquam in illa trinitate non fuit ista communio, quia hoc est ibi omnia habere, quod semper existere. LXXV, 1. 2: Sempiternum est Patri, coacterni sibi Filii sui esse genitorem. Sempiternum est Filio, intemporaliter a Patre esse progenitum. Sempiternum quoque est Spiritui Sancto, Spiritum esse Patris et Filii. Ut nunquam Pater ine Filio, nunquam Filius sine Patre, nunquam Pater et Filius fuerint sine Spiritu Sancto, et, omnibus existentiae gradibus exclusis, nulla ibi persona sit anterior, nulla posterior. Hujus enim beatae trinitatis incommutabilis deitas ma est in substantia, indivisa in opere, concors in voluntate, par in potentia, sequalis in gloria. Vgl. die übrigen Stellen bei Perthel, Leo d. Gr. S. 138 ff.

#### §. 96.

#### Tritheismus. Tetratheismus.

Bei dem Auseinderhalten der Personen hatte man sich zu hüten, dass der einheitliche Begriff der οὐσία nicht als blosser Gattungsbegriff und die ὑπόστασις nicht als ein Individuum gefasst wurde, das unter diesen Gattungsbegriff falle, was nothwendig die Vorstellung von drei Göttern hervorrief. Aber auch der Missverstand war abzuwehren, wonach bei der logischen Ueberordnung Gottes schlechthin (αὐτόθεος) über Vater, Sohn und Geist der Schein von vier Personen oder gar von vier Göttern entstehen konnte. Beides

suchte, s. Bindemann II, S. 205 ff. Ueber die Trinitäts Lehre des Hieronymus s. Zöckler a. a. O. S. 434.

geschah. So erscheint an der Spitze der Tritheïten Johannes Askusnages zu Constantinopel 1 und Johannes Philoponus zu Alexandrien 2; zum Haupt der Tetratheïten (Tetraditen) wurde der monophysitische Patriarch von Alexandrien Damianus 3 gestempelt, doch wohl nur aus falscher Consequenzmacherei.

- <sup>1</sup> Johannes Askusnages soll, vom Kaiser Justinian um seinen Glauben befragt, gesagt haben, er bekenne eine Natur des menschgewordenen Christus, in der Trinität aber drei Naturen, Wesen und Gottheiten. Dasselbe sollen die Tritheïten Konon und Eugenius vor dem Kaiser Justinus ausgesagt haben.
- <sup>2</sup> Die Meinung des *Philoponus* erhellt aus einem bei Joh. Damasc. aufbewahrten Fragment διαιτητής (de haeresib. c. 83, p. 101 ss. Phot. bibl. cod. 75. Niceph. XVIII, 45—48: bei Münscher, v. Cölln S. 251). Die φύσις ist ihm der Gattungsbegriff, unter welchen die Individuen desselben Wesens gefasst werden. Wesen und Natur ist einerlei, Hypostase oder Person aber bezeichnet die besondere reale Existenz der Natur, was die Peripatetiker ἄτομον nennen, weil darin die Besonderung der Geschlechter und Arten aufhört. Vgl. J. G. Scharfenberg, de Joanne Philopono, Tritheismi defensore, Lips. 1768 (comment. theol. ed. Velthusen etc. T. I.). Trechsel, in d. Stud. und Krit. 1835. I, S. 95 ff. Meier, Trin.-Lehre I, S. 195 ff.
- 3 Im Streit mit Petrus von Kalliniko (Patriarch zu Antiochien) behauptete Damianus, der Vater sei zwar ein Anderer, der Sohn ein Anderer, der heilige Geist ein Anderer; aber keiner sei seiner Natur nach Gott (an sich), sondern sie hätten die subsistirende Gottheit nur gemeinschaftlich, und jeder sei Gott, sofern er daran unzertrennlich Theil habe. Die Damianiten hiessen auch Angeliten (von der Stadt Angelium), vgl. Niceph. XIII, 49. Münscher, v. Cölle S. 253. Baumg.-Crus. I, S. 364. Meier, Trin.-Lehre S. 198: "Solche Systems des Absterbens sind die Lebenszeichen dieser Zeit. Man wirft sich in todien Formen umher, sucht bei ihnen Hülfe, statt die starren Bestimmungen des Dogma's erst mit dem lebendigen Inhalte der christlichen Ideen zu erfüllen, die et tragen." Man kann den Tritheismus als die äusserste Spitze des Arianismus, den Tetratheismus als die des Sabellianismus betrachten, vgl. Hasse, Anselm, 2. Thl. S. 289.

#### §. 97.

#### Symbolum Quicunque.

J. G. Vossius, de tribus Symbb. Amst. 1642. Diss. II. Dan. Waterland, critical history of the Athanasian creed, Cambridge 1724. 1728. 8. John Dennis, the Athanasian creed, 1815. Vgl. Münscher, von (ölln I, S. 249 f. Baumgarten-Crusius I, 124. 231. II, 124.

Am meisten ausgebildet und symbolisch festgestellt erscheint die kirchliche Trinitätslehre in dem (fälschlich dem Athanasius zugeschriebenen) in der augustinischen Schule entstandenen Symbolum Quicunque, das Einige dem Vigilius Tapsensis, Andere dem Vincentius Lerinensis, Andere wieder Andern zuschreiben 1. Durch das fortwährende Setzen und Wiederaufheben des Gesetzten wird das Geheimnissvolle der Lehre gleichsam in einer Hieroglyphe dem Verstande zur Beschämung vorgehalten. Die Folge hiervon war,

dass an diesem Bollwerke des Glaubens, von dem die Seligkeit nothwendig abhängig gemacht wurde, alle weitern Versuche des Scharfsinns, den Widerspruch dialektisch zu heben, sich brechen mussten, gleich den Wellen am unerbittlichen Felsen<sup>2</sup>.

- ¹ Nach der ältern Sage soll es Athanasius auf der 341 in Rom gehaltenen Synode abgefasst haben. Dagegen spricht aber: 1) dass es nur lateinisch vorhanden ist; 2) dass der Ausdruck consubstantialis (ὁμοούσιος) fehlt; 3) die weiter entwickelte Lehre vom heiligen Geist (Ausgehen vom Sohne). Erst im 7. Jahrhundert erlangte es unter dem Namen des Athanasius allgemeine Geltung und wurde mit dem apostolischen und nicäischen als ökumenisches Symbol gefasst. Paschasius Quesnel (diss. XIV. in Leonis M. Opp. p. 386 ss.) machte es zuerst wahrscheinlich, dass Vigilius, Bischof von Tapsus in Afrika gegen Ende des 5. Jahrh., der Verf. sei. Andere schreiben es dem Vincentius Leinensis (in der Mitte des 5. Jahrh.) zu. Muratori (Anecd. lat. T. II, p. 212—217) vermuthete, Venantius Fortunatus (fränkischer Bischof im 6. Jahrh.) sei der Verf. Waterland (a. a. O.) schreibt es dem Hilarius von Arles (Mitte des 5. Jahrh.) zu.
  - 2 Symbolum Athanasianum:
- 1. Quicunque vult salvus esse, ante omnia opus habet, ut teneat catholicam fdem. 2. Quam nisi quisque integram inviolatamque servaverit, absque dubio in acternum peribit. 3. Fides autem catholica hacc est, ut unum Deum in Trinitate et Trinitatem in unitate voneremur. 4. Neque confundentes personas, neque substantiam separantes. 5. Alia enim est persona Patris, alia Filii, alia Spiritus Sancti. 6. Sed Patris et Filii et Spiritus Sancti una est divinitas, aequais gloria, aequalis majestas. 7. Qualis Pater, talis Filius, talis et Spiritus S. 5. Increatus Pater, increatus Filius, increatus Spiritus S. 9. Immensus Pater, immensus Filius, immensus Spiritus S. 10. Aeternus Pater, aeternus Filius, aeternus et Spiritus S. 11. Et tamen non tres aeterni, sed unus aeternus. 12. Sicut non tres increati, nec tres immensi, sed unus increatus et unus immensus. 13. Similiter omnipotens Pater, omnipotens Filius, omnipotens et Spiritus S. 14. Et tamen non tres omnipotentes, sed unus omnipotens. 15. Ita deus Pater, deus Filius, deus et Spiritus S. 16. Et tamen non tres dii sunt, sed unus est Deus. 17. Ita dominus Pater, dominus Filius, dominus et Spiritus S. 18. Et tamen non tres domini, sed unus dominus. 19. Quia sicut sigillatim unamquamque personam et Deum et dominum confiteri christiana veritate compellimur, ita tres deos aut dominos dicere catholica religione prohibemur. 20. Pater a nullo est factus, nec creatus, nec genitus. 21. Filius a Patre solo est, non factus, non creatus, sed genitus. 22. Spiritus S. a Patre et Filio non creatus, nec genitus, sed procedens. 23. Unus ergo Pater, nec tres patres; unus Filius, non tres filii; unus Spiritus S., non tres spiritus sancti. 24. Et in hac Trinitate nihil prius aut posterius, nihil majus aut minus, sed totae tres personae coaeternae sibi sunt et coaequales. 25. Ita ut per omnia, sicut jam supra dictum est, et unitas in Trinitate et Trinitas in unitate veneranda sit. 26. Qui vult ergo salvus esse, ita de Trinitate sentiat. (Opp. Athanasii, T. III, p. 719. Walch, bibl. symb. vet. p. 136 ss. und in den Sammlungen der symb. Bücher von Tittmann, Hase u. s. w.)\*)

<sup>\*)</sup> So sehr auch, an dieser Spitze der Entwicklung angelangt, das Heil auf diese äusserste Spitze der Dialektik gestellt erscheint, so wohl thut es, innerhalb der Periode noch andere

#### b. Christologie.

**§**. 98.

#### Wahre Menschheit Jesu.

Reste des Doketismus. Arianismus.

Nicht minder schwierig, als das Verhältniss der drei Personen zum einheitlichen Wesen Gottes, war das Verhältniss der göttlichen Natur in Christo zur menschlichen zu bestimmen; denn je mehr die Gottheit des Sohnes im kirchlichen Sinne behauptet wurde, desto mehr hatte man sich bei dem Artikel der Menschwerdung dieses Sohnes zu hüten, dass dabei weder die wahre Gottheit, noch die wahre Menschheit Christi verkürzt wurde. Die letztere war gegen den Doketismus schon insoweit sichergestellt, dass man die Leugnung eines menschlichen Körpers nicht mehr zu befürchten hatte; und wenn auch ein sonst rechtgläubiger Kirchenlehrer, der Bischof Hilarius, noch dadurch an den Doketismus zu streifen scheint, dass er die natürliche Leidensfähigkeit des Körpers Jesu bestreitet 1, so hat dies doch nur den Sinn, das Leiden Jesu als einen freien Act seiner Liebe zu begreifen. Schwieriger aber war es zu bestimmen, ob auch die menschliche Seele mit zur Menschheit des Erlösers gehöre; und wenn letzteres, gegen die Arianer, auf der Synode von Alexandrien (362) angenommen wurde<sup>2</sup>, so fragte sich dann erst wieder, ob man blos an die animalische Seele, oder auch an den vernünftigen Menschengeist (in seiner Unterscheidung vom göttlichen) zu denken habe.

<sup>1</sup> Hilarius will sich die innigste Einheit des Göttlichen und Menschlichen in Christo bewahren, so dass man sagen kann, totus hominis filius totus est Dei filius, und umgekehrt, und aus diesem Grunde sagt er von dem Gottmenschen de trin. X, 23: Habens ad patiendum quidem corpus et passus est, sed non habuit naturam ad dolendum. (Vergleich vom Pfeil, der das Wasser

Stimmen zu vernehmen, welche auf die blosse Orthodoxie des Verstandes keinen so anbedingten Werth legten, wie Gregor ron Nasians (s. Ulimann S. 159. 170; Neander, Chrys. II, S. 19., und welche überhaupt die Grenzen der menschlichen Erkenntniss und das Unzulängliche solcher dogmatischen Bestimmungen erkannten, Grego orat. XXXI, 33 p. 577 (Ulimann S. 336; vgl. indessen S. 334 f.). Ebenso Rufin. expos. p. 18 (im Sinne eines Ironaeus): Quomodo autem Deus pater genuerit filium, nolo discutias, nec te curiosius ingeras in profundi hujus arcanum (al. profundo hujus arcani), ne forte, dum inaccesses lucis fulgorem pertinacius perserutaris, exiguum ipsum, qui mortalibus divino munere concessus est, perdas aspectum. Aut si putas in hoc omni indagationis genere nitendum, prius tibi propone quae nostra sunt: quae si consequenter valueris expedire, tune a terrestribus ad coelestia et a visibilibus ad invisibila properato. — Uebrigens ist auch bei jener dialektischen Verarbeitung des Glaubenstoffes das höhere Streben nicht zu verkennen, sowohl die Einheit des göttlichen Wessens als den lebendigen Liebesdrang der Mitthellung zum Bewusstsein zu bringen, mit andern Worten, sowohl die Transcendent, als die Ismannez Gottes zu behaupten, jenes dem Polytheismus und Pantheismus, dieses einem abstracten Deismus gegentüber. Insofern haben solche Formoln auch ihre erbauliche Seitz, als sie Zeugniss ablegen von dem Ringen des christlichen Geistes nach einem befriedigenden Ausdruck dessen, was in den Tiefen des gläubigen Gemüthes allein seine volle Wahrheit hat.

lurchschneiden kann, ohne es zu verletzen.) Comment. in Ps. 139, 3: Suscepit ergo infirmitates, quia homo nascitur; et putatur dolere, quia patitur: caret vero doloribus ipse, quia Deus est (der lateinische Sprachgebrauch von pati gestattete eine solche Unterscheidung). De trin. Xl, 48: In forma Dei manens servi formam assumsit, non demutatus, sed se ipsum exinaniens et intra se latens et intra suam ipse vacuefactus potestatem; dum se usque ad formam temperat habitus humani, ne potentem immensamque naturam assumptae humilitatis non ferret infirmitas, sed in tantum se virtus incircumscripta moderaretur, in quantum oporteret eam usque ad patientiam connexi sibi corporis obedire. Gegen eine rein doketische Auffassung der Impassibilitas spricht die Stelle de yaodis 49 (Dorner II, 2 S. 1055): Pati potuit, et passibile esse non potuit, quie pessibilitas naturae infirmis significatio est, passio autem est eorum, quae mat illata perpessio. Er unterscheidet passionis materia und passibilitatis infruitas. Ueberdies schrieb Hilarius Christo eine menschliche Seele zu; doch batte er diese nicht von Maria, so wenig als den Leib; vielmehr hat der Gottmensch seinen Ursprung aus sich. Vgl. Dorner S. 1040 f. und überhaupt den gamen Abschnitt. Diese Ansichten des Hilarius hat sich übrigens auch Bierenguese angeeignet in seinem Commentar zu Matthäus XXVI, 37. Vgl. **Zickler** S. 213 und 436.

2 Athanas. contra Apollin. II, 3: Άρειος δὲ σάφχα μόνην πφὸς ἀποχψυφὴν τῆς Θεότητος ὁμολογεὶ· ἀντὶ δὲ τοῦ ἔσωθεν ἐν ἡμὶν ἀνθφώπου, τουτέστι τῆς τνοῦς, τὸν Λόγον ἐν τῆ σαφχὶ λέγει γεγονέναι, τὴν τοῦ πάθους νόησιν καὶ τὴν τὰ ἔδον ἀνάστασιν τῆ θεότητι προσάγειν τολμῶν. Vgl. Epiph. haer. 69, 19, and weitere Stellen bei Münscher, v. Cölln S. 268. Namentlich trat bei den Arianern Eudoxius und Eunomius diese Meinung hervor: über den erstern s. Cove, historia script. eccles. I, p. 219; über letztern Mansi, conc. T. III, p. 448. und Neander, DG. S. 330. Dagegen erklärte sich ein anderer Theil der Arianer gegen eine Verwandlung des Logos in die Seele Christi, und statuirte eine menschliche Seele neben demselben. Vgl. Dorner II, 2 S. 1038. Auch orthodoxe Lehrer dieser Periode sprachen sich indessen vor Ausbruch der apolinaristischen Streitigkeit schwankend aus. Vgl. Münscher, v. Cölln S. 269. Dorner a. a. O. S. 1071 ff. Ja selbst Athanasius "nahm erst in der Folge die Lehre von einer menschlichen Seele in seine Christologie auf" Baur, DG. 1, 2 8. 212.

# §. 99. Apollinarismus.

Der sonst bei den katholischen Lehrern hochgeschätzte Apollizaris, Bischof von Laodicea, dachte sich, gewiss eher um Christum zu ehren, als um ihn herabzusetzen, die Sache so, dass jenes höhere Vernunftleben, das Andere erst zu Menschen macht, bei Jesu durch das persönliche Inwohnen der Gottheit in ihm entbehrlich oder vielmehr in absoluter Weise ersetzt worden sei, dadurch, dass der Logos als voês Geios die Stelle der menschlichen Vernunft vertreten habe 1. Dagegen wirkten die ihn bestreitenden Theologen Athanasius und noch mehr die beiden Gregore dahin, dass neben der göttlichen Natur Christi auch eine vollkommene, aus Leib und vernünftiger Seele bestehende Menschennatur angenommen wurde 2.

Das Concil von Constantinopel (381) verwarf den Apollinarismus als häretisch.

<sup>1</sup> Bei seiner dialektischen Bildung\*) meinte Apollinaris, mit mathematischer Evidenz (γεωμετρικαίς ἀποδείξεσι καὶ ἀνάγκαις) die Sache aufs Reine bringen zu können. Die Schriften, worin er seine Ansicht entwickelte, sind nur in Fragmenten vorhanden bei Gregor von Nyssa, Theodoret und Leontius Byzantinus (um 590): περί σαρχώσεως λογίδιον (ἀπόδειξις περί της θείας ένσαςχώσεως) — τὸ κατὰ κεφάλαιον βιβλίον — περὶ ἀναστάσεως — περὶ πίστεως loy/Gior — und Briefe (in Gallandii bibl. PP. T. XII, p. 706 ff. Angelo Maje class. auct. T. IX, p. 495 ss. Das Weitere bei Dorner II, 2 S. 976. und Neander, DG. S. 334 ff.). Gegen die Verbindung des Logos mit einer vernünstigen Menschenseele macht Apollinaris geltend, dass dann entweder der auf diese Weise mit dem Logos verbundene Mensch einen eigenen Willen für sich behalte, mithin keine wahre Durchdringung des Göttlichen und Menschlichen stattfinde, oder dass bei der Vereinigung die menschliche Seele ihre Freiheit eingebüsst habe, was ihm beides unpassend schien. "Der Mittelpunkt eeiner Polemik war gegen das τρεπτὸν oder die Wahlfreiheit in der Christologie gerichtet" Dorner a. a. O. S. 987. Christus soll ihm nicht ein blosser avsquass ži 3 zog sein, sondern der menschgewordene Gott. Nach der trichotomistischen Anthropologie konnte nun Apollinaris dem Erlöser allerdings insoweit eine menschliche Seele zuschreiben, als er sich diese nur wie ein Mittelglied zwischen Geist und Körper, als ἡγεμονικόν des letztern, dachte. Was aber die Seele selbst wieder bestimmt (τὸ αὐτοχίνητον) und dem Menschen die höhest Richtung giebt, der νους (die ψυχή λογική), konnte in Jesu nichts Menschliches sein, sondern eben ein rein Göttliches; denn nicht darin bestand die Menschwerdung, dass der Logos νοῦς, sondern darin, dass er σάψξ geworden. (Ob und inwiefern Christus die σάυξ selbst wieder vom Himmel mitgebracht oder von Maria empfangen habe? s. Baur a. a. O. S. 595 Anm. Dorner S. 1007 ff.) Vertritt aber die göttliche Vernunft die Stelle der menschlichen, so liegt eben darin der specifische Unterschied zwischen Christus und den übrigen Menschen. Bei diesen geht alles durch stufenweise Entwicklung, was nun einmal ohne Kampf und Sünde nicht abgeht (ὅπου γὰο τέλειος ἄνθοωπος, ἐκεῖ καὶ ἀμαρτία, bei Athanas. I, 2 p. 923, vgl. c. 21 p. 939: άμαρτία ἐνυπόστατος). Bei Christo aber konnte dies nicht stattfinden: οὐδεμία ἄσκησις έν Χριστῷ. οὐκ ἄρα νοῦς έστιν ἀνθρώπινος. Vgl. Gregor v. Nyssa, antirrhet. adv. Apoll. IV, c. 221. Dabei dachte sich Apollinaris auch den Leib und die übrige Seele Christi so sehr von dem höhern Gottesleben durchdrungen und bewegt, dass er keinen Anstoss nahm an Ausdrücken, wie "Gott ist gestorben, Gott ist geboren" u. s. w.; vielmehr glaubte er, es sei der Einheit der Person nicht genügt, bevor man nicht sagen könne: "unser Gott ist gekreuzigt" und "der Mensch ist erhöht zur rechten Hand Gottes." Ja er behauptete, dass eben dieser innigen Vereinigung und Durchdringung wegen auch der sinnlichen Natur Jesu Anbetung gebühre, l. c. p. 241. 264. Die Gegner beschuldigten ihm sonach des Patripassianismus. Aber gewiss ist es Consequenzmacherei, wenn Gregor von Naz. dem Apollinaris die Behauptung aufbürdet, dass, weil Christus keine vernünftige Menschenseele gehabt, er sonach eine unvernünftige Thierseele,

<sup>\*)</sup> Baumgarten-Crusius (II, S. 160) sieht darin zwiesachen Platonismus, sowohl in dar Unterscheidung von 2005 und 4025, als darin, dass an die Stelle des 2005 das Gleichartige, eine höhere Potenz, getreten sei.

etwa die eines Pferdes oder Stieres gehabt haben müsse; wogegen es auch Apollinaris von seiner Seite nicht an ähnlichen Folgerungen fehlen liess, wenn er die Gegner beschuldigte, sie lehrten zwei Christus, zwei Söhne Gottes u. s. w. Vgl. Dorner S. 985 ff. Ullmann, Gregor v. Naz. S. 401 ff. Baur, Gesch. der Trinit. I, S. 585 ff.

<sup>2</sup> Gegen Apollinaris machte Athanasius (contra Apollinarium libb. II), jedoch ohne den ihm persönlich nahestehenden Gegner zu nennen\*), den Satz geltend, dass Christus in allem unser Vorbild habe sein müssen, und um das za zein, musste seine Natur der unsrigen gleich sein; die Sündhaftigkeit, welche mit der menschlichen Entwicklung empirisch verbunden ist, ist kein nothwendiges Attribut der menschlichen Natur, dies würde zum Manichäismus führen. Stadlosigkeit war vielmehr die ursprüngliche Natur des Menschen, und eben derum erschien Christus, zu zeigen, dass Gott nicht der Urheber der Sünde ssi, und um selbet die Möglichkeit eines sündlosen Lebens in sich darzustellen (der Streit griff somit auch in die anthropologischen Differenzen ein). — Das Gattiche und Menschliche hielt Athanasius aus einander (vgl. besonders lib. III, ehne jedoch zuzugeben, dass er darum zwei Christus lehre. Vgl. Neander, **EG. II**, 2 S. 923. Möhler, Athanas. II, S. 262 ff. \*\*). Gregor v. Naz. (ep. ad Cledon. et orat. LI) hob gleichfalls die Nothwendigkeit der wahren und vollkommen menschlichen Natur hervor. Diese war nothwendig, nicht nur als **Vehikel der** Offenbarung; sondern um die Menschen zu erlösen und zu heiligen, maste Jesus den ganzen aus Seele und Leib bestehenden Menschen annehmen (thalieh früherhin Irenaeus, später und ausgeführter Anselm). Sonach behauptet Gregor aufs Bestimmteste zwei Naturen in dem Erlöser. Es ist in ihm zu unterscheiden ällo zal ällo, aber nicht ällos zal ällos. Vgl. die ep. ad Nectar. sive orat. XLVI mit den 10 Anathematismen gegen den Apoll., und Ullmann 8. 396-413. Gregors von Nyssa λόγος ἀντιβύητικὸς πρὸς τὰ Ἀπολλιναplov zwischen 374 und 380 s. in Zaccagni, collect. monum. vett. und Gallandii bibl. Patr. VI, p. 517. Gieseler, KG. I, S. 356. Rupp S. 139. Gegen die Apollinaristen (συνουσιασταί, διμοιρίται) ep. haer. 77. — Auch im Abendlande erfolgte die Verdammung der Lehre unter dem Bischof Damasus (vgl. Münscher, v. Cölln S. 277), die dann auf der zweiten ökumenischen Synode von Constantinopel 381 wiederholt wurde (can. I. VII.). — Die spätern Apollinaristen scheinen die Lehre ihres Meisters vollends ins Doketische ausgebildet su haben, vgl. Möhler a. a. O. S. 264 ff.

#### §. 100.

#### Nestorianismus.

P. E. Jablenski, exercitatio historico-theologica de Nestorianismo, Berol. 1724. — Tüb. Quartalsehrift 1835, H. 1. — W. Möller, Nestorius und die nestorianische Streitigkeit, in Herzogs Realencyclopädie X, S. 288 ff.

Bei dem Streben, die volle menschliche Natur neben der göttlichen zu bewahren, musste sich immer wieder die Frage aufdrin-

<sup>\*)</sup> Vgl. über den Charakter des Buches Dorner S. 984 Anm. Wie sehr übrigens Athan. selbst zum Apollinarismus hinneigte, s. Voigt a. a. O. S. 125 und 129.

Wenn Möhler die Lehre des Apollinaris mit der von Luther zusammenstellt (S. 271), so hat dies einiges für sich, indem bei Luther allerdings ähnliche Aeusserungen vorkommen, vgl. Schenkel, das Wesen des Protestantismus I, S. 313 ff. Doch lassen sich solche Parallelen seiten rein durchführen. Andere haben zu Apollinaris andere Gegenbilder in der neuern Zeit gesucht. Derner hat die apollinaristische Fassung der osiandrischen Hagenbach, Dogmengesch. 5. Aufl.

gen, ob das, was die Schrift von den Thaten und Schicksalen Jesu erzählt (Geburt, Leiden und Tod), rein auf die Menschheit oder auch mit auf die Gottheit, und in welcher Weise auf beides zu beziehen sei. Während die in Alexandrien herrschende Lehrweise in starken Ausdrücken die Einheit des Göttlichen und Menschlichen in Christo heraushob, trennten die antiochenischen Theologen Diodor von Tarsus und Theodor von Mopsvheste, schärfer zwischen beiden !. Da gab endlich der bei der steigenden Verehrung der Maria üblich gewordene Ausdruck "Gottesmutter" (δεοτόκος) 2 Anlass zum förmlichen Ausbruch des Streites über das Verhältniss der Naturen in Christo, Nestorius, Patriarch von Constantinopel, missbilligte diesen Ausdruck, da Maria nicht Gott sondern Christum geboren habe 3. Ihm widersprach Cyrill, Patriarch von Alexandrien. und beide verdammten sich gegenseitig in ihren Anathematismen 4. Nestorius glaubte, Göttliches und Menschliches in Christo so weit aus einander halten zu müssen, dass er blos eine συνάφεια beider. eine evolunges der Gottheit annahm, während Cyrill eine vollkommene Vereinigung der Naturen (φυσική ξνωσις) behauptete, jener im Zusammenhang mit der antiochenischen, dieser mit der ägypti-Nestorius ward auf der Synode zu Ephems schen Denkweise 5. 431 verdammt , damit aber der Streit noch nicht beendet.

1 Von Diodor († 394) s. Fragmente aus seiner Schrift πρὸς τοὺς συνουσικστάς lat. bei Mar. Mercator, edit. Baluze p. 349 s. (Garner. 317) und Leontius Byzantinus. Vgl. Münscher, v. Cölln S. 280: . . . Adoramus purpuram propter indutum et templum propter inhabitatorem etc. — Theodors Erklärungen in seinem symb. in actis conc. Ephes. actio VI. bei Mansi T. IV, p. 1347; bei Mar. Mercator (Garner. I, p. 95); Münscher, v. Cölln S. 280. Ueber seine Polemik gegen Apollinaris s. Fritzsche p. 92. 101. Vgl. Neander, KG. II, 3 S. 929—944. Fragm. ed. Fritzsche p. 8: Μλλ' οὐχ ἡ δεία φύσις ἐπ παρδένου συστάς οὐχ ὁ δεὸς λόγος ἐπ τῆς παρδένου ὁ ἐπ τῆς οὐσίας τῆς παρδένου συστάς οὐχ ὁ δεὸς λόγος ἐπ τῆς Μαρίας γεγέννηται, γεγέννηται δὲ ἐπ Μαρίας ὁ ἐπ σπέρματος Δαβίδ οὐχ ὁ δεὸς λόγος ἐπ γυναιπὸς γεγέννηται, γεγέννηται δὲ ἐπ ματρὸς τέτεπται ὁ ὁμοούσιος τῷ πατρὶ, ἀμήτωρ γὰρ οὖτος πατὰ τὴν τοῦ μαπαρίου Παύλου φωνὴν, ἀλλ' ὁ ἔν ὑστέροις παιροῖς ἐν τῷ μητρώς γαστρὶ τῷ τοῦ ἀγίου πνεύματος δυνάμει διαπλασδεὶς, ἄτε παὶ ἀπάτωρ διὰ τοῦτο λεγόμενος.

<sup>2</sup> Ueber den allmählig aufkommenden kirchlichen Sprachgebrauch s. Socr. VII, 32. Münscher, v. Cölln I, S. 286. Die geschmacklosen Erörterungen über den partus virgineus (z. B. bei Rufin. expos. 20), wo Maria, mit Anspielung auf Ezechiel, die porta Domini heisst, per quam introivit in mundum u. s. w., gehören in dieselbe Kategorie. Neander (DG. S. 344) bezeichnet es als eine ungünstige Wendung, welche den Streit von Anfang an nahm, dass er nicht

verglichen (S. 1028), und Baur stellt sie mit der von Servet zusammen (Gesch. d. Tris. HI, S. 101).

von einer ganzen dogmatischen Ansicht, sondern von einem Worte ausging. "Dadurch wurde der Fanatismus der Menge rege gemacht, und um so grössern Spielraum erhielten die politischen Leidenschaften."

- <sup>2</sup> Den Anlass gab der Presbyter Anastasius (428), der in einer Predigt den Ausdruck tadelte. Ihm stimmte Nestorius (ein Schüler des Theodor von Mopsyh.) bei (Socr. VII, 32), und auch schon früher hatte im Abendlande Leporius, Presbyter und Mönch zu Massilien, ein Anhänger des Pelagius, Aehnliches gebehrt, s. Münscher, v. Cölla S. 282. Ueber Nestorius selbst s. sermones III (II) Nestorii bei Mar. Merc. p. 53-74. Mansi IV, p. 1197. Garner. II, p. 3 se. Die Benennung "Gottesmutter" findet er heidnisch und im Widerspruch mit Hebr. 7, 3. Gestützt auf die orthodoxe Lehre von der ewigen Zeugung konnte er sagen (bei Garner. p. 5): Non peperit creatura eum, qui est increabilis; non recentem de virgine Deum Verbum genuit Pater. In principio erat enim verbum, sicut Joh. (1, 1) ait. Non peperit creatura creatorem [increabilem], sed peperit hominem, Deitatis instrumentum. Non creavit Deum Verbum Spiritus 8.... sed Deo Verbo templum fabricatus est, quod habitaret, ex virgine etc. Date: aber welgerte sich Nestor. keineswegs, auch die menschliche Natur in ihrer Verbindung mit der göttlichen in den Kreis der religiösen Verehrung zu sichen, und verwahrte sich gegen ein Auseinanderreissen beider Naturen, das man ihm Schuld gab: Propter utentem illud indumentum, quo utitur, colo, propter absconditum adoro, quod foris videtur. Inseparabilis ab eo, qui oculis paret, est Deus. Quomodo igitur ejus, qui non dividitur, honorem [ego] et dignitatem audeam separare? Divido naturas, sed conjungo reverentiam (bei Garner. p. 5), und in dem Fragm. bei Mansi p. 1201: Διὰ τὸν φοροῦντα τὸν φορούμενον σίβω, διά τὸν κεκρυμμένον προσκυνώ τὸν φαινόμενον άχώριστος τοῦ φαινομένου θεός δια τοῦτο τοῦ μὴ χωριζομένου τὴν τιμὴν οὐ χωρίζω. χωαίζο τὰς φύσεις, ἀλλ' ένῶ τὴν προσχύνησιν. Statt θεοτόχος wollte er Maria lieber Βεοδόχος oder Χριστοτόχος nennen. Vgl. die weitern Stellen bei Münscher, v. Cölln S. 284-286. Baur, Gesch. d. Trin. I, S. 727 ff.
- Ueber die äussere Geschichte des Streites s. die KG. Erst Briefwechsel beider und gegenseitige Beschuldigung des Trennens und Vermischens der Naturen. Cyrill hat am römischen Bischof Cölestin, Nestorius an den morgenländischen Bischöfen, namentlich an Johann von Antiochien, eine Stütze. Is der Folge des Streites liess sich sogar Nestorius den Ausdruck θεοτόπος unter gehörigen Verständigungen darüber gefallen. Vgl. die Actenstücke und namentlich die Anathematismen selbst bei Mansi V, p. 1 ss. u. IV, p. 1099. Mar. Merc. p. 142 (Garner. II, p. 77 ss.), abgedruckt in Baumgartens theolog. Streitigkeiten, Th. II, S. 770 ff. Gieseler, KG. (2. Ausg.) I, S. 408. Münscher, v. Colla S. 290—295.
- \* "Wie die Alexandriner das ὑπλο λόγον, so hoben die Antiochener das κατὰ λόγον hervor" Neander, DG. S. 349. Ueber die Differenzen beider und die Folgerungen, die jede Partei aus der Ansicht der Gegenpartei zu deren Nachtheil zu ziehen wusste, s. ebend. Die ἀντιμετάστασις τῶν ὀνομάτων ward von den Alexandrinern auf die Spitze getrieben, während die Antiochener schieden zwischen dem was δογματικῶς und dem was πανηγυρικῶς gesprochen ist.
- Acten der Synode bei Mansi IV, p. 1123. Fuchs IV, S. 1 ff. Einseitige Eröffnung derselben durch Cyrill Gegensynode unter Johann von Antiochien gegen Cyrill und Memnon, die nun wieder Johannes und seinen Anhang excommuniciren. Der Kaiser Theodos bestätigt erst die gegenseitigen Absetzungsurtheile; nachher aber bleibt Nestorius allein stehen, da auf eine Formel

Cyrills hin, die den Widerspruch mit seinen frühern Anathematismen nur schlecht zu verdecken wusste (s. bei Münscher, v. Cölln S. 297), sich Joh. von Antiochien bewegen liess, gleichfalls in die Verdammung des Nestorius einzustimmen. — Absonderung der nestorianischen Partei (chaldäische Christen, Thomaschristen) von der kathol. Kirche, über deren weitere Geschichte s. J. S. Asseman, de Syris Nestorianis, in der bibl. orient. Rom. 1728. T. III, P. 2. — "Wir können die cyrillische Ansicht (wonach eine Verwandlung des Menschlichen in das Göttliche stattfindet) die magische Weise der unio nennen, wie die nestorianische, welche die Naturen nur an einander anlehnt, die mechanische." Dorner (erste Ausg.) S. 90.

#### §. 101.

Eutychianisch-monophysitischer Streit.

Pressel, in Herzogs Realencyclopädie IX, S. 743 ff.

War mit der Person der Nestorius die Trennung der Naturen in Christo beseitigt, so vergrösserte sich mit dem wachsenden Ansehen der cyrillischen Partei, an deren Spitze der Nachfolger Cyrills Dioscur 1 stand, die Gefahr, an die Stelle der eben vermiedenen Trennung eine noch bedenklichere Vermischung der Naturen zu erhalten. Als daher Eutyches, Archimandrit von Constantinopel, im Eifer für seine Partei nur eine Natur in Christo behauptete 1, entstanden neue Unruhen, und nachdem Dioscur vergebens den Monophysitismus auf gewaltsame Weise der Kirche hatte aufdringen wollen 3, wurde derselbe auf der Synode von Chalcedon (451) mitsammt seiner Lehre verdammt; und auf die Grundlage des Briefes, welchen der römische Bischof Leo der Grosse im Verlaufe des Streites an Flavian, Bischof von Constantinopel, erlassen hatte 4, wurde sowohl die Lehre von zwei Naturen, als auch wieder ihre Unvermischtheit und Unzertrennlichkeit ausgesprochen und zur Abwehr fernerer Irrungen eine Formel aufgesetzt, die von nun an in symbolische Kraft treten sollte 5.

- <sup>1</sup> Ueber seinen Charakter und sein leidenschaftliches Benehmen, namentlich gegen Theodoret, s. Neander, K.G. II, 3 S. 1064 ff. Die Urkunden des Streites Mansi T. VI. VII. (Ang. Majo, script. vett. coll. T. VII u. IX. Coll. class. auct. T. X, p. 408 ss.).
- <sup>2</sup> Auf die Anklage des Euseb von Doryläum wurde er als Erneuerer valentinianischer und apollinaristischer Irrthümer belangt, und auf einer Synode sa Constantinopel 448 abgesetzt, Mansi VI, p. 694—754. Nach diesen Actan lehrte er: Μετὰ τὴν ἐνανθεώπησιν τοῦ θεοῦ λόγου, τουτέστι μετὰ τὴν γέννησιν τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, μίαν φύσιν προσκυνεῖν καὶ ταύτην θεοῦ σας-κωθέντος καὶ ἐνανθρωπήσαντος. Er leugnete, dass das Fleisch Christi dem unsrigen ὁμοούσιος sei, obwohl er das nicht Wort haben wollte, dass er seines Leib aus dem Himmel mitgebracht habe; ja er gab sogar endlich, von des Gegnern in die Enge getrieben, die Homousie seines Leibes mit dem unsriges zu. Hingegen zum Bekenntniss zweier Naturen, einer göttlichen und einer

menschlichen, war er nicht zu bewegen. Zwei Naturen seien nur πρὸ τῆς irviσεως gewesen; von da an aber erkenne er nur eine an. Ueber die Uebereinstimmung seiner Lehre mit der cyrillischen vgl. Münscher, v. Cölln S. 301.

- <sup>3</sup> Als Gipfel der Gewalthätigkeiten erscheint die Räubersynode 449 (latrocinium Ephesinum, σύνοδος ληστρική), deren Acten bei Mansi VI, p. 593 ss. Fuchs IV, S. 340 ff.
- <sup>4</sup> Bei Mansi V, p. 1359 (besonders herausgeg. von K. Phil. Henke, Helmst. 1780. 4.; vgl. Griesbach, opusc. acad. T. I, p. 52 ss. Münscher, v. Cölln S. 302): Salva proprietate utriusque naturac et substantiae et in unam coeunte personam, suscepta est a majestate humilitas, a virtute infirmitas, ab aeternitate mortalitas; et ad resolvendum conditionis nostrae debitum natura inviolabilis naturae est unita passibili, ut quod nostris remediis congruebat, unus atque idem mediator Dei et hominum, homo Jesus Christus, et mori posset ex uno et mori non posset ex altero. In integra ergo veri hominis perfectaque natura verus natus est Deus, totus in suis, totus in nostris . . . . Qui enim verus est Dens, idem verus est homo, et nullum est in hac unitate mendacium, dum invicem sunt et humilitas hominis et altitudo deitatis. Sicut enim Deus non mutatur miseratione, ita homo non consumitur dignitate. Agit enim utraque forma cum alterius communione, quod proprium est: Verbo scilicet operante, quod verbi est, et carne exsequente, quod carnis est etc. Und nun werden Gebart, Hunger, Blösse, Leiden, Tod, Begräbniss u. s. w. der menschlichen, die Wunderthaten aber der göttlichen Natur zugetheilt; ebenso der Ausspruch Joh. 14, 28 der erstern, und Joh. 10, 30 der letztern. Vgl. weiter über die Christologie Leo's: Perthel a. a. O. S. 146 ff. Baur, Gesch. d. Trin. I, 8. 807 ff.
- Mansi VII, p. 108 s.: Επόμενοι τοίνυν τοῖς άγίοις πατράσιν, ἕνα καὶ τὸν αὐτὸν ὁμολογεῖν υίὸν τὸν αύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν συμφώνως ἄπαντες **Ιπθιδάσπομεν, τέλειον τὸν** αὐτὸν ἐν θεότητι καὶ τέλειον τὸν αὐτὸν ἐν ἀνθρωπότητε. Θεόν άληθώς και ἄνθρωπον άληθώς τον αὐτον έκ ψυχης λογικής και σώματος, όμοούσιον τῷ Πατρὶ κατὰ τὴν θεότητα, καὶ ὁμοούσιον τὸν αὐτὸν ἡμῖν κατά την ανθρωπότητα, κατά πάντα δμοιον ήμιν χωρίς άμαρτίας πρό αλώνων μέν έκ του Πατρός γεννηθέντα κατά την θεότητα, επ' εσχάτων δε των ήμερων τὸν εὐτὸν δι' ἡμᾶς και διὰ τὴν ἡμετέραν σωτηρίαν έκ Μαρίας τῆς παρθένου τής θεοτ όχου κατά την άνθρωπότητα, ένα και τον αὐτον Χριστον Υίον, Κύριον, μονογενή έχ δύο φύσεων (έν δύο φύσεσιν)\*) ασυγχύτως, ατρέπτως, άδιαιρ έτως, άχωρίστως γνωριζόμενον οὐδαμοῦ τῆς τῶν φύσεων διαφο**ρᾶς ἀνηρημένης** διὰ τὴν ἕνωσιν, σωζυμένης δὲ μᾶλλον τῆς ἰδιότητος έχατέρας φύσεως και είς εν πρόσωπον και μίαν υπόστασιν συντρεχούσης ουκ είς δύο πρόσωπα μεριζόμενον ή διαιρούμενον, άλλ' ένα και τον αὐτον Υίον και μονογενη, Θεόν λόγον, χύριον Ίησουν Χριστόν χαθάπερ ἄνωθεν οί προφήται περί αὐτοῦ καὶ αὐτὸς ήμᾶς Ἰησοῦς Χριστὸς έξεπαίδευσε, καὶ τὸ τῶν πατέρων ἡμῖν παραδέδωπε σύμβολον.

Uebrigens ist ein dogmatischer Parallelismus zwischen diesen christologischen Bestimmungen und den theologischen von Nicäa nicht zu verkennen, nur mit dem Unterschiede, dass hier (wie es auch die Verschiedenheit des Objects erforderte) das Verschiedene als  $\varphi \dot{v}\sigma i s$ , und das Gemeinsame als  $\dot{v}\pi \dot{o}s$  stattfindet.

<sup>\*)</sup> Ueber diese verschiedene Lesart s. Mansi p. 106. 775. 840. Walch, bibl. symb. p. 106.

#### §. 102.

## Weiterer Verlauf des Streites. Theopaschitismus.

Nicht alsobald erlangten jedoch die chalcedonensischen Beschlüsse allgemeines Ansehen. Erst nach vielfachem Kampfe wurde die in denselben vorgetragene Lehre von zwei Naturen in einer Person orthodoxe Kirchenlehre, die denn auch in das sogenannte athanssianische Symbolum überging Eine reine Mitte wurde jedoch nicht bewahrt, sondern durch Aufnahme der Formel, dass eine der göttlichen Personen gekreuzigt worden sei (Theopaschitismus), in die Bestimmungen der fünften ökumenischen Synode (553) erhielt die monophysitische Vorstellung offenbar ein Uebergewicht innerhalb der orthodoxen Lehre.

- ¹ Das Henoticon von Kaiser Zeno 482 (bei Evagr. III, c. 14; besonders herausgeg. von Berger, Wittenb. 1723. 4.) suchte den Streit zu vermitteln, aber ohne dauernden Erfolg. Vgl. Jablonski, diss. de Henotico Zenonis, Francof. ad Viadr. 1737. 4. Münscher, von Cölln S. 306 f. Es wurde gelehrt, Christus sei ὁμοούσιος τῷ πατρὶ κατὰ τὴν θεότητα, καὶ ὁμοούσιος ἡμῖν κατὰ τὴν ἀνθρωπότητα. Der Maria ward das Prädicat θεοτόκος vindicirt und Cyrills Anathematismen wurden gebilligt.
  - 3 Symb. Athanas. pars II (vgl. §. 97):
- 27. Sed necessarium est ad aeternam salutem, ut incarnationem quoque Domini nostri Jesu Christi fideliter credat. 28. Est ergo fides recta, ut credamus et confiteamur, quia Dominus noster Jesus Christus, Dei filius, Deus pariter et homo est. 29. Deus ex substantia Patris ante saecula genitus, homo ex substantia matris in saeculo natus. 30. Perfectus Deus, perfectus homo, ex anima rationali et humana carne subsistens. 31. Aequalis Patri secundum divinitatem. minor Patre secundum humanitatem. 32. Qui, licet Deus sit et homo, non due tamen, sed unus est Christus. 33. Unus autem non conversione divinitatis in carnem, sed assumtione humanitatis in Deum. 34. Unus omnino non confusione substantiarum, sed unitate personae. 35. Nam sicut anima rationalis et caro unus est homo, ita et Deus et homo unus est Christus. 36. Qui passus est pro salute nostra, descendit ad inferos, tertia die resurrexit a mortuis, 37. ascendit in coelos, sedet ad dexteram Patris, inde venturus judicare vivos et mortuos. 38. Ad cujus adventum omnes homines resurgere debent cum corporibus suis et reddituri sunt de factis propriis rationem. 39. Et qui bona egerunt, ibunt in vitam aeternam; qui vero mala, in ignem aeternum. 40. Haec est fides catholica, quam nisi quisquam fideliter firmiterque crediderit, salvus esse non poterit.
- 3 Peter Fullo (ὁ γναςεύς) hatte den Beisatz θεὸς ἐσταυρώθη δι' ἡμᾶς suerst in das Trisagion eingeschaltet, zu Antiochien (463—471). Afrikanische Bischöfe, Fulgentius Ferrandus und Fulgentius von Ruspe, sprachen sich für die Formel aus, dass Einer aus der Dreieinigkeit gekreuzigt sei; vgl. Gieseler, KG. I, 2 S. 365. Im Jahr 533 erklärte dann Justinian den Satz: unum erucifizum esse ex sancta et consubstantiali Trinitate für rechtgläubig (cod. lib. I, tit. I, 6), in Uebereinstimmung mit dem römischen Bischof Johann II., aber im Widerspruch mit dessen Vorgänger Hormisdas. Das Decret des Concils lautet

(Monsi IX, p. 304): Ε΄ τις οὸχ ὁμολογεῖ τὸν ἐσταυρωμένον σαρχὶ Κύριον ὑμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν εἶναι θεὸν ἀληθινὸν καὶ κύριον τῆς δόξης, καὶ ἔνα τῆς ἐγίας τριάδος ὁ τοιοῦτος ἀνάθεμα ἔστω. Uebrigens war dieser Sieg des Theopaschitismus nur das Gegenstück zu jenem andern, den das θεοτόκος schon früher davongetragen: und so gewöhnte sich denn auch die orthodoxe Dogmatik allmählig an die Ausdrücke von einem gebornen und einem gestorbenen Gott. In diesem Sinne konnte z. B. auch der Verfasser der soliloquia animae (bei Angustin) c. 1 beten: Manus tuae, Domine, fecerunt me et plasmaverunt me, manus inquam illae, quae affixae clavis sunt pro me. Vgl. Herzog, in dessen Realenc: XVI, S. 15.

#### §. 103.

## Verschiedene Gestaltungen des Monophysitismus. Aphthardoketen, Phthartolatrer, Agnoëten.

J. C. L. Gieseler, commentatio, qua Monophysitarum veterum variae de Christi persona opinienes inprimis ex ipsorum effatis recens editis illustrantur. Part. I. II. Gött. 1838. 4.

Unter den Monophysiten selbst entstand Streit darüber, ob Christus einen verweslichen oder unverweslichen Körper gehabt habe? Die Phthartolatrer (Severianer) behaupteten das Erstere, die Aphthardoketen (Julianisten) das Letztere, und zwar folgerichtig aus den monophysitischen Prämissen, obwohl sie selbst wieder in Beziehung auf die Frage, ob der Körper Christi ein geschaffener sei, in zwei Klassen, in Ktistolatrer und Aktisteten, zerfielen 1. Aus eben jenen Prämissen musste auch eine Allwissenheit Christi gefolgert werden; weshalb die Behauptung des Diaconus Themistius an Alexandrien, dass Christus als Mensch manches nicht gewusst habe (Agnoëtismus, Marc. 13, 32. Luc. 2, 52) von den strengen Monophysiten verworfen wurde 2.

- 'Quellen: Leont. Byzant. (in Gallandii bibl. Patr. XII); Niceph. Callisti lih. XVII. In der angeführten Dissert. (Part. II) sucht Gieseler zu zeigen, wie die julianistische Ansicht keineswegs rein doketisch gewesen, sondern sich an die von Clemens von Alexandrien, Hilarius, Gregor von Nyssa u. s. w. anschliesse und auch mit der von Apollinaris Aehnlichkeit habe. Als Vertreter dieser Ansicht erscheint Xenajas (Philoxenus), Bischof von Hierapolis und Zeitgenosse Julians, vgl. S. 7. Ueber die verschiedenen Begriffe, die man mit 4-soe verband, bald nur die Leidensfähigkeit und Hinfälligkeit des lebenden Körpers, bald die Auflöslichkeit des Leichnams, s. ebend. S. 4.
- <sup>2</sup> Orthodoxer Seits erklärte sich gegen den Agnoëtismus auch Gregor d. Gr. (epp. X, 35. 39). Ueber den Streit im Abendlande mit dem gallischen Mönch Leporius (um 426), der im Zusammenhang mit den Lehren des Theodor von Mopsyheste gleichfalls den Agnoëtismus lehrte, s. Neander, DG. S. 354.
- So sehr in der orthodoxen Kirche der Doketismus fern gohalten wurde, so fand doch die Vorstellung von einem rerklärten Leibe nach der Auferstehung, die schon Origenes in der vorigen Periode (s. §. 66) gehegt hatte, in dieser Periode noch mehr Anhänger. Nicht nur Hilarius, der auch sonst dem Doketismus am nächsten steht, sondern auch Chrysestomus, Theoderes und die meisten Lehrer des Morgenlandes, mit Ausnahme des Ephräm Syrus, Greger von Nyssa und Cyrill von Alexandrien, schlossen sich mehr oder weniger an die origen.

#### §. 104.

#### Willen in Christo. Monotheleten.

T. Combefisii historia Monothelitarum vor Vol. II. seines nov. auctuarium bibl. PP. graccolst. Par. 1648. fol. Pressel, in Herzogs Realencyclopädie IX, S. 752 ff.

Der Versuch des Kaisers Heraclius im siebenten Jahrhundert die von der katholischen Kirche getrennten Monophysiten wieder mit derselben zu vereinigen, führte zu dem, dem Streite über die Naturen verwandten Streite über die Willen 1. Als nämlich der Kaiser, in Uebereinstimmung mit dem Patriarchen von Alexandrien Cyrus, die Parteien dadurch zu vereinigen hoffte, dass er nur eine gottmenschliche Wirkungsweise und einen Willen in Christo annahm<sup>2</sup>, suchte der scharfsinnige Mönch und nachmalige Patriarch von Jerusalem (635) Sophronius das Unstatthafte dieser Vorstellung zu zeigen, indem die chalcedonensische Lehre von zwei Naturen auch nothwendig die von zwei Willen fordere 3. Unter Mitwirkung Roms 4 wurde nach mehreren vergeblichen Versuchen, den Monotheletismus zu heben 5, die Lehre von zwei Willen und zwei Wirkungsweisen auf der sechsten ökumenischen Synode von Constantinopel (680) angenommen, jedoch so, dass der menschliche Wille fortwährend dem göttlichen untergeordnet zu denken sei 6.

- <sup>1</sup> Dadurch wurde zwar der Streit aus dem rein metaphysischen Gebiet in das sittlich-praktische gezogen und dem anthropologischen genähert, wozu schon im apollinaristischen Streite (s. oben) eine Handhabe gegeben war; aber die Sache wurde damit nicht gebessert.
- <sup>2</sup> Heraclius, auf seinem persischen Feldzuge begriffen, verständigte sich darüber in Armenien und Syrien mit den Monophysitenhäuptern der severianischen und jacobitischen Partei, und erwirkte dann von dem orthodoxen Patriarchen zu Constantinopel Sorgius die Bestätigung der Ansicht von εν 3ελημε καὶ μία ενέργεια, oder einer ενέργεια 3εανδρική. Der von dem Kaiser zum

Patriarchen von Alexandrien erhobene (Monophysit) Cyrus brachte 633 auf einer dortigen Synode die Vereinigung zu Stande. Vereinigungsacte bei Mansi, eene. XI, p. 564 ff. und die Briefe des Cyrus ebend. p. 561.

- <sup>3</sup> Sophronii Synodica bei *Mansi* XI, p. 461. Hier bildet die Inconsequenz, wemit manche neben den zwei Naturen doch nur einen Willen festhielten, eine Parallele zu den Theologen im arianischen Streite, welche neben der Hamousie des Sohnes mit dem Vater doch eine Unterordnung des Geistes analyseen.
- \*Der Papst Honorius war zwar für die Vereinigung, aber seine Nachfolger Seseriaus und Johannes IV. dagegen. Der letztere verdammte 641 das Dogma der Monotheleten, und auch Papst Theodor sprach über den Patriarchen Paulus von Constantinopel den Bann, bis endlich unter Martin I. auf dem lateran. Concil von 649 die Lehre von zwei Willen und zwei Wirkungsweisen festgestellt varde. Mansi X, p. 863 s.: Si quis secundum scelerosos haereticos cum una voluntate et una operatione, quae ab haereticis impie confitetur, et duas voluntates pariterque et operationes, hoc est divinam et humanam, quae in ipso Christo Deo in unitate salvantur et a sanctis patribus orthodoxe in ipso praedicantur, denegat et respuit, condemnatus sit (Gieseler, KG. I, S. 666).
- **b** Von Seiten der griechischen Kaisermacht wurden erst gütliche Mittel, die indes (638) des Heraclius u. der  $\tau i \pi \sigma c$  (648) Censtans des II. angewandt (Mansi X, p. 992. 1029 ss.), welcher letztere den Streit überhaupt verbot. Nachher folgte gegen die Person Martins und des Abts Maximus die schändlichste Gewaltthat, worüber das Weitere in der KG. (Neander III, S. 377 ff.).
- Die Synode (auch erste trullanische genannt) ward von Constantinus Pogenatus veranstaltet. Zum Grunde gelegt wurde das Schreiben des römischen Bischofs Agatho, das auf der frühern Grundlage der lateran. Synode (Agathonis ep. ad Imperatores, b. Mansi XI, 233—286) duas naturales voluntates et duas naturales operationes bekannte, und zwar, non contrarias, nec advernec separatas u. s. w., worauf der Beschluss des Concils selbst folgte (Manei XI, p. 631 s. Münscher, von Cölln II, S. 80): Λύο φυσικάς θελήσεις **Ϋτου θελήμιατα έν Χριστ**ῷ καὶ δύο φυσικάς ένεργείας ἀδιαιρέτως, ἀτρέπτως, Εμερίστως, άσυγχύτως, κατά την των άγίων πατέρων διδασκαλίαν **πρόττομεν· κα**ὶ δύο φυσικά θελήματα ούχ ύπεναντία, μὴ γένοιτο, καθώς of despeig Econoan afertizal. αγγ. επόμενον το ανθεώπινον αυτου θέλημα, καί μή ἀντιπαλαίον, μάλλον μέν ούν και ύποτασσήμενον το θείω αύτου και πανσθενεί θελήματι. — Ueber das Ungenügende dieser und das Schwankende der weitern Bestimmungen des Concils s. Dorner (1. Ausg.) S. 99 ff. — Die Reformatoren haben die Beschlüsse dieses Concils nicht mehr anerkannt. Die Monotheleten (Honorius mit inbegriffen) wurden anathematisirt. Sie erhielten sich in den Gegenden des Libanon und Antilibanon als Maroniten (von ihrem Haupte benannt, dem syr. Abte Marun um 701). Vgl. Neander a. a. O. S. 398.

#### §. 105.

Praktisch-religiöse Bedeutung der Christologie in dieser Zeit.

So unerquicklich mitunter der Blick auf diese vielfachen die Person des Erlösers in den Kampf der Leidenschaften herabziehenden Streitigkeiten ist, so erfreulich ist es, zu sehen, wie an der über diese Streitigkeiten hinausliegenden Idee von dem Gottmenschen der Glaube der Zeit sich aufrichtete und die Bedeutung festzuhalten wusste, welche der einzigen und ungetheilten Persönlichkeit Christi in der Weltgeschichte zukommt.

"Sie stimmten Alle, wie mit einem Munde, darin überein, dass Christus nicht blos die beschränkte Bedeutung habe, die sonst freilich jeder geschichtlichen Persönlichkeit zukommt, dass vielmehr seine Person in einer wesentlichen Beziehung zum ganzen Geschlecht stehe; wie sie denn auch nur so diese zunächst doch einzelne Person zum Gegenstand eines Glaubensartikels machen, nur so ihr bleibende und ewige Bedeutung für unser Geschlecht zuschreiben konnten" Dorner (ältere Ausg.) S. 78; vgl. die dort mitgetheilten Stellen aus den Vätern.

#### II. ABTHEILUNG.

## Anthropologische Bestimmungen.

#### §. 106.

## Vom Menschen überhaupt.

Die platonische Lehre von einer Präexistenz der menschlichen Seele, welcher nur noch Nemesius und Prudentius huldigten 1, ward jetzt fast einstimmig, als origenistischer Irrthum verworfen . Neben dem physikalischen Traducianismus (so günstig er in einer gewissen Beziehung der Vorstellung von der Erbsünde war) wusste sich der Creatianismus d. h. diejenige Ansicht immer mehr Geltung zu verschaffen, wonach jede menschliche Seele als eine solche von Gott geschaffen und dem im Mutterleibe sich bildenden Körper von einem bestimmten Momente an einverleibt gedacht wurde; doch sprachen sich hierüber noch die angesehensten Lehrer der Kirche, wie Augustin und Gregor d. Gr., mit Rückhalt aus 3. Die trichotomistische Eintheilung des Menschen trat besonders im Abendlande gegen die einfachere Theilung in Leib und Seele zurück, über deren Verhältniss zu einander Verschiedenes bestimmt wurde. Auch über das Bild Gottes lauten die Meinungen der Väter in dieser Periode verschieden, obwohl die meisten darin übereinkamen, dass es in der dem Menschen mitgetheilten Vernunft, in der Fähigkeit Gott zu erkennen, und in der Herrschaft über die vernunftlose Schöpfung bestehe 6. Der Satz, dass auch im Körper das Bild Gottes sich abspiegele, welchen die Audianer zu einem groben Anthropomorphismus missbrauchten 7, ward von Andern geistiger gedeutet. Die Unsterblichkeit der Seele wurde allgemein angenommen 8; doch fasst sie noch Lactanz nicht als eine natürliche Eigenschaft der Seele, sondern (donativ) als Lohn der Tugend .

Der erstere als Philosoph (de humana natura II, p. 76 ss. der Oxf. Ausg.), let letztere als Dichter (cathemerin. hymn. X, 161—168).

<sup>2</sup> Conc Constant. a. 540 (Mansi IX, p. 396 s.): 'Η ἐχχλησία τοῖς θείοις ἐπομένη λόγοις φάσκει τὴν ψυχὴν συνδημιουργηθῆναι τῷ σώματι χαλ οὐ τὸ μὲν πρότερον, τὸ δὲ ὕστερον, κατὰ τὴν 'Ωριγένους φρενοβλάβειαν.

<sup>3</sup> Schon Lactaus behauptet inst. III, 18, dass die Seelen mit den Körpern geboren würden, und erklärt sich ausdrücklich gegen den Traducianismus, de spif. Dei ad Demetr. c. 19: Illud quoque venire in quaestionem potest, utrum anima ex patre, an potius ex matre, an vero ex utroque generetur. Nihil ex his tribus verum est, quia neque ex utroque, neque ex alterutro seruntur animae. Corpus enim ex corporibus nasci potest, quoniam confertur aliquid ex utroque; de animis anima non potest, quia ex re tenui et incomprehensibili nihil potest decedere. Itaque serendarum animarum ratio uni ac soli Deo subjacet:

"Denique coelesti sumus omnes semine oriundi,

Omnibus ille idem pater est,"

ut ait Lucretius; nam de mortalibus non potest quidquam nisi mortale generari. Nec putari pater debet, qui transfudisse aut inspirasse animam de suo mule mode sentit; nec, si sentiat, quando tamen et quomodo id fiat, habet azino comprehensum. Ex quo apparet, non a parentibus dari animas, sed ab uno eodemque omnium Deo patre, qui legem rationemque nascendi tenet solus, siquidem solus efficit; nam terreni parentis nihil est, nisi ut humorem corporis, in quo est materia nascendi, cum sensu voluptatis emittat vel recipiat, et citra boe opus homo resistit, nec quidquam amplius potest; ideo nasci sibi filios optant, quia non ipsi faciunt. Cetera jam Dei sunt omnia: scilicet conceptus ipee et corporis informatio et inspiratio animae et partus incolumis et quaecanque deinceps ad hominem conservandum valent; illius munus est, quod spimans, quod vivimus, quod vigemus. Gegen den Traducianismus macht er die Erscheinung geltend, dass verständige Eltern bisweilen dumme, und dumme Ettern bisweilen verständige Kinder erhalten, was man doch wohl nicht dem Einfluss der Gestirne zuschreiben dürfe! — Dieser Ansicht gemäss lehrt auch Hilarius tract. in Ps. XCI, §. 3: Quotidie animarum origines occulta et incognita nobis divinae virtutis molitione procedunt, und hieran schlossen sich nicht nur Pelagius und die Semipelagianer Cassian und Gennadius (s. Wiggers, Augustin u. Pelagius I, S. 149. II, S. 354), sondern auch orthodoxe Lehrer, wie Hieronymus, an. Pelagius lehrte (in Symb. bei Mansi IV, p. 355): Animas a Deo dari credimus, quas ab ipso factas dicimus, anathematizantes eos, qui animas quasi partem divinae dicunt esse substantiae, — und in dieser Negation stimmt ihm Augustin bei, retract. I, 1: (Deus) animum non de se ipso genuit, sed de re nulla alia condidit, sicut condidit corpus e terra; doch gilt dies zunächst von der Schöpfung des Protoplasten. Ob aber jedesmal die Seele wieder geschaffen werde, wird von Augustin nicht deutlich ausgesagt, vielmehr weist er die Frage ganz surück: Nam quod attinet ad ejus (animi) originem, qua fit ut sit in corpore, utrum de illo uno sit, qui primum creatus est, quando factus est homo in animam vivam, an semper ita fiant singulis singuli, nec tunc sciebem [in der Schrift contra Academicos], nec adhuc scio. Vgl. ep. 140 (al. 120) ad Honorat. (T. II, p. 320). Wenn Hieronymus (contra error. Joann. Hierosolym. §. 22) aus den Worten Christi (Joh. 5): "mein Vater wirket bisher" den Creatianismus ableitete, so liess Augustin diesen Grund nicht gelten, da auch bei der traducianischen Auffassung die Wirksamkeit Gottes nicht ausgeschlossen sei. Vgl. Neander, DG. S. 381. — In dem (Note 2) angeführten Ausdruck der griech. Kirche τὴν ψυχὴν συνδημιουργηθῆναι τῷ σώματι, den wir auch bei Theodorst finden (fab. haer. V, 9 p. 414), liegt deutlich der Creatianismus eingeschlossen; doch erhielt sich daneben auch noch der Traducianismus, nicht

nur bei Heterodoxen, wie bei Eunomius und Apollinaris, sondern auch bei Orthodoxen. So huldigte demselben der Vater der Orthodoxie, Athanasius, der von Adam sagt: εν αὐτῷ ἦσαν οι λόγοι τῆς διαδοχῆς παντὸς τοῦ γενους (contra Arian. 2, 48); u. ebenso Gregor von Nyssa (de hom. opif. c. 29), der auf die Zusammengehörigkeit von Leib und Seele und auf die Unmöglichkeit, beide getrennt zu denken, aufmerksam macht: Δλλ' ένὸς ὄντος τοῦ ἀνθρώπου, τοῦ διὰ ψυχῆς τε καὶ σώματος συνεστηκότος, μίαν αὐτοῦ καὶ κοινὴν τῆς σ**υστάσεως** την άρχην υποτίθεσθαι, ώς αν μη αυτός ξαυτου πρυγενέστερός τε και νεώτερος γένοιτο, τοῦ μὲν σωματικοῦ προτερεύοντος ἐν αὐτῷ, τοῦ δὲ ἐτέρου **ἐφυστερίζον**τος u. s. w., was er durch Naturanalogien durchführt; vgl. Möller, Gregorii Nysseni doctrina de hominis natura, Hal. 1854. Sehr materiell tritt dagegen die traducianische Vorstellung bei Anastasius Sinaïta hervor (hom. in Bandini monum. eccles. gr. T. II, p. 54, bei Münscher, v. Cölln I, S. 332): To uèv come έχ της γυναικείας γης (Thiersch conjecturirt γονης, s. die Rec. in Rudelbach und Guericke's Zeitschr. 1841. II, S. 184) και αξματος συνίσταται ή δε ψου διά τῆς σπορᾶς, ωσπερ διά τινος εμφυσήματος εκ τοῦ ανθρώπου α**ρρήτως με**ταδίδοται. Nach Hieronymus ep. 78 ad Marcellin. (Opp. T. IV, p. 642; bel Erasm. II, p. 318) huldigte sogar maxima pars occidentalium (doch wohl der frühern?) der Ansicht, ut quomodo corpus ex corpore, sic anima nascatur ex anima et simili cum brutis animantibus conditione subsistat. Hieronymus selbst aber bezeichnet, mit Verwerfung der übrigen Systeme, den Creatianismus als die kirchliche Lehre\*), epist. ad Pammach. (Opp. T. IV, p. 318; bei Erass. II, p. 170): Quotidie Deus fabricatur animas, cujus velle fecisse est, et conditor esse non cessat. . . . Noli despicere bonitatem figuli tui, qui te plasmavit et fecit ut voluit. Ipse est Dei virtus et Dei sapientia, qui in utero virginis aedificavit sibi domum. Durch den Creatianismus wurde in der That die Geburt eines jeden Menschen dem Wunder der Menschwerdung in Christo nach der physischen Seite hin näher gerückt, wenn auch nicht gleichgestellt (wovon Hieronymus gerade am entferntesten war), während die Anhänger des Traducianismus bei Christi Geburt eine Ausnahme von der Regel statuiren mussten, welche die Homousie seiner menschlichen Natur mit der unsrigen doch wieder in etwas beschränkte. Diesen Schwierigkeiten suchten daher auch manche Lehrer lieber dadurch auszuweichen, dass sie mit Augustin auf das Unbegreifliche alles Werdens und Entstehens aufmerksam machten. So Gregor d. Gr. epp. VII, 59 ad Secundinum (Opp. II, p. 970): Sed de hac re dulcissima mili tua caritas sciat, quia de origine animae inter sanctos Patres requisitio non parva versata est; sed utrum ipsa ab Adam descenderit, an certe singulis detur, incertum remansit, eamque in hac vita insolubilem fassi sunt esse quasstionem. Gravis enim est quaestio nec valet ab homine comprehendi, quis si de Adam substantia cum carne nascitur, cur non etiam cum carne moritur? Si vero cum carne non nascitur, cur in ea carne, quae de Adam prolata est, obligata peccatis tenetur? (also Rückschluss aus der Erbsünde, die ihm feststeht, auf den Traducianismus, während sonst umgekehrt diese aus jenem abgeleitst wurde). Vgl. Lau S. 391 ff.

4 Indessen schloss sich auch Athanasius an die Zweitheiligkeit an. Er unterscheidet einfach Seele und Leib: erstere ist ihm ὁ ἔσωθεν ἄνθρωπος, letzte-

<sup>\*)</sup> Als solche bezeichnet sie auch Leo d. Gr. (ep. 15 ad Turrib. edit. Quessel p. 229, bei Munscher, ron Cölln S. 331 Note 11): Catholica fides . . . omnem hominem in corporis et animae substantiam formari intra materna viscera conflictur.

rer & Kasse, contra Apoll. I, 13—15. Die Seele ist ihm nicht blos die Blüthe tes Leibeslebens, sondern ein vom Leibe principiell Unterschiedenes, von oben Stammendes, s. Voigt S. 104.

- Die Aeusserung des Hilarius von Poitiers (in Matth. can. V, §. 8), dass such die Seelen, ob in oder ausser dem Körper, immer doch ihre körperliche Substanz behalten, weil alles Geschaffene irgend eine Form seines Daseins baben müsse (in aliquo sit necesse est), erinnert an Tertullian, während er anderwärts die Seele auch wieder als ein geistiges, unkörperliches Wesen fasst, vgl. in Ps. Lll, §. 7; in Ps. CXXIX, §. 6 (nihil in se habens corporale, nihil terrenum, nihil grave, nihil caducum). - Augustin gesteht die Schwierigkeit, das Verhältniss der Seele zum Körper zu bestimmen, offen ein, de morib. eccles. eathol. c. 4: Difficile est istam controversiam dijudicare, aut si ratione facile, oratione longum est. Quem laborem ac moram suscipere ac subire non opus est. Sive enim utrumque sive anima sola nomen hominis teneat, non est hominis optimum quod optimum est corporis, sed quod aut corpori simul et animae aut soli est, id est optimum hominis. Ueber Augustins Psychologie vgl. Hanchen, de Augustini doctrinae anthropologicae origine (histor.-theol. Studien 1. HR. 1862) u. Schleiermacher, Geschichte der Phil. S. 169 ff., über die des Claudius Mamertus und Boëthius ebend. S. 174. — Gregor d. Gr. lässt den Menschen aus Leib und Seele bestehen (mor. XIV, c. 15). Die Haupteigenschaften der Seele sind mens, anima et virtus, vgl. Lau S. 370.
- Greg. Nyss. in verba "Faciamus hominem" orat. 1 (Opp. I, p. 143): Ποιήσωμεν άνθρωπον κατ' είκονα ήμετέραν, τουτέστι · δώσομεν αὐτῷ λόγου περιουσίαν. ... Οὐ γὰρ τὰ πάθη εἰς τὴν τοῦ Θεοῦ εἰκόνα παρελήφθη, ἀλλ' ὁ λογισμός τῶν παθῶν δεσπότης. Desgleichen Athanasius, orat. contra gent. §. 2. Cyrill. Hier. cat. XIV, 10. Die Herrschaft über die Thiere war mit inbegriffen. Gregor a. a. O.: Όπου ή τοῦ ἄρχειν δύναμις, έκεὶ ή τοῦ Θεοῦ εἰκών. Vgl. Theodoret in genes. quaest. 20. Chrys. hom. VIII in Genes. (Opp. II, p. 65 s.) August. de catechizandis rudib. XVII, 20; de genesi contra Manich. c. 17; de trin. XII, 2. Sermo XLVIII (de cura animae): Quae est imago Dei in nobis, nini id quod melius reperitur nobis, nisi ratio, intellectus, memoria, voluntas? - Zwischen imago und similitudo unterschieden die Semipelagianer Gennadius und Faustus, s. Wiggers II, S. 356. — Gregor d. Gr. fasst das dem Menschen anerschaffene Bild Gottes als soliditas ingenita (mor. IX, c. 33), die aber durch die Sände verloren gegangen ist (mor. XXIX, c. 10), s. Lau S. 371. Ueber die weitere Beschaffenheit der ersten Menschen nach Leib und Seele ebend. 8. 372 ff. Ob ein Anklang der später ausgebildeten Lehre vom donum superadditum? ebend. S. 376.
- 7 Audaeus (Udo), im Anfange des 4. Jahrh. in Mesopotamien, ein strenger Asket und Sitteneiferer, scheint durch die überwiegend praktisch-concrete Richtung auf solche Vorstellungen verfallen zu sein; vgl. Epiph. haer. 70, der ihn und seine Anhänger äusserst mild beurtheilt: οὖ τι ἔχων παφηλλαγμένον τῆς πίστεως, ἀλλ' ὀφθότατα μὲν πιστεύων αὐτός τε καλ οἱ ἄμα αὐτῷ. Dagegen Theodoret h. e. IV, 10: καινῶν εὐφετῆς δογμάτων, vgl. fab. haer. IV, 10. Schröder, diss. de haeresi Audianor. Marb. 1716. 4. Neander, KG. II, 3 S. 1465 ff.
- <sup>8</sup> Augustin, Sermo XLVIII: Anima enim non moritur, nec succumbit per mortem, cum omnino sit immortalis, nec corporis materia, cum sit una numero.
- Lact. inst. div. VII, 5 (bei Münscher, v. Cölln S. 336 vgl. S. 338). Auch Nemesius (c. I, p. 15) schliesst sich hierin an die Meinung der frühern griechi-

schen Lehrer an: 'Εβραῖοι δὶ τὸν ἄνθρωπον ἐξ ἀρχῆς οὕτε θνητὸν ὁμολογουμένως, οὕτε ἀθάνατον γεγενῆσθαί φασιν, ἀλλ' ἐν μεθορίοις ἐκατέρας ψύσεως, ἔνα ἄν μὲν τοῖς σωματικοῖς ἀκολουθήση πάθεσιν, περιπέση καὶ ταῖς σωματικοῖς μεταβολαῖς ἐὰν δὲ τὰ τῆς ψυχῆς προτιμήση καλὰ, τῆς ἀθανασίας ἀξιωθή κτλ. Dagegen lehrt Gregor cl. Gr., dass, wenn auch die Seele des seligen Lehens verlustig gehen kann, sie doch das essentialiter vivere nicht verlieren könne (dial. IV, c. 45). Auch der Körper des Menschen war ursprünglich unsterblich und ward erst durch die Sünde sterblich (potuit non mori), vgl. mor. IV, c. 25 s. Lau S. 371 f.

## §. 107.

# Die Sünde überhaupt.

Dass das Wesen der Sünde im Willen des Menschen seinen Sitz habe und mit dessen sittlicher Freiheit aufs innigste zusammenhange, war allgemeine Lehre, die der manichäischen Vorstellung gegenüber, welche das Böse in die Materie setzte, festgehalten werden musste; und auch Augustin stimmte (wenigstens in seinen frühern Aeusserungen) damit überein 1. Dagegen neigt Lactans hierin auffallend zum Manichäismus, dass er den Körper als den Sitz und das Organ der Sünde bezeichnet 2, und auch die kirchlich-asketische Praxis bekannte sich stillschweigend zu dieser Ansicht. Athanasius fasst die Sünde negativ, indem er sie in die Selbstverblendung und Trägheit des Menschen setzt, die ihn am Aufschwunge zu Gott hindert; und ähnliche negative Bestimmungen finden sich bei Basilius dem Grossen und Gregor von Nyssa 3. Am allgemeinsten aber wird die Sünde als ein Widerstreben gegen Gottes Gesetz und als eine Auflehnung gegen seinen heiligen Willen betrachtet 4, analog der Sünde Adams, welche jetzt durchgängig (in Widerspruch mit der origenistisch-allegorischen Ansicht) als historisches Factum gefasst wird 5.

- <sup>1</sup> Aug. de duab. animab. contra Manich. §. 12: Colligo nusquam nisi in voluntate esse peccatum; de lib. arbitr. III, 49: Ipsa voluntas est prima cana peccandi. Auch fasst er noch an manchen Stellen das Böse negativ oder privativ als eine conversio a majori bono ad minus bonum, defectio ab eo, quod summe est, ad id, quod minus est, perversitas voluntatis a summa substantis detortae in infimum, s. die Stellen bei Jul. Müller a. a. O. S. 69.
- <sup>2</sup> Lact. inst. div. II, 12; VI, 13; de ira Dei 15: Nemo esse sine delicto potest, quamdiu indumento carnis oneratus est. Cujus infirmitas triplici modo subjacet dominio peccati: factis, dictis, cogitationibus.
- 3 Athan. contra gent. c. 4 (Opp. I, p. 4): "Οντα δέ έστι τὰ καλὰ, οὐκ ὅντα δὲ τὰ ψαῦλα. ὅντα δε ψημι τὰ καλὰ, καθότι ἐκ τοῦ ὅντος θεοῦ τὰ παραδείγματα ἔχει· οὐκ ὕντα δὲ τὰ κακὰ λέγω, καθότι ἐπινοίαις ἀνθρώπων οὖκ ὅντα ἀναπέπλασται. Ibid. c. 7, p. 7: "Οτι τὸ κακὸν οὐ παρὰ θεοῦ οὐδὲ ἔν θεῷ, οὕτε ἐξ ἀρχῆς γέγονεν, οὕτε οὐσία τίς ἔστιν αὐτοῦ· ἀλλὰ ἄνθρωποι κατὰ στέρησιν τῆς τοῦ καλοῦ ψαντασίας ἔαυτοῖς ἔπινοεῖν ῆρξαντο καὶ ἀναπλάττειν τὰ οἰκ

öpra zal äπερ βούλογται. Vgl. das Folgende. Aus der Trägheit leitet Athanasius den Hang zur Sünde ab, c. 3, p. 3: Ol δε άνθρωποι πατολιγωρήσαντες τών πρειττόνων, και όκνήσαντες περί την τούτων κατάληψιν, τὰ έγγυτέρω μᾶλler ἐωντών ἐζήτησαν. Mit der Trägheit aber steht die Sinnlichkeit im Bunde, weil eben das Nächste, wobei die Trägheit stehen bleibt, der Leib ist und das Sichtbare. Athanasius vergleicht u. a. die Seele des sündigen Menschen mit einem Wagenlenker, der statt auf das Ziel hinzutreiben, die Pferde ihrem Ungestürn überlässt. Das άμαρτάνειν ist recht eigentlich Verfehlen des Zieles. Eine negative Fassung der Sünde findet sich auch bei Basil. M. hexaëmeron bom. II, p. 19 (Par. Ausg. 1638): Οὐ μήν οὐδὲ παρὰ Θεοῦ τὸ κακὸν τήν γένεσιν έχειν ευσεβές έστι λέγειν, δια το μηδέν των έναντίων παρά του έναντίου **γίνεσθαι, ούτε γαο ή ζωή δανατον γεννά, ούτε ο σχότος φωτός έστιν αοχή,** σότε ή νόσος ύγειας δημιουργός. . . . Τι ούν φαμεν; Ότι κακόν έστιν ούχι αίσια ζώσα και ξμψυχος, αλλά διάθεσις εν ψυχή έναντιως έχουσα πρός άρετην **διά την άπο το**ῦ καλοῦ ἀπόπτωσιν τοῖς ὁᾳθύμοις ἐγγινομένη. Greg. Nyse. orat. catachet. c. 5 (Opp. III, p. 53): Καθάπερ γὰρ ἡ δρασις φύσεων έστιν ένέργεια, 🛊 👪 πάρωσις στέρησίς έστι τῆς φυσικῆς ένεργείας, οὕτως καὶ ἡ ἀρετὴ πρὸς τὴν πανίαν ανθέστημεν οὐ γὰρ ἔστιν ἄλλην κακίας γένεσιν έννοῆσαι, ή άρετῆς ἀπου-Vgl. c. 6. 22. 28 und den dial. de anima et resurrectione. J. Müller a. a. O. S. 132.

4 Dass das Böse im Widerspruch mit Gottes Absiehten stehe, war der praktisch wichtige Satz, den die Kirche bei allen verschiedenen Bestimmungen über die Stinde feethielt. "Auch Augustinus bleibt sich in dieser Verneinung der sittlichen Urhebung des Bösen überall treu; und wenn man ihm wegen seiner Lekren vom sittlichen Unvermögen der menschlichen Natur und von der göttlichen Vorherbestimmung oft genug in älterer und neuerer Zeit die entgegengeutste Meinung aufgebürdet hat, so gehört dies eben zu den ungegründeten Consequensmachereien, mit denen man gegen diesen grossen Kirchenlehrer besonders freigebig geroesen ist." J. Müller a. a. O. S. 308. Bestimmter lassen sich in die Definition der Sünde die nachaugustinischen Schriftsteller ein. So unterscheidet Gregor I. zwischen peccatum und delictum: Peccatum est mala facere, delictum vero est bona relinquere, quae summopere sunt tenenda. Vel certe peccatum in opere est, delictum in cogitatione, Ezech. lib. II, hom. 9, p. 1404. Desgleichen zwischen peccatum et crimen \*): jedes crimen ist ein peccatum, sher nicht umgekehrt. Niemand ist sine peccato, Viele aber sine crimine (Tit. 1, 6. 1 Joh. 1, 8). Die peccata beflecken nur die Seele, die crimina tödten sie, moral. XXI, c. 12. Auch die iniquitas, impietas u. s. w. erscheinen als Modificationen der Sünde, mor. XI, 42. XXII, 10. Die tiefste Wurzel alles Uebels ist dem Gregor der Stolz; dieser erzeugt den Neid, den Zorn u. s. w. Der Sits der Sünde ist nach ihm sowohl in der Seele, als im Leibe, und der Teufel wirkt besonders mit zu deren Vollbringung, vgl. Lau S. 379 ff.

Augustin versucht noch die mystische Auffassung des Paradieses mit der historischen zu vereinigen, de civ. Dei XIII, 21. Er sieht übrigens in der Ursünde alle einzelnen Sünden inbegriffen, vgl. Enchiridion ad Laur. c. 45: In illo peccato uno . . . possunt intelligi plura peccata, si unum ipsum in sua quasi membra singula dividatur. Nam et superbia est illic, quia homo in sua potius esse quam in Dei potestate dilexit, et sacrilegium, quia Deo non credidit, et homicidium, quia se praecipitavit in mortem, et fornicatio spiritalis, quia integritas mentis humanae serpentina suasione corrupta est, et furtum, quia

<sup>\*)</sup> Diesen Unterschied machte übrigens auch schon Augustin, vgl. unten §. 111, 2.

cibus prohibitus usurpatus est, et avaritia, quia plus quam illi sufficere debuit, adpetivit, et si quid aliud in hoc uno admisso diligenti consideratione inveniri potest. Buchstäblich fasst die Geschichte Gregor d. Gr., mor. XXXI, vgl. Lau S. 377 ff. Auf dreifache Weise versuchte der Teufel die ersten Menschen: gula, vana gloria und avaritia. Der Angriff selbst war ein vierfacher: durch suggestio, delectatio, consensus und defensionis audacia, mor. IV, 27.

#### §. 108.

Folgen der ersten Sünde und Freiheit des Willens (nach den griechischen Lehrern).

A. Hahn, Ephräm der Syrer über die Willensfreiheit des Menschen, nebst den Theorien derjenigen Kirchenlehrer bis zu seiner Zeit, welche hier besondere Berücksichtigung verdienen (in Iligens Denkschrift der hist.-theol. Gesellsch. zu Leipzig, Lpz. 1819. Heft 2, 8, 30 ff.).

Dass die Sünde Adams nachtheilige Folgen für das menschliche Geschlecht gehabt habe, nahmen auch die Lehrer an, die von dem bestimmtern Einfluss des augustinischen Systems sich frei erhielten; aber diese übeln Folgen bestanden nach ihrer Ansicht (wie bei den Vätern der vorigen Periode) in der Sterblichkeit, in den Beschwerden und Mühsalen des Lebens, und auch wohl in einer Schwächung der sittlichen Kräfte. So nimmt namentlich Gregorius von Nazianz (auf den sich Augustin am liebsten berief) eine starks Trübung des  $vo\hat{v}_{\mathcal{G}}$  und der  $\psi v \chi \dot{\eta}$  durch die Sünde an, und betracktete so auch die Verwirrung des religiösen Bewusstseins in den Götzendienste, den frühere Lehrer den Dämonen zugeschrieben hatten, als eine unausbleibliche Folge der ersten Sünde. Aber auch er war noch weit davon entfernt, eine gänzliche Verkehrung des Menschen und ein Verlorengehen des freien Willens anzunehmen! Vielmehr erhielt sich die Lehre von der Freiheit des menschlichen Willens in der griechischen Kirche fortwährend aufrecht 2. Selbst der Vater der Orthodoxie, Athanasius, behauptet aufs Entschiedenste, dass der Mensch sich zum Guten wie zum Bösen wenden könne, und lässt sogar Ausnahmen von der Erbsünde zu, indem er annimmt, dass einzelne Individuen auch vor Christo von derselben frei geblieben seien 3. Auch Cyrill von Jerusalem behauptet einen sündlosen Lebensanfang des Menschen, und lässt die Sünde erst mit dem Gebrauch des freien Willens eintreten. Aehnlich Epirin der Syrer, Gregor von Nyssa, Basilius d. Gr. u. A. 4. Am meisten hebt Chrysostomus, von seinem sittlich-praktischen Standpunkte aus. die Freiheit des Menschen und dessen sittliche Selbstbestimmung hervor, und straft die mit allem Ernste, welche ihre eigenen sittlichen Blössen damit zu decken suchten, dass sie die Sünde von Adam ableiteten 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Orat. XXXVIII, 12 p. 670; XLIV, 4 p. 837; XIV, 25 p. 275; XIX, 13 p. 372; Carmen IV, v. 98, und andere Stellen bei *Ullmann* S. 421 ff. Vgl. daselbst

besonders die interessante Parallele zwischen Gregor und Augustin, und zwischen des Erstern Stellen im Original und denen in der (entstellten) Ueberzetzung des Letztern. S. 439 f.: "Gregorius sprach zwar keineswegs dieselben Lehraätze aus, die späterhin Pelagius und seine Freunde vortrugen; aber er war doch, wenn man alle seine Aeusserungen erwägt, weit mehr Pelagianer, als Augustinianer."

2 Nach Methodius z. B. (bei Phot. bibl. cod. 234, p. 295) steht es zwar nicht bei dem Menschen, Begierden zu haben oder nicht (ἐνθυμεῖσθαι ἢ μὴ ἐνθυμεῖσθαι), wohl aber, sich denselben hinzugeben (χρῆσθαι) oder nicht. Vgl. Nemes. de nat. hom. c. 41: Πᾶσα τοίνυν ἀνάγκη τὸν ἔχοντα τὸ βουλεύε-σθαι καὶ κύριον είναι πράξεων. Εὶ γὰρ μὴ κύριος εἴη πράξεων, περιττῶς ἔχει τὸ βουλεύεσθαι.

<sup>3</sup> Athanasius contra gent. c. 2, p. 2: 'Εξ ἀρχῆς μὲν οὐκ ἦν κακία, οὐδὲ γὰρ κɨθὲ νῦν ἐν τοῖς ἀγίοις ἐστὲν, οὐδ' ὅλως κατ' αὐτοὺς ὑπάρχει αὐτή. Vgl. contra Arian. or. 3 (4) Opp. T. I, p. 582 s.: Πολλοὶ γὰρ οὐν ἄγιοι γεγόνασι καθαμα πάσης ἀμαρτίας (Jeremias und Johannes der Täufer; πολλοί sind das chen doch nicht). Aber nichts desto weniger habe sich (nach Röm. 5, 14) der Tod auch auf die erstreckt, die nicht in Aehnlichkeit der Uebertretung Adams gesindigt haben.

4 Cyrillus cat. IV, 19: Ἐλθόντες εἰς τόνδε τὸν πόσμον ἀναμάρτητοι, νῦν **ἐπ προαιρέσεως ἀμ**αρτάνομεν. 21: Αὐτεξούσιός ἐστιν ἡ ψυχὴ, καὶ ὁ διάβολος τὸ μέν ὑποβάλλειν δύναται· τὸ δὲ καὶ ἀναγκάσαι παρὰ προαίρεσιν οὐκ ἔχει τὴν Βουσίαν. Cat. XVI, 23: Εὶ γάρ τις ἀβλεπτῶν μὴ καταξιοῦται τῆς χάριτος, μὴ μεμφέσθω τῷ πνεύματι, ἀλλὰ τῆ ἐαυτοῦ ἀπιστία. (Vergebens suchte Oudin comm. p. 461-464 die Aechtheit der dem Semipelagianismus günstigen Katechesen zu bestreiten.) — Ueber Ephräm s. die oben angeführte Abhandlung. — Basilius d. Gr. hielt eine Rede περί τοῦ αὐτεξουσίου, die zwar von Garnier (T. II, p. XXVI) ihm abgesprochen, von Pelt und Rheinwald aber aufs Neue Ihm vindicirt worden ist (Homiliarium patrist. I, 2 p. 192), und worin bei aller Annahme des menschlichen Verderbens doch ein Zusammenwirken der Freiheit und der göttlichen Gnade gelehrt wird. Vgl. auch die Hom. de Spir. S. und **Eloss S. 59 ff.** — Greg. Nyss. nimmt zwar eine allgemeine Neigung zum Sündigen an (de orat. dom. or. V. Opp. I, p. 751 s.), findet aber in dem Neugebornen noch keine Sünde. Or. de infantibus, qui praemature abripiuntur (Opp. Щ, р. 317 s.).

\*Siehe hom. in ep. ad Rom. XVI, p. 241; in ep. ad Hebr. hom. XII, p. 805 D; in evang. Joh. hom. XVII, p. 115 C; in I. ep. ad Cor. hom. II, p. 514 D; in Psalm. L, hom. II. (Opp. T. III, p. 869 D), sämmtlich bei Münscher, v. Cölln I, p. 363; dazu noch: hom. I. in ep. ad Phil. (namentlich zur Stelle Phil. 1, 6). "Es war dem sittlichen Eifer des Chrysostomus besonders wichtig, dem Menschen jeden Entschuldigungsgrund für den Mangel sittlicher Anstrengung zu entziehen. Sein praktischer Wirkungskreis zu Antiochia und Constantinopel beförderte diese Richtung noch mehr bei ihm; denn in diesen grossen Hauptstädten fand er Viele, welche in den Gebrechen der menschlichen Natur, in der Macht des Satans oder eines Verhängnisses einen Entschuldigungsgrund für ihren Mangel an thätigem Christenthum suchten." Neander, KG. III, 2 S. 1369 f.; vgl. dess. Chrysost. I, S. 51. 283 ff. Doch hob Chrysostomus eben so kräftig das einmal vorhandene Verderben gegen einen falschen sittlichen Hochmuth heraus, hom. Vl. Montf. T. XII (bei Neander, Chrys. II, S. 36 f.). Vgl. Wiggers I, S. 442.

### §. 109.

Lateinische Lehrer vor Augustin, und dieser selbst vor dem pelagianischen Streite.

Wie schon in der vorigen Periode, so leisteten auch in dieser die Abendländer dem augustinischen Lehrbegriffe mehr Vorschub, als die Morgenländer. Schon Arnobius redet von einer angeborenen Schwäche <sup>1</sup>. Hilarius und Ambrosius von Mailand lehrten eine Ansteckung der Sünde schon durch die Geburt, und Ambrosius wandte namentlich die Stelle Psalm 52, 7 auf die Erbsünde an, ohne jedoch den Antheil der Schuld für den Einzelnen zu bestimmen <sup>2</sup>. Beide schliessen bei alle dem die menschliche Freiheit nicht ganz aus von dem Werke der sittlichen Besserung <sup>3</sup>, wie denn auch Augustin selbst früher gegen die Manichäer die menschliche Freiheit vertheidigte <sup>4</sup>.

- <sup>1</sup> Arnob. adv. gent. I, 27: Proni ad culpas et ad libidinis varios appetitus, vitio sumus infirmitatis ingenitae.
- <sup>2</sup> Hilar. tract. in Ps. 58, p. 129; in Ps. 118, litt. 22, 6 p. 366; in Matth. 18 §. 6: In unius Adae errore omne hominum genus aberravit; und andere Stellen (bei Münscher, v. Cölln S. 354), vgl. Neander, DG. S. 357. Ambros. apol. David. c. 11 (Opp. I, p. 846): Antequam nascamur, maculamur contagio, et aute usuram lucis, originis ipsius excipimus injuriam; in iniquitate concipimur: nom expressit, utrum parentum, an nostra. Et in delictis generat unumquemque mater sua: nec hic declaravit, utrum in delictis suis mater pariat, an jam sint et aliqua delicta nascentis. Sed vide, ne utrumque intelligendum sit. Nec conceptus iniquitatis exsors est, quoniam et parentes non carent lapsu. Et si nec unius diei infans sine peccato est, multo magis nec illi materni conceptus dies sine peccato sunt. Concipinur ergo in peccato parentum et in delictis eorum nascimur. Sed et ipse partus habet contagia sua, nec unum tantummede habet ipsa natura contagium. Vgl. de poenit. I, 3 (Opp. III, p. 498): Omnes homines sub peccato nascimur, quorum ipse ortus in vitio est, sicut habes lectum, dicente David: Ecce enim in iniquitatibus conceptus sun, et in delictis peperit me mater mea. In Ev. Luc. 1, 17 (Opp. I, p. 737); epp. class. II (Opp. III, p. 1190), und noch andere Stellen (bei Münscher, v. Cölln S. 355 nach einer andern Ausgabe?).
- 3 Hilar. tract. in Psalm. 118, litt. 15, p. 329: Est quidem in fide manual a Deo munus, sed incipiendi a nobis origo est. Et voluntas nostra hoc proprium ex se habere debet, ut velit. Deus incipienti incrementum dabit, quis consummationem per se infirmitas nostra non obtinet; meritum tamen adipiscendae consummationis est ex initio voluntatis. Vgl. auch Arnob. adv. gent. II, 64: Nulli Deus infert necessitatem, imperiosa formidine nullum tenet. . . . 65: Quid est enim tam injustum, quam repugnantibus, quam invitis extorquere in contrarium voluntates, inculcare quod nolint et quod refugiant animis?
- 4 De Gen. contra Manich. II, 43 (c. 29): Nos dicimus nulli naturae nocere peccata nisi sua; nos dicimus, nullum malum esse naturale, sed omnes naturas bonas esse. De lib. arb. III, 50 (c. 17): Aut enim et ipsa voluntas est et a radice ista voluntatis non receditur, aut non est voluntas, et peccatum nullum

habet. Aut igitur ipsa voluntas est prima causa peccandi. Non est, cui recte imputetur peccatum, nisi peccanti. Non est ergo, cui recte imputetur, nisi wienti. . . . Quaecunque ista causa est voluntatis: si non ei potest resisti, sine peccato ei ceditur; si autem potest, non ei cedatur, et non peccabitur. An forte fallit incautum? Ergo caveat, ne fallatur. An tanta fallacia est, ut caveri omnino non possit? Si ita est, nulla peccata sunt: quis enim peccat in eo, quod nullo modo caveri potest? Peccatur autem; caveri igitur potest. Vgl. de duab. animab. contra Manich. 12, und dagegen die Retractationen zu den verschiedenen Stellen und de nat. et grat. 80 (c. 67). Ueber das Verhältniss der frühern Ansicht Augustins vom Wesen der Sünde und der spätern vgl. auch Bauer, DG. I, 2 S. 294 ff.

## §. 110.

#### Pelagianischer Streit.

\*C. F. Wiggers, Versuch einer pragmatischen Darstellung des Augustinismus und Pelagianismus, Burlin 1821. Hamb. 1833. II. 8. † J. A. Leatsen, de Pelagianorum doctrinae principiis, Colon. ad Rhen. 1833. 8. J. L. Jacobi, die Lehre des Pelagius, Lpz. 1842. W. Möller, Pelagius und die pelagianischen Streitigkeiten, in Herzogs Realencyklopädie XI, 8. 268 ff.

Zum Theil in Uebereinstimmung mit der bisherigen von den griechischen Lehrern festgehaltenen Ansicht, zum Theil aber auch noch weiter gehend als diese in der Leugnung eines natürlichen Verderbens, traten Caelestius und Pelagius (Brito, Morgan?) im Abendlande auf 1. Die dem Caelestius von dem Presbyter Paulinus auf der Synode zu Karthago 412 Schuld gegebenen Sätze waren theils solche, die auch rechtgläubige Lehrer vor ihm vertheidigt hatten, theils sber solche, die sowohl mit der Bibellehre (der paulinischen nanentlich), als auch mit dem Kirchenglauben in offenem Widerspruche standen, und sonach die evangelischen Fundamentallehren m erschüttern drohten 2. Wie weit indessen Pelagius alle diese Behauptungen getheilt habe, lässt sich bei der Behutsamkeit, womit er sich äusserte, schwer ermitteln 3. Gewiss ist aber, dass in den einmal so geheissenen Pelagianismus nicht sowohl einzelne Behaptungen einer einzelnen Person, als vielmehr eine ganze sittlichreligiöse Lebensansicht repräsentirt erscheint, die nun in dem Augustinismus ihren entschiedenen Gegensatz und insoweit ihren mächtigen Ueberwinder fand, als durch den Gang des Streites und durch das hohe Ansehen Augustins auch die Lehre desselben über die des Pelagius im Abendlande den Sieg davontrug 4. Eine Secte der Pelagianer gab es nicht; aber der Pelagianismus behielt auch nach seiner Verdammung um so mehr seine Anhänger, als es nur Wenigen vergönnt schien, die Consequenzen des augustinischen Systems mit innerer Ueberzeugung und Befriedigung sich anzueignen. Zur nähern Beleuchtung des Gegensatzes wird es nöthig sein, die streitige Materie selbst in drei Hauptabschnitte zu zerfällen: 1) von der Sünde, 2) von der Gnade und Freiheit, und 3) von der Prädestination.

- <sup>1</sup> Ueber die Persönlichkeiten beider vgl. Wiggers S. 33 ff. u. Neander, DG. S. 361.
- <sup>2</sup> Die 6 oder 7 capitula (je nachdem man die einzelnen Sätze trennt oder verbindet) sind uns sowohl bei Augustin de gestis Pelagii c. 11 (vgl. de peccato originali 2. 3. 4. 11. c. 2—10), als in den beiden commonitoriis des Marius Mercator aufbewahrt. Es sind folgende (vgl. Wiggers I, S. 60):
  - Adam ist sterblich geschaffen, so dass er, er mochte gesündigt oder nicht gesündigt haben, gestorben sein würde.
  - Die Sünde Adams hat ihn allein verletzt, und nicht das menschliche Geschlecht.
  - 3. Die Kleinen, welche geboren werden, sind in eben dem Zustande, in welchem Adam vor der Uebertretung (ante praevaricationem) war.
  - Weder durch den Tod oder durch die Uebertretung Adams stirbt die ganze Menschbeit, noch durch die Auferstehung Christi steht dieselbe wieder auf.
  - 5. Die Kinder haben, auch wenn sie nicht getauft werden, das ewige Leben.
  - Das Gesetz ist eben so gut ein Mittel zur Seligkeit (lex sic mittit ad regnum coelorum), wie das Evangelium.
  - Auch vor der Ankunft des Herrn gab es Menschen, die ohne Sünde waren.

Vergleicht man diese Sätze mit der frühern Theologie, so finden wir den Satz 3 auch bei griechischen Vätern (z. B. bei Theophilus von Antiochien und Clemens von Alexandrien, s. oben §. 62 Note 1) ausgesprochen; auch Satz 5, wenn er dahin ermässigt wird, dass wenigstens die ungetauften Kinder nicht darum schon verdammt seien, hat an Gregor von Nazianz u. A. eine Stütze (vgl. den §. von der Taufe); und so kühn auch der 7. Satz lautet, so behauptete ja der Vater der Orthodoxie selbst etwas Aehnliches, wenn auch in anderm Zusammenhange (§. 108 Note 3). Dagegen musste die Art, wie die Sünde Adams in den 2 ersten Sätzen und dem 4. isolirt und ihr Einfluss auf die Nachkommenschaft auch rücksichtlich der Sterblichkeit geleugnet wird, allerdings auch vor dem Richterstuhl der frühern Theologen als Ketzerei erscheinen. Am entschisdensten aber tritt das Häretische, ja das Antipaulinische und Unevangelische in dem 6. Satze auf, wie auch die Leugnung des Zusammenhangs der Auferstehung Christi und der unsrigen (im 4. Satze) das christliche Gemeinfühl verletzen musste; doch fragt sich, ob nicht auch hier manches auf Consequensmacherei beruhte. Siehe Neander, KG. II, 3 S. 1219. u. DG. S. 360 ff.

<sup>3</sup> Augustin findet freilich zwischen Pelagius und Cälestius keinen andern Unterschied (de peec. orig. c. 12), als dass dieser offener, jener versteckter, dieser eigensinniger, jener lügenhafter, oder doch wenigstens dieser gerader (liberior), jener listiger (astutior) war. Prosper Aquit. nennt ihn daher (in dem Gedichte de ingratis, append. 67) coluber Britannus, s. Wiggers S. 40. Milder urtheilt über ihn Neander, Chrys. Bd. II, S. 134: "Pelagius verdient alle Acktung wegen seines redlichen Eifers; er hatte die Bekämpfung eben jener verkehrten antichristlichen Richtung zum Zwecke, welche auch Augustinus bekämpfte. Aber er irrte in der Art, wie er diese Polemik verfolgte" u. s. w. Vgl. KG. II, 3 S. 1195 ff. u. DG. S. 365. "So viel wir ihn aus seinen Schriften kennen, war eine klare, verständige Richtung neben der ernsten, sittlichen viel mehr bei ihm vorherrschend, als jene, welche in die Tiefen des Gemüths und des Geistes einzutauchen und das Verborgene aus Licht zu fördern sich gedrungen fühlt." S. 1199.

4 Haltpunkte der äussern Geschichte des Streits: Verdammung seiner Lehre su Karthago 412. – Pelagius geht nach Palästina, wo ihm in Hieronymus ein gereizter Gegner erwächst, der mit Paulus Orosius, einem Schüler Augustins, gegen ihn auf der Synode zu Jerusalem (415) auftritt, unter dem Vorsitze des Bischofs Johannes von Jerusalem, der indessen nicht in die Verdammung einstimmt, sondern an Innocenz, den römischen Bischof, berichtet. — Synode zu Diospolis (Lydda) unter Eulogius von Cäsarea. Kläger: Heres von Arles und Lazarus von Aix. Freisprechung des Pelagius. Unzufriedenheit des Hieronymus damit (Synodus miserabilis! Ep. 81). — Unter dem Nachfolger des Innocenz, Zosimus, schöpfen Pelagius und Caelestius neue Hoffnung. — Versammlung der nordafrikanischen Bischöfe 418 zu Karthago und Verdammung des Pelagius. — Kaiser Honorius giebt den Ausschlag. Zosimus wird umgestimmt und erlässt seine Epistola tractoria, worin die pelagianische Lehre gleichfalls verdammt wird. — Bischof Julianus von Eclanum in Apulien tritt als Vertheidiger auf (über ihn s. Wiggers I, S. 43 ff.). — Ueber diesea namentlich wurde auch auf der Synode zu Ephesus 431, im (zufälligen?) Zammenhange mit Nestorius, das Anathem ausgesprochen, ohne dass jedoch der entgegenstehende Augustinismus im Morgenlande zur Anerkenntniss gekommen wäre.

## §. 111.

## Erster Streitpunkt.

#### Sünde. Erbsünde und ihre Folgen.

Insofern Pelagius, von dem verständig reflectirenden, überwiegend ethischen Standpunkte aus, jedes menschliche Individuum als eine in sich selbst abgegrenzte, von Andern scharf getrennte moralische Persönlichkeit fasste, musste ihm auch die Sünde als die freie That des Einzelnen erscheinen, so dass es für ihn keinen andern Zusammenhang zwischen der Sünde des Einen (Adam) und der Sünde der Uebrigen (der Nachkommen) gab, als die, welche zwischen dem gegebenen Beispiele auf der einen und der freiwilligen Nachahmung auf der andern Seite stattfindet. Jeder Mensch befindet sich sonach bei seiner Geburt in dem Zustande Adams: die Sünde ist ihm so wenig als die Tugend angeboren, sondern die eine wie die andere entwickelt sich mit dem Gebrauche der Freiheit, und zwar auf alleinige Rechnung dessen, der sie übt 1. Anders Augustin, der von einer tiefern, aber auch leicht den Blick in die persönlich-sittlichen Verhältnisse verwirrenden Anschauung der Menschheit als einer compacten Masse, mithin einer solidarisch verantwortlichen Gesammtheit ausging. Indem er dabei, überwiegend religiös gestimmt, mehr den innern permanenten Zustand der Seele und ihr absolutes Verhältniss zu Gott, als die vorübergehende nach aussen gerichtete That des Einzelnen ins Auge fasste, ahnte er auch, von eigenen Herzens- und Lebenserfahrungen geleitet, einen geheimnissvollen, in das Dunkel der geschichtlichen wie der Naturanfänge sich verlierenden Zusammenhang zwischen der Ursünde und der Sünde aller Menschen; doch blieb er nicht bei der Ahnung stehen, sondern von einseitiger Consequenz und mitunter auch von falscher Exegese geleitet, prägte er den Satz zum starren Dogma aus: dass, weil in Adam Alle gestindigt haben, sie darum auch, eben dieser angeerbten Stinde und Sündenschuld wegen, mit vollem Rechte verdammungswürdig seien vor Gott<sup>2</sup>.

1 Pelagius lib. 1 de lib. arb. bei August. de pecc. orig. c. 13: Omne bonun ac malum, quo vel laudabiles vel vituperabiles sumus, non nobiscum oriter, sed agitur a nobis: capaces enim utriusque rei, non pleni nascimur, et ut sine virtute, ita et sine vitio procreamur, atque ante actionem propriae voluntatis id solum in homine est, quod Deus condidit; ja er nimmt sogar ein tiberwisgend Gutes im Menschen an, wenn er (nach August. de nat. et grat. c. 21) von einer naturalis quaedam sanctitas spricht, die im Menschen wohnt und in der Burg der Seele Wache hält über Gutes und Böses — das Gewissen. Vgl. Julian (bei August. in op. imp. I, 105): Illud quod esse peccatum ratio demonstrat, inveniri nequit in seminibus. (122:) Nemo naturaliter malus est: sed quicunque reus est, moribus, non exordiis accusatur. Weitere Stellen bei Münscher, v. Cölln I, S. 375 ff., vgl. Wiggers S. 91 ff. Uebrigens protestirte Augustin selbst gegen den von Pelagianern ihm aufgebürdeten Ausdruck eines peccatum naturae oder peccatum naturale, wogegen er immer wieder sein peccatum originale substituirte. Den physischen Tod betrachteten die Pelagianer nicht als Strafe der ersten Sünde, sondern als Naturnothwendigkeit, obwohl Pelagius für seine Person auf der Synode zu Diospolis zugegeben hatte, dass der Tod für Adam, aber auch nur für ihn, eine Strafe gewesen sei. August. de nat. et gr. 21 (c. 19); op. imp. I, 67. VI, 27. 30. Uebrigens leugnete Pelagius die Macht der Sünde nicht; er nahm sogar eine steigende Verschlimmerung des Menschengeschlechtes an, erklärte sich aber diese aus der langen Gewohnheit des Sündigens und dem bösen Beispiel. Epist. ad Demetriadem \*) c. 8: Longa consuetudo vitiorum, quae nos infecit a parvo paulatimque per multos corrupit annos, et ita postea obligatos sibi et addictos tenet, ut vin quedammodo videatur habere naturae.

<sup>2</sup> Ein Verzeichniss der gegen die Pelagianer gerichteten Schriften giebt Münscher, v. Cölln S. 373. Die hierher gehörigen Stellen, welche jedoch nur im Zusammenhange verständlich sind, ebend. S. 377 ff. Wiggers S. 99 ff. Ueber Augustins Erklärung der Stelle Röm. 5, 12 (in quo omnes peccaverunt, Vulg.) s. op. imp. II, 47 ss. 66; contra duas epp. Pel. IV, 7 (c. 4), wogegen Julianus die Erklärung giebt: in quo omnes peccaverunt nihil aliud indicat, quam: quis omnes peccaverunt. Augustins Erklärung wurde von dem karthag. Concil genehmigt, 418. Vgl. Münscher, v. Cölln S. 381 f. Es wäre nun freilich ein höchst atomistisches Verfahren, aus diesem exegetischen Missgriff Augustins seine ganze Theorie ableiten zu wollen, die weit tiefer gesucht werden muss, nämlich: 1) in seiner eigenen, durch die merkwürdigen äussern und innern Schicksale (Führungen) des Mannes herbeigeführten Stimmung; 2) wohl such in einigen ihm selbst unbewussten Ueberbleibseln aus der von ihm verlassenen manichäischen Schule: dahin gehört wenigstens zum Theil die Vorstellung von

<sup>\*)</sup> Ueber diesen Brief an die Demetrias s. Schröckh, KG. XIV, S. 344.

dem Beffeckenden, das in der Zeugung liege, vgl. de nupt. et concup. I, 27; die concupiscentia wird swar den Wiedergebornen nicht als Sünde angerechset, aber von Natur geht sie nicht ohne Sünde ab, sie ist die Tochter und such wieder die Mutter der Sünde, daher jeder auf natürliche Weise Empfangene und Geborne so lange unter der Sünde ist, bis er durch den wiedergeboren wird, quem sine ista concupiscentia virgo concepit \*); 3) in der realistischen Denkweise, welche Abstractes und Concretes verwechselt, so dass das Einzelne gleichsam nur der vorübergehende und verschwindende Ausdruck des Ganzen ist (massa perditionis), womit 4) zusammenhängen die weiter unten zu erwähnenden Vorstellungen von der Kirche als einem lebendigen Organismus und von den Wirkungen der Kindertaufe; 5) in der einmal nothwendig gewordenen Opposition gegen den die tiefere Auffassung des Christenthums allerdings bedrohenden Pelagianismus und seine möglichen Consequenzen. — Nach Augustin war sonach nicht nur der physische Tod eine Strafe für Adam und alle seine Nachkommen, sondern die Erbsünde selbst erschien ihm theilweise als Strafe der ersten Stinde, aber auch als wirkliche Sünde zugleich (Gott straft die Sünde durch die Sünde), und darum auch dem Einzelnen zurechenbar. Aber eben in dieser von ihm zuerst kräftig betonten Zurechenbarkeit der Erbsinde unterscheidet sich seine Ansicht von allen frühern auch noch so strengen Ansichten über das menschliche Verderben. — Vor der Beschuldigung des Manichäismus suchte sich Augustin (dem Julian gegenüber) dadurch zu verwahren, dass er die Sünde nicht als eine Substanz, sondern als ein vitium, einen languor bezeichnete; ja er bürdete den Vorwurf des Manichäismus vielmehr dem Gegner auf. Ebenso wusste Augustin sehr wohl zu unterscheiden swischen der Sünde, die allen Menschen gemein ist, und dem eigentlichen Verbrechen, vor dem die Frommen bewahrt bleiben. Enchir. 64: Neque enim quia peccatum est omne crimen, ideo crimen est etiam omne peccatum. Itaque sancterum hominum vitam, quam diu in hac mortali (al. morte) vivitur, inveniri posse dicimus sine crimine; "peccatum autem, si dixerimus quia non habemus, nounct ipsos seducimus, et veritas in nobis non est" (1 Joh. 1, 8). — Ueber seine Ansicht von dem schwachen Rest (lineamenta extrema) des göttlichen Ebenbildes und von den Tugenden der Heiden s. Wiggers S. 119 Anm.

# §. 112. Zweiter Streitpunkt.

## Freiheit und Gnade.

Dass der Mensch in seinem sittlichen Streben der Hülfe Gottes bedürfe, leugnete auch Pelagius nicht, und so kannte auch er eine die Schwachheit des Menschen unterstützende, ihm durch mancherlei Veranstaltungen entgegenkommende Gnade Gottes 1. Aber diese Gnade Gottes erschien ihm mehr als ein Aeusserliches, zur Anstrengung des freien Willens Hinzukommendes, ja selbst wieder durch den guten Willen zu Verdienendes 2, während Augustin in

<sup>\*)</sup> So wenig sich auch Augustin durch den Manichäismus befriedigt fühlte, so wahrscheinlich ist doch, dass an dem tiefen Bewusstrein von der in der Natur des Menschen herrschenden Macht des Bösen, wovon er durchdrungen war, auch seine manichäische Lebensperiode ihren Antheil hatte und auf diese Weise noch immer in ihm fortwirkte." Baur, DG. 1, 2 8. 29.

ihr das schöpferische Lebensprincip sah, aus dem erst wieder die im natürlichen Menschen gänzlich verloren gegangene Freiheit des Willens als ein bleibendes Gut sich erzeugt. In der Wahlfreiheit des natürlichen Menschen, auf welche die Pelagianer mit der ältern Kirche einen grossen Werth legten, sah Augustin nur eine Freiheit zum Bösen, da nur der Wiedergeborne das Gute wirklich wollen kann<sup>3</sup>.

- <sup>1</sup> Deutlich spricht sich darüber Pelagius aus (bei Augustin de grat. c. 5): Primo loco posse statuimus, secundo velle, tertio esse. Posse in natura, velle in arbitrio, esse in effectu locamus. Primum illud, i. e. posse, ad Deum proprie pertinet, qui illud creaturae suae contulit; duo vero reliqua, h. e. velle et eme, ad hominem referenda sunt, quia de arbitrii fonte descendunt. Ergo in voluntate et opere laus hominis est, immo et hominis et Dei, qui ipsius voluntatis et operis possibilitatem dedit, quique ipsam possibilitatem gratiae suae adjuvat semper auxilio. Quod vero potest homo velle bonum atque perficere, solius Dei est. Folglich ist auch das, dass der Mensch wollen kann, von Gott, wie es denn auch weiter heisst: quod possumus omne bonum facere, dicere, cogitare, illius est, qui hoc posse donavit, qui hoc posse adjuvat. Vgl. c. 18: Habemus autem possibilitatem a Deo insitam, velut quandam, ut ita dicam, radicem fructiferam atque fecundam etc. Die Freiheit des Willens ist Juden, Heiden und Christen gemeinsam; die Gnade dagegen ist auch nach Pelagius etwas Christliches\*). — Ebenso verwarf Pelagius den Satz des Caelestius: gratiam Dei non ad singulos actus dari.
- <sup>2</sup> Zu den Gnadenveranstaltungen rechnet Pelagius vorzüglich die Lehre, als Offenbarung des göttlichen Willens, die Verheissungen, die Prüfungen (wozu auch die Nachstellungen des Satans gehören); aber dass durch die Gnade erst der Wille geschaffen werde (fabricetur, condatur), leugnete wenigstens Julian aufs Bestimmteste: er sucht in ihnen ein adjutorium des unzerstörten freien Willens. Vgl. August. de grat. Chr. c. 8; op. imp. I, 94 f. Richtig bemerkt Jul. Müller (von der Sünde, ältere Ausg. S. 475), dass dem Pelagius der Begriff der Entwicklung abgehe: "Er hat nicht die Anschauung eines sich entfaltenden Lebens, kennt nur die mechanische Verknüpfung einzelner Momente." Unterschied von realer und formaler Freiheit. Vgl. auch Neander, DG. S. 385 (über die verschiedenen Stufen der Gnadenoffenbarungen Gottes).
- <sup>3</sup> Dagegen behauptet Augustin: Non lege atque doctrina insonante forinsecus, sed interna et occulta, mirabili ac ineffabili potestate operari Deum in cordibus hominum non solum veras revelationes, sed bonas etiam voluntates (de grat. Chr. 24). Er sieht in der gratia eine inspiratio dilectionis, und von ihr geht alles aus. Nolentem praevenit, ut velit; volentem subsequitur, no frustra velit (enchir. c. 32). Dem Augustin ist Freiheit das Freisein von Sünde, das keiner Wahl zwischen dem Guten und Bösen mehr bedarf. Diese Ansicht äusserte er auch in der nicht gegen die Pelagianer gerichteten Schrift de civ. Dei XIV, 11: Arbitrium igitur voluntatis tunc est vere liberum, cum

<sup>\*)</sup> Dass indessen Pelagius unter gratia auch eigentliche Gnadenwirkungen als übernatürliche Wirkungen Gottes auf das Gemüth des Menschen angenommen und den Begriff der Gnade also auch dahin ausgedehnt habe, wie Wiggers (S. 228) behauptet, müssen auch wir mit Baur (DG. I, 2 S. 334) für zweifelhaft halten, da aus Ausdrücken, wie ineffabile denum gratiae, in der That nicht zu viel geschlossen werden darf.

vitiis peccatisque non servit. Tale datum est a Deo: quod amissum proprio vitio, nisi a quo dari potuit, reddi non potest. Unde Veritas dicit: Si vos Filius liberavit, tunc vere liberi eritis. Idque ipsum est autem, ac si diceret: Si vos Filius salvos fecerit, tunc vere salvi eritis. Inde quippe liberator, unde salvator. Vgl. contra duas epp. Pel. I, 2. Der freie Wille ist um so freier, je gesunder er ist; um desto gesunder aber, je mehr er der göttlichen Barmherziskeit und Gnade unterworfen ist. — Contra Jul. II, c. 8 nennt er den menschlichen Willen servum propriae voluntatis arbitrium. - Solche Aeusserungen warden von den adrumetischen Mönchen (ums Jahr 426) auf eine Weise benetzt, dass ihnen Augustin selbst begegnen musste (namentlich in der Schrift de correptione et gratia), wie er denn überhaupt auf dem praktischen Standpunkte selbst wieder an den Willen des Menschen appellirte (s. den folgenden §.). Jedenfalls war die Meinung Augustins nicht die, dass der Mensch einem Stein oder Klotz ähnlich sei, auf den die Gnade äusserlich wirke; sondern die Gnade konnte er sich nur wirksam denken in der Sphäre der Freiheit. Vgl. contra Jul. IV, 15: Neque enim gratia Dei lapidibus ant lignis pecoribusve praestatur, sed quia imago Dei est (homo), meretur hanc gratiam. De peccat. merit. et remiss. II, §. 6: Non sicut in lapidibus insensatis aut sicut in iis, in quorum rationem voluntatemque non condidit, salutem nostram Deus operatur in nobis.

# §. 113.

## Dritter Streitpunkt.

#### Prädestination.

Aus der Prämisse eines selbstverschuldeten angebornen Verderbens, aus welchem kein menschlicher Entschluss und keine menschliche Kraft, sondern einzig und allein die Gnade Gottes den zu retten vermag, dem sie sich mittheilt, musste von selbst der Schlusssatz folgen, dass Gott somit vermöge eines ewigen Rathschlusses, und zwar ohne Rücksicht auf das künftige Verhalten der Menschen, ans der verdorbenen Masse Einige zu Gefässen seines Erbarmens (vasa misericordiae) erwählt 1, die Uebrigen aber als Gefässe des Zorns (vasa irae) der gerechten Verdammniss überlassen habe. Das Erstere nannte Augustin praedestinatio, das Letztere reprobatio, wodurch er vermied, eine Prädestination auch zum Bösen (praedestinatio duplex) direct auszusprechen 2, wie er denn auch die theoretische Härte durch praktische Cautelen 3 zu mässigen suchte. Diese Lehre ward indessen für Viele ein Stein des Anstosses, den auch die Orthodoxen (namentlich der griechischen Kirche) auf alle Weise zu umgehen suchten 4, was denn auch wieder im Abendlande von selbst zu jenem praktisch wohlgemeinten, aber theoretisch principlosen Compositionen hinführte, wie sie der Semipelagianismus (s. den folg. §.) zu Tage förderte.

<sup>1</sup> De praed. sanctorum 37 (c. 18): Elegit nos Deus in Christo ante mundi constitutionem, praedestinans nos in adoptionem filiorum: non quia per nos

sancti et immaculati futuri eramus, sed elegit praedestinavitque, ut essemus. Fecit autem hoc secundum placitum voluntatis suae, ut nemo de sua, sed de illius erga se voluntate glorietur etc., wobei er sich auf Eph. 1, 4. 11 und Röm. 9 berief: und zwar ist certus numerus electorum, neque augendus, neque minuendus, de corrept. et gr. 39 (c. 13). Demnach ist das Heil des Menschen auch nicht von der Wiedergeburt abhängig, sondern diese ist selbst schon in der Erwählung begriffen. De corrupt. et gratia c. 9: Quicunque in Dei providentissima dispositione praesciti, praedestinati, vocati, justificati, glorificati sunt, non dico etiam nondum renati, sed etiam nondum nati jam filii Dei sunt et omnino perire non possunt. — Die Einwendungen des Verstandes, als läge darin ein willkürliches Verfahren, widerlegt er mit Röm. 9, 20 und mit Beispielen aus der biblischen Geschichte. Auch in diesem Leben schon sind die Glücksgüter, Gesundheit, Schönheit, Leibes- und Geisteskräfte, verschieden, und gar nicht immer nach menschlichen Ansichten des Verdienstes vertheilt, ibid. 19, c. 8. Christus selbst war zum Sohne Gottes prädestinirt, de praed. 31 (c. 15); de corrept. et grat. §. 30. Ja, Augustin bezeichnet Christum als praeclarisimum lumen praedestinationis et gratiae, Neander, DG. S. 394.

<sup>2</sup> Eine Prädestination zur Strafe und Verdammniss lehrt Augustinus allerdings, aber doch nicht direct zur Sünde, vgl. Enchirid. c. 100. Die Stelle 1 Tim. 2, 4, welche man für die Allgemeinheit der Gnade anführte, erklärt er dahin, dass kein Alter, Stand, Geschlecht u. s. w. von der Gnade ausgeschlossen sei, und führt dafür an Luc. 11, 42, wo "omne olus" jede Art von Kohl bedeute; vgl. Enchir. c. 103 u. epist. 107 (ad Vitalem). A. Schweiser, Centraldogmen I, S. 45.

<sup>3</sup> De dono persev. 57 (c. 22): Praedestinatio non ita populis praedicanda est, ut apud imperitam vel tardioris intelligentiae multitudinen redargui quodammodo ipsa sua praedicatione videatur; sicut redargui videtur et praescientia Dei (quam certe negare non possunt), si dicatur hominibus: "Sive curratis, sive dormiatis, quod vos praescivit qui falli non petest, hoc eritis." Dolosi autem vel imperiti medici est, etiam utile medicamentum sic alligare, ut aut non prosit, aut obsit. Sed dicendum est: "Sic currite, ut comprehendatis, stque ut ipso cursu vestro ita vos esse praecognitos noveritis, ut legitime curreretis," et si quo alio modo Dei praescientia praedicari potest, ut hominis segnitia repellatur. 59: . . . de ipso autem cursu vestro bono rectoque condiscits vos ad praedestinationem divinae gratiae pertinere.

<sup>4</sup> Trotz der Verdammung des Pelagius auf der ephesinischen Synode blieb der Augustinismus in seinem ganzen Umfange der morgenländischen Dogmatik fremd. Theodor von Mopsvheste schrieb (gegen die Vertheidiger des augustinischen Systems) πρὸς τοὺς λέγοντας φύσει καὶ οὐ γνώμη πταίειν τοὺς ἀνδρεπους 5 BB. (Photii bibl. cod. 177, in lat. Fragm. bei Mar. Mercator ed. Baluse; Fritzsche p. 107 ff. — ob gegen Hieronymus oder gegen Augustin? ihid. p. 109 ss. Neander, KG. II, S. 1360 f. und DG. S. 405. Auch Theodoret, Ckrysostomus, Isidor von Pelusium u. A. hielten sich fortwährend auf der ältern Linic der dogmatischen Entwicklung. Siehe die Stellen bei Münscher, v. Cölln I, S. 408—410, und vgl. §. 108.

#### 8. 114.

Der Semipelagianismus und die spätern Kirchenlehrer.

J. Geffeken, historia Semipelagianismi antiquissima, Gött. 1826. 4. Wiggers, de Joh. Cassiano Massiliensi, qui Semipelagianismi auctor vulgo perhibetur Comment. II. Rost. 1824. 1825.
 4. Dessen oben angeführte Gosch. Th. II. Nesnder, Denkwürdigkeiten, Bd. III, S. 92 ff.

Unter dem unverkennbaren Einflusse des mit dem Pelagianismus in seinen tiefsten Wurzeln verwachsenen Mönchsthums, jedoch such wieder aus einem gesundern praktisch-sittlichen Triebe heraus bildete sich im Gegensatze gegen die auf die Spitze getriebene Auffassung des Augustinismus (Prädestinatianismus) 1, wie auch gegen diesen selbst, ein System aus, das zwischen den Extremen die Mitte zu halten und das ethische wie das religiöse Bedürfniss durch bedingtes Annehmen, aber auch weniger consequentes Durchführen der einen wie der andern Prämissen gleichmässig zu befriedigen suchte 2. An der Spitze der gallischen Lehrer, die dieses System des später so geheissenen Semipelagianismus vortrugen (Massilienses) stand Johann Cassian, ein Schüler des Chrysostomus 3, den Prosper Aquitanus u. Andere bekämpften. In seine Fusstapfen trat der Bischof Faustus von Regium 5, der über den ultra-augustinischen Presbyter Lucidus auf der Synode zu Arles (475) den Sieg erhielt. Nachdem indess der Semipelagianismus noch einige Jahrzehende sich in Gallien als die herrschende Lehre erhalten hatte 6, arbeiteten Avitus von Vienne 1, Caesarius von Arles 8, Fulgentius von Ruspe 9 und Andere ihm entgegen, bis endlich nach verschiedenen Vorgängen auf den Synoden zu Arausio (Orange) und Valence (529) der Augustinismus auch in Gallien den Sieg davontrug, unter dem wichtigen Vorbehalte jedoch, dass man keine Prädestination zum Bösen lehre 10. Der römische Bischof Bonifaz II. bestätigte, in Gemässheit der Schritte seiner Vorgänger, diese Beschlüsse, 530 11. "Durch Gregor den Gr. wurde die augustinische Lehre nach ihrer gemilderten, mehr auf das Praktisch-Christliche als Speculative bezogenen Auffassungsweise in die folgenden Jahrhunderte hinübergeleitet. 12.

¹ Die Mönche von Adrumetum, in der nordafrikanischen Provinz Byzacene, und der unten anzuführende Lucidus, der eine praedestinatio duplex lehrte, mögen immerhin gemeint sein, wenn (dogmatisch) von Prädestinatianern die Rede ist; aber dass es (historisch) "nie eine Secte oder auch nur eine besondere sich mit Bewusstsein von Augustinus entfernende Partei von Prädestinatianern gegeben habe" (wie eine solche früher angenommen wurde), ist wohl ausgemacht, vgl. Wiggers II, S. 329 ff. 347. Der Irrthum wurde durch Sirmond, historia praedestinatiana (Opp. T. IV, p. 267 ss.), und durch den von ihm herausgegebenen Praedestinatus (worin die praed. haeresis als die 90. angeführt wurde) verbreitet, in Gallandii bibl. X. Vgl. noch Walch, Historie der Ketzereien V, S. 218 ff. Neander, KG. II, 3 S. 1339 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach den Berichten des *Prosper* und *Hilarius*, seil. Prosperi (428, 429), an Augustin (bei *Wiggers* S. 153; *Münscher*, v. Cölln I, S. 411) hatte dessen

Büchlein de correptione et gratia unter den gallischen Lehrern und Mönchen mancherlei Bewegungen veranlasst, denen dann die weitern Schriften Augustins de praed. sanctorum und de dono perseverantiae ihr Dasein verdankten. Wenn auch diese Gallier in einzelnen Dingen von Cassian abwichen (s. Wiggers 8. 181), so herrschte doch zwischen ihrer Lehre und der seinigen eine grosse Uebereinstimmung, vgl. auch Neander S. 1315 ff.

- <sup>3</sup> Vgl. oben §. 82 Note 21. Von den Collationen ist die 13. am wichtigsten. Ueber seinen Synkretismus beschwert sich Prosper contra collatorem c. 5: Illi (Pelagiani) in omnibus justis hominum operibus liberae voluntatis tuentur exordia, nos bonarum cogitationum ex Deo semper credimus prodire principia, ta informe nescio quid tertium reperisti. Dieses Tertium bestand eben darin, dass Cassian, der übrigens die profana opinio und die impietas Pelagii (Wiggers II, S. 19 f.) verabscheute, a) weder mit diesem den natürlichen Menschen für sittlich-gesund, noch mit Augustin für sittlich-todt, sondern denselben für krank, für sittlich-geschwächt hielt (dubitari non potest, inesse quidem omnia animae naturaliter virtutum semina beneficio creatoris inserta, sed nisi haec opitulations Dei fuerint excitata, ad incrementum perfectionis non poterunt pervenire, coll. XIII, 12); b) dass er weit mehr als Pelagius die Nothwendigkeit der Gnade (welche er zugleich innerlicher fasste als jener) behauptete (coll. XIII, 3), so dass er nicht nur äussere Unterstützungen und innere Regungen von Seiten Gottes annahm (non solum actuum, verum etiam cogitationum bonarum ex Deo est principium, qui nobis et initia sanctae voluntatis inspirat, et virtutem atque opportunitatem eorum quae recte cupimus, tribuit peragendi, coll. XIII, 3); sondern sich sogar bis zu der Annahme verstieg, die Menschen würden bisweilen wider ihren Willen zum Heil gezogen (nonnunquam etiam inviti trahimur ad salutem, vgl. inst. coen. XII, 13; Wiggers S. 85); dass er aber auch zugleich (im Widerspruch mit Augustin) das nur auf Einzelne (z. B. einen Mattheeus und Paulus) beschränkte, was jener auf Alle bezogen wissen wollte, indem ihm Zachäus, der Hauptmann Cornelius, der Schächer am Kreuze u. A. als Belege für das Gegentheil galten. Ja, in der Regel schien er den ascensus zu Gott, wie den descensus zum Irdischen in den freien Willen des Menschen zu stellen und die Gnade mehr als cooperans wirken zu lassen, obgleich er darüber sich weniger bestimmt äussert. Nur müsse man sich hüten, alle Verdienste der Heiligen so auf Gott zurückzuführen, dass für die menschliche Natur nichts als das Schlechte bleibe. c) Dass er die Erlösung durch Christum allgemein fasste, und sonach die Prädestinationslehre (im augustinischen und hyperaugustinischen Sinne) verwarf. Die Behauptung, dass Gott nur Einige beseligen wolle, erschien ihm als ingens sacrilegium (coll. XIII, 7). Einen Abriss seines ganzen Systems s. bei Wiggers S. 47-136. und Baur, DG. I, 2 S. 360 ff.
- <sup>4</sup> Augustin selbst bekämpfte noch den Semipelagianismus in den oben angeführten Schriften. Einen Abriss der Polemik Prospers gegen Cassian und die Semipelagianer giebt Wiggers S. 136 ff.
- <sup>5</sup> Er war erst Abt von Lerinum, in welchem Kloster überhaupt der Semipelagianismus längere Zeit seinen Sitz hatte, vgl. namentlich auch über Viscentius Lerinensis: Wiggers S. 208 ff.; über Faustus und dessen Lehre S. 224 ff. 235 ff. In der Erbsündenlehre näherte sich Faustus etwas mehr dem Augustin als Cassian, während er hingegen von dem Wesen der Gnade mehr äusserliche (pelagianische) Begriffe hatte als dieser, vgl. Wiggers S. 287. Am meisten ist indessen von Faustus der dritte Streitpunkt wegen der Prädestinstion ins Auge gefasst worden. Entschieden verwirft er die Lehre einer unbedingten Gnadenwahl, indem er zwischen Vorherwissen und Vorherbestimmung

unterscheidet, und letzteres unabhängig fasst von ersterm: de grat. et lib. arb. L. Wiggers S. 279 ff. Etwas stark anthropomorphistisch argumentirt Faustus unter anderm so: Wenn meine Augen zufällig auf eine Schandthat fallen, so bin ich darum nicht daran Schuld, dass ich sie gesehen habe. So sieht auch Gott den Ehebruch (vorher), ohne dass er deshalb den Menschen zur Unreinigkeit, er sieht den Todtschlag vorher, ohne dass er ihn zur Mordlust entfamme u. s. w. Wiggers S. 282 f. Die absolute Prädestinationslehre, wie sie sein Gegner Lucidus vortrug, belegte er mit den stärksten Ausdrücken: lex fatalis, decretum fatale, fatalis constitutio, originalis definitio vel fatalis, und sah sie als etwas Heidnisches an; Wiggers S. 315. Die Erlösung fasste er allgemein.

- Vgl. Gennadius Massiliensis und Ennodius Ticinensis bei Wiggers S. 350 ff. und über Gennadius noch besonders Neander, DG. S. 401. Eine kurze Uebersicht des semipelagianischen Lehrbegriffs überhaupt in seinem Verhältniss zum Augustinismus und Pelagianismus giebt die Tabelle bei Wiggers S. 359—364.
  - <sup>7</sup> Wiggers S. 368.
  - Ebend. S. 369 über sein Buch: de gratia et lib. arbitrio.
- Ebend. S. 369 ff. Fulgentius ging unter anderm in der Zurechnung der Erhsünde noch weiter als Augustin, indem er nicht nur die wirklich gebornen, aber vor der Taufe gestorbenen Kinder, sondern auch die unreife Leibesfrucht dem ewigen Feuer übergab; de fide ad Petrum c. 30, bei Wiggers S. 376. Dagegen suchte er in Beziehung auf die Prädestination alle die Uebertreibungen, welche ein christliches Gefühl verletzen konnten, sorgfältig zu vermeiden (Nemder, KG. a. a. O. S. 1354). Auch tadelte er (nach der Dazwischenkunft der seythischen Mönche) nachdrücklich die, welche von einer Prädestination zum Bösen redeten, obwohl er selbst von einer praedest. duplex sprach, allein in einem andern Sinne, nämlich zur Seligkeit und zur Strafe (aber nicht zum Bösen, zur Sünde), ebend. S. 1357. Nach ihm ist die Gnade sowohl praeveniens, als comitans und subsequens (ep. ad Theodorum de conversione a seculo, bei Wiggers S. 386).
- Mansi T. VIII, p. 711 ss. August. Opp. T. X, p. II. Append. p. 157 ss. Wiggers S. 430. Münscher, v. Cölln S. 417. Am wichtigsten ist der Schluss: Aliquos vero ad malum divina potestate praedestinatos esse non solum non credimus, sed etiamsi sunt, qui tantum malum credere velint, cum omni detestatione illis anathema dicimus. Ueber die Synode von Valence s. Mansi VIII, 723 ss. App. p. 162.
- 11 Von den frühern Päpsten hatten bereits Caelestinus und Gelasius I. den Semipelagianismus verdammt, Hormisdas dagegen den scythischen Mönchen eine grosse Milde des Urtheils entgegengesetzt, ohne darum den Augustinismus zu verleugnen. Bonifacii II. ep. ad Caesarium bei Mansi T. VIII, p. 735. und App. 161 8s.
- 12 Neander, KG. III, S. 287. Vgl. Wiggers, de Gregorio M. ejusque placitis anthropologicis, Rost. 1838. Lau S. 379 ff. Zusammengefasst findet sich Gregors Ansicht in mor. IV, c. 24 vgl. XV, c. 15. 51; IX, c. 21. 34. und vielen andern Stellen. Neben dem strengen Augustinismus finden sich gleichwohl bei ihm semipelagianische Modificationen, s. Lau S. 400 f. Ueber seine Lehre von der Gnade s. mor. XX, 4; hom. in Ezech. I, 5 (bei Lau S. 403 ff.). Auch er unterscheidet gratia praeveniens und subsequens. Die erstere ist operans, aber such sugleich cooperans. Die gratia subsequens hilft dazu: ne inaniter veli-

mus, sed possimus implere. So mor. XXII, c. 9: Sancti viri sciunt, post primi parentis lapsum de corruptibili stirpe se editos, et non virtute propria, sed praeveniente gratia superna ad meliora se vota et opera commutatos: et quidquid sibi mali inesse conspiciunt, de mortali propagine sentiunt meritum; quidquid vero in se boni inspiciunt, immortalis gratiae cognoscunt donum, eique de accepto munere debitores fiunt, qui et praeveniendo dedit iis bonum velle quod noluerunt, et subsequendo concessit bonum esse, quod volunt. — Ferner behauptet Gregor die Verlierbarkeit der Gnade, mor. XXV, 8 (was wir sind, wissen wir, aber nicht, was wir sein werden), und wenn er auch (mor. IX, 9) eine Unwiderstehlichkeit derselben zu lehren scheint (sicut nemo obsistit largitati vocantis, ita nullus obviat justitiae relinquentis), so hebt er doch hervor, dass die Demüthigen das Geschenk annehmen, die Stolzen es verwerfen (mor. XXX, 1; evang. lib. II. hom. 22), vgl. Lau S. 410 f.

Es ist nicht zu übersehen, dass in diesem weitläufigen Streite weit mehr der objective Theil der Anthropologie, als der subjective bearbeitet wurde. Die Heilsordnung blieb noch unausgebildet, was sieh z. B. aus dem schwankenden Sprachgebrauche von justificarte mig justificatio (= justum facere, s. Wiggers S. 380), sowie aus dem Mangel an gebörigen Bestimmungen über das Wesen des Glaubens ergiebt. Bilt Recht schlieust daher Wiggers seine Darstellung mit den Worten: "Ein tieferes Eindringen in das Wesen des Glaubens würde sehen damals der christlichen Anthropologie eine ganz andere Gestall gegeben Anthropologie eine Anthropologie eine Lücke des angestalls on den Kreis der Vorherbestimmung hinein, und vollendete dadurch die Prädestinationalehre speculativ. Und so wurde dann erst in der Reformationsperiode die eine Lücke des angestützischen Systems (vom Glauben und der Rechtfertigung) vorzugsweise durch die inthropologie eine des angestätzischen Systems (vom Glauben und der Rechtfertigung) vorzugsweise durch die inthropologie eine Lücke des angestützischen die katholische sich entweder mit ihrem Kirchenvater in Widerspruch sestize (Tridentium und Jesuiten), oder unbedingt bei ihm stehen blieb (Jansenisten). Dass namentlich bei Augustin Rechtfertigung und Heiligung ineinander fallen, während gerade Pologim die Rechtfertigung mehr äusserlich fasste, darauf hat Neander aufmerksam gemacht, DG. 3. 387. Vgl. auch Baur, DG. I, 2 8. 395 ff.

## II. KLASSE.

Kirchliche Lehrbestimmungen, die entweder nur in einem entferntern oder in keinem Zusammenhange mit den häretischen Bewegungen stehen. (Akroamatischer Theil.)

## §. 115.

Die Entwicklung der übrigen Dogmen stand mehr oder weniger in Verbindung mit den im Kampfe gereiften Grundüberzeugungen. So hängen die weitern theologischen Bestimmungen (über das Wesen und die Eigenschaften Gottes, die Schöpfung u. s. w.) mit den trinitarischen, die über den Erlösungstod Christi und über die Bedeutung des Abendmahls mit den christologischen, und die über die Kirche, die Taufe und die Sacramente als Gnadenmittel mit den anthropologischen Bestimmungen zusammen, während die Eschatologie an allen zugleich Theil nimmt, und auch die allgemeinern Bestimmungen über das Wesen des Christenthums, über den Kanon und sein Verhältniss zur Tradition u. s. w. den Zu-

sammenhang mit dem einen oder andern Grunddogma nicht verleugnen können.

Gleichwohl erscheint daneben manches, unberührt vom Kampfe, nur als Fertbildung eines Frühern, was uns eben zu einer gesonderten Behandlung berechtigt.

1. Apologetisches und Normatives. (Prolegomenen.)

**§**. 116.

## Der Religions- und Offenbarungsbegriff.

So ferne auch diesem Zeitalter der Gedanke an eine abstracte Religion lag, ohne historisch-positive Grundlage und Gestaltung, so finden wir doch schon eine genauere Definition des dem römischen Sprachgebrauch entlehnten Wortes Religio bei Lactanz, der dieses Wort nicht (wie früher Tertullian) nur vom äussern Cultus, sondern — obwohl etymologisch unrichtig — von der Verbindung und Gemeinschaft mit Gott versteht, die er zugleich als eine rein menschliche Angelegenheit fasst! Der Glaube an Offenbarung aber wurde dabei als nothwendige Bedingung gefordert?

1 Lactors inst. IV, 28: Hac enim conditione gignimur, ut generanti nos Deo justa et debita obsequia praebeamus, hunc solum noverimus, hunc sequamur. Hoc vinculo pietatis obstricti Deo et religati sumus, unde ipsa religio nomen accepit, non, ut Cicero interpretatus est, a relegendo. Vgl. III, 10: Sumnum igitur bonum hominis in sola religione est; nam caetera etiam quae putantur esse homini propria, in caeteris quoque animalibus reperiuntur. 11: Constat igitur totius humani generis consensu, religionem suscipi oportere. Er stellt sie IV, 4 mit der sapientia zusammen, von der sie nicht getrennt werden darf. Die sapientia gilt ihm für die Gotteserkenntniss, die Religion für die Verehrung. Die Quelle beider ist Gott. Eine ohne die andere führt zu Verinungen, wie sie das Heidenthum einerseits in den ungläubigen Philosophen (den abgefallenen, enterbten Söhnen), andererseits in der abergläubischen Menge (den entwichenen Sklaven) darstellt. — Augustin schliesst sich mehr an den tertullianischen Sprachgebrauch an; er stellt die religio der fides oder pietas entgegen, de pecc. mer. et rem. II, 2, s. Baumg.-Crus. II, S. 751, und vgl. Nitesch, über den Religionsbegriff der Alten, in den theologischen Stud. u. Krit. I, 3. 4.

Ueber das Wesen der Religion, ob sie überwiegend Sache der Erkenntniss oder des Cultus sei, oder ob sie in der innern Lebensgemeinschaft mit Gott bestehe? siehe den Streit des Eunomius mit seinen Gegnern unten §. 125, und Neander, KG. II, 2 S. 857.

<sup>2</sup> Ueber die Nothwendigkeit des *Glaubens* an Offenbarung überhaupt s. *Rafini* expos. fidei (in *Fells* Ausg. von Cypr.), p. 15: Ut ergo intelligentiae tibi aditus patescat, recte primo omnium te credere profiteris; quia nec navem quis ingreditur et liquido ac profundo vitam committit elemento, nisi se prius credat posse salvari, nec agricola semina sulcis obruit et fruges spargit in terram, nisi crediderit venturos imbres, affuturum quoque solis teporem, quibus terra confota segetem multiplicata fruge producat ac ventis spirantibus nutriat.

Nihil denique est, quod in vita geri possit, si non credulitas ante praecesserit. Quid ergo mirum, si accedentes ad Deum credere nos primo omnium profitemur, cum sine hoc nec ipsa exigi possit vita communis? Hoc autem idcirco in principiis praemisimus, quia pagani nobis objicere solent, quod religio nostra, quia quasi rationibus deficit, in sola credendi persuasione consistat. Vgl. 49gust. de utilitate credendi c. 13: Recte igitur catholicae disciplinae majestate institutum est, ut accedentibus ad religionem fides persuadeatur ante omnia. Auch er zeigt, wie ohne Glauben auch in den menschlichen Verhältnissen keine Freundschaft (c. 10) und keine kindliche Liebe und Pietät bestehen könne (c. 12). Augustin kennt ferner keine andere Religion als die positiv-christliche, und verlangt, dass die Vernunft sich ihr unterordne; denn der Glaube ist vor der Erkenntniss der Vernunft da, a. a. O. c. 14: Deinde fateor, me jam Christo credidisse et in animum induxisse, id esse verum, quod ille dixerit, etiamsi nulla ratione fulciatur.. Die Vernunft würde nie die Menschen aus der Finsterniss und dem Verderben errettet haben, nisi summus Deus populari quadam clementia divini intellectus auctoritatem usque ad ipsum corpus humanum declinaret atque submitteret, cujus non solum praeceptis, sed etiam factis excitatae animae redire in semetipsas et respicere patriam etiam sine disputationum concertatione potuissent. . . . Mihi autem certum est, nusquam prorsus a Christi auctoritate discedere, non enim reperio valentiorem (contra academ. lib. III, c. 19. 20). Vgl. de vera rel. c. 5; de moribus eccles. cathol. c. 7: Quare deinceps nemo ex me quaerat sententiam meam, sed potius audiamus oracula, nostrasque ratiunculas divinis submittamus affatibus. Vgl. Bindemann II, S. 113 ff.

## §. 117.

Vertheidigung des Christenthums nach aussen.

Baur, Dogmengeschichte I, 2 S. 66 ff.

In dem Maasse, als die apologetische Richtung dieser Periode hinter die polemische zurücktrat, in eben dem Maasse nahm auch die Eigenthümlichkeit der Beweise für die Wahrheit und Göttlichkeit des Christenthums ab, und man begnügte sich mehr mit Wiederholung des Frühern 1. Die Angriffe Porphyrs, Julians des Abtrünnigen u. A. auf das Christenthum riefen indessen neue apologetische Bestrebungen hervor<sup>2</sup>, und die Anklagen, welche die Heiden beim Verfall des weströmischen Reiches gegen die auf dessen Trümmern erstehende Weltreligion erhoben, veranlassten Augustin zu seiner apologetischen Schrift "vom Staate Gottes".

<sup>1</sup> Von den Apologeten vor Julians Abfalls ist Arnobius (adversus gentes) merkwürdig. Sein Beweis a tuto II, 4 ist: . . . nonne purior ratio est, ex duobus incertis et in ambigua exspectatione pendentibus id potius credere, quod aliquas spes ferat, quam omnino quod nullas? In illo enim periculi nihil est, si quod dicitur imminere cassum fiat et vacuum; in hoc damnum est maximum, i. e. salutis amissio, si cum tempus advenerit aperiatur non fuisse mendacium. — Weiter vertheidigte das Christenthum Euseb v. Casarea in der praepar. und demonstr. evang. (§. 82 Note 1), Athanasius in dem Lóyos zerè

Elliper, Julius Firmicus Maternus, de errore profanarum religionum (zwischen 340 u. 350), u. A.

<sup>2</sup> Den Porphyr bestritten Euseb a. a. O., Theodoret, Augustin u. A., den Hierokles Euseb in einer besondern Schrift. Gegen Julian, der dem Christenthum Widersprüche vorwarf, trat Cyrill von Alexandrien auf in 10 BB. — Unter demselben Kaiser mag auch der früher dem Lucian zugeschriebene Dialog Philopatris erschienen sein, s. Neander, KG. II, 1 S. 191. Ueber die Apologetik dieser Zeit vgl. Gieseler, DG. S. 274 ff.

## §. 118.

## Wunder und Weissagungen.

F. Nitsech, Augustin's Lehre vom Wunder, Berlin 1865.

Indem sich die Christen fortwährend auf die Wunder und Weissagungen als auf Beweise für die Wahrheit ihrer Religion beriefen, kam es darauf an, den Begriff des Wunders genauer zu bestimmen. Dies that Augustin durch seine Erklärung, dass das Wunder nicht sowohl gegen die Natur überhaupt, als vielmehr gegen die uns bekannte Natur laufe 1. Rücksichtlich der Weissagungen erklärte man auch jetzt noch viele Stellen des A. Test. messianisch, die es nicht waren, und die eigentlich messianischen enger, als es die historische Interpretation erforderte 2. Desgleichen benützte man die längst in Erfüllung gegangene Weissagung Jesu von der Zerstörung Jerusalems und das Schicksal der jüdischen Volkes 3, sowie das dem gleichstehende Gericht, das über die alte römische Welt erging, gegenüber der siegreichen Verbreitung des Christenthums 4, zu apologetischen Zwecken. Auch wurden die sibyllinischen Orakel, die Lactanz anführt, noch von Augustin beachtet 5.

1 August. de utilitate cred. c. 16: Miraculum voco, quidquid arduum aut insolitum supra spem vel facultatem mirantis apparet. De civ. D. lib. XXI, c. 5: Omnia portenta contra naturam dicimus esse, sed non sunt. Quomodo est enim contra naturam quod Dei fit voluntate, quum voluntas tanti utique conditoris conditae rei cujusque natura sit? Portentum ergo fit non contra naturam, sed contra quam est nota natura . . . . quamvis et ipsa, quae in rerum natura omnibus nota sunt, non minus mira sint, essentque stupenda considerantibus cunctis, si solerent homines mirari nisi rara. Ueber die Bedeutung und Tragweite dieser Aussprüche s. Baur, DG. II, 1 S. 83 f. u. besonders Nitzsch a. a. O. S. 10: "Was Augustin die bekannte Regel der Natur nennt, ist dasselbe was wir schlechthin das Naturgesetz nennen. Was er jener gegenüberstellt, die Natur an und für sich, ist die Gesammtheit dessen, was die göttliche Weltregierung mit sich bringt, in der die Naturgesetze lediglich Ein Moment bilden und welche andrerseits auch die Nothwendigkeit von Wundern in sich schliesst." Von dem Schöpfungswunder aus argumentirt Augustin auch zu Gunsten aller übrigen Wunder, de civ. Dei X, 12: Quidquid mirabile fit in hoc mundo, profecto minus est, quam totus hic mundus, i. e. coelum et terra et omnia quae in eis sunt, quae certe Deus fecit. Und auch da wo Wunder durch Menschen geschehen, bleibt der Mensch selbst das grösste Wunder. Nam et omni miraculo, quod fit per hominem, majus miraculum est homo. — Dass übrigens Aug. die Religion nicht auf den Wunderglauben gegründet und Hagenbach, Dogmengesch. 5. Aufl.

diesen geringer geachtet hat, als die sinnige Betrachtung der Werke Gottes, zeigt uns die Aeusserung in Ep. 120 (ad Consentium) c. 5: Multi sunt, qui plus tenentur admiratione rerum quam cognitione causarum, und die treffende Vergleichung mit Solchen, die sich über die Schaustücke eines Seiltänzers verwundern, und Solchen, die sich an der Harmonie einer Musik ergötzen. Ausser der Verständigung über die Wunder im Allgemeinen, galt es nun aber noch besonders (seitdem der Kanon des N. T. abgeschlossen) die biblischen Wunder als historisch constatirte Thatsachen von den Wundern zu unterscheiden, die sich (nach dem Glauben der Zeit) noch fortwährend in der Kirche ereigneten. Rücksichtlich des Wunderglaubens im Allgemeinen übte Augustin eine freie Kritik aus, de civ. Dei XXI, c. 6 s. (in Beziehung auf wunderbare Naturphänomenc, aber auch wohl anwendbar auf andere Wundererzählungen der Zeit): Nec ergo volo temere credi cuncta, quae posui, exceptis his, quas ipse sum expertus. Cetera vero sic habeo, ut neque affirmanda, neque neganda decreverim. Vgl. de util. cred. a. a. O.; de vera rel. 25 (retract. I, c. 13). - Was aber die biblischen Wundererzählungen selbst betrifft, so galt es besonders, die Wunder Jesu von denen eines Apollonius von Tyana oder ähnlicher Thaumaturgen, auf die sich Hierokles und andere Gegner beriefen, zu unterscheiden. Dies that Augustin dadurch, dass er auf den wohlthätigen Zweck der Wunder Jesu aufmerksam machte und sie von den blossen Ostentationswundern (z. B. vor der Menge zu fliegen) unterschied, de utilit. cred. a. a. O.\*). - Cyrill. Alex. contra Jul. I, 1: Έγω δέ, δτι μέν των Έλλήνων απηλλάγμεδε ξμβροντησίας και πολύς αποτειχίζει λόγος των έκείνων τερθοείας τα χριστικνών, φαίην άν κοινωνία γίω ούθιμία φωτί πρός σχύτος, άλλ' ούδε μερίς πιστώ μετὰ ἀπίστου. — Ueber Gregors d. Gr. Ansicht von den Wundern s. Neamder, KG. III, S. 294 f.

- <sup>2</sup> Augustin giebt darüber einen Kanon de civ. Dei XVII, c. 16 ss., vgl. XVIII, 20 ss. und unten (§. 122 Note 4) bei der Schriftauslegung.
- <sup>3</sup> August. de civ. D. IV, 34: . . . et nunc quod (Judaei) per omnes fere terras gentesque dispersi sunt, illius unius veri Dei providentia est. Vgl. XVIII, c. 46.
- \* Arnobius II, p. 44 s.: Nonne vel hace saltem fidem vobis faciunt argumenta credendi, quod jam per omnes terras in tam brevi temporis spatio immensi nominis hujus sacramenta diffusa sunt? quod nulla jam natio est tam barbari moris et mansuetudinem nesciens, quae non ejus amore versa molliverit asperitatem suam et in placidos sensus adsumta tranquillitate migraverit? August. de civ. D. V, 25 s.; XVIII, 50: . . . inter horrendas persecutiones et varios cruciatus ac funera Martyrum praedicatum est toto orbe evangelium, contestante Deo signis et ostentis et variis virtutibus, et Spiritus Saneti muneribus: ut populi gentium credentes in eum, qui pro eorum redemtione crucifixus est, Christiano amore venerarentur sanguinem Martyrum, quem diabolico furore fuderunt, ipsique reges, quorum legibus vastabatur Ecclesia, ei nomini salubriter subderentur, quod de terra crudeliter auferre conati sunt, et falsos deos inciperent persequi, quorum causa cultores Dei veri fuerant antea persecuti.

<sup>\*)</sup> Ueber die Klassification der Wunder (im weitesten, weitern, und engern Sinn), über Thaträchlichkeit und Möglichkeit der Wunder, über Grund und Zweck dersolben, sowie auch über die dämonischen Wunder, so weit sich alles durch Combination aus den Stellen bei Augustin ergieht, und wobei ein gutes Theil Nophistik mit unterläuft, s. Nitzsch in der angeführten Schrift und die im Anhang mitgetheilten Stellen.

Lact. IV, 15 s. August. de civ. Dei XVIII, 23. Cyrill. Alex. contra Jul. 1, 1. Doch behaupteten die Gegner schon zu Lactanz' Zeiten, non esse illa camina Sibyllina, sed a Christianis conficta atque composita.

## **§**. 119.

## Erkenntnissquellen der Religion. Bibel und Tradition.

Bibel und Tradition galten auch in dieser Periode als die christlichen Erkenntnissquellen <sup>1</sup>. Wenn Augustin bekennt, nur durch die Autorität der Kirche bewogen dem Evangelium zu glauben, so ist damit nur die subjective Abhängigkeit der Gläubigen von dieser Autorität, und nicht die objective Unterordnung der Bibel unter dieselbe ausgesprochen <sup>2</sup>. Vielmehr wurde die h. Schrift sowohl in den kirchlichen Streitigkeiten als höchste Autorität angerufen <sup>3</sup>, als auch in praktischer Beziehung dem christlichen Volke aufs Dringendste empfohlen. Man verehrte in ihr fortwährend die reinste Quelle der Wahrheit, das Buch der Bücher <sup>4</sup>.

- 1 Nihil aliud praecipi volumus, quam quod Evangelistarum et Apostolorum fdes et traditio incorrupta servat, Gratian in cod. Theod. lib. XVI, tit. VI, 1s.
- <sup>2</sup> Adv. Man. 5: Evangelio non crederem, nisi me ecclesiae catholicae commoveret anctoritas. Diese Stelle ist im Zusammenhange zu vergleichen, s. Läcke, Zeitschrift für evangel. Christ. I. 1. 4. Die Aushülfe älterer Protestanten, Bucers und S. Baungartens (Untersuchung theol. Streitigkeiten Bd. III, S. 48), das Imperfectum als Plusquamperf. "nach afrikanischer Mundart" in nehmen, wird von Lücke mit Recht zurückgewiesen, ebend. S. 71; vgl. auch Neander, DG. S. 285 f. Ueber einen ähnlichen Ausspruch Gregors d. Gr., dass er die vier allgemeinen Concilien ebenso verehre wie die vier Evangelien (lib. I, ep. 25. und lib. III, ep. 10), s. Lan a. a. O. S. 330.
- 3 Athanasius contra gent. I, p. 1 B: Αὐτάρχεις μὲν γάρ εἰσιν αἱ ἀγίαι καὶ 3εόπνευστοι γραφαὶ πρὸς τὴν τῆς ἀληθείας ἀπαγγελίαν. Cyrill. Hieros. cat. 4 et 5. Chrysostomus contra Anomacos XI (Opp. I, p. 542). August. doctr. christ. I, 37: Titubabit fides, si scripturarum sacrarum vacillet auctoritas. Ibid. II, 9; de baptismo contra Donatistas II, 3. und viele andere Stellen, besonders ep. 19 ad Hieron. (vgl. §. 122, 2).
- August. ep. 137 (Opp. II, p. 310): [Scriptura Sacra] omnibus [est] accessibilis, quamvis paucissimis penetrabilis. Ea, quae aperte continet, quasi amicus familiaris sine fuco ad cor loquitur indoctorum atque doctorum. De doctr. christ. II, 63: Quantum autem minor est auri, argenti vestisque copia, quam de Aegypto secum ille populus abstulit in comparatione divitiarum, quas postea Hierosolymae consecutus est, quae maxime in Salomone ostenduntur, tanta fit cuncta scientia, quae quidem est utilis, collecta de libris gentium, si divinarum scripturarum scientiae comparetur. Nam quicquid homo extra didicerit, si noxium est, ibi damnatur, si utile est, ibi invenitur. Et cum ibi quisque invenerit omnia, quae utiliter alibi didicit, multo abundantius ibi inveniet ea, quae nusquam omnino alibi, sed in illarum tautummodo Scripturarum mirabili altitudine et mirabili bumilitate discuntur. Vgl. Theodoret, Protheoria in Psahn. (Opp. T. 1, p. 602), Basilii M. hom. in Ps. I (Opp. I, p. 90), Rudelbach a. a. O.

S. 38. u. Neander, gewichtvolle Aussprüche alter Kirchenlehrer über den allgemeinen und rechten Gebrauch der h. Schrift, in dessen kleinen Gelegenheitschriften (Berlin 1839) S. 155 ff. — Doch ist auch Chrysostomus weit entfernt, das Heil an den Bibelbuchstaben zu heften. Besser noch wäre es nach ihm, wir bedürften gar keiner Schrift, sondern unsern Herzen wäre die Gnade Gottes also eingeprägt, wie die Buchstaben der Tinte dem Buche (Eingang su den Hom. über Matth. Opp. T. VII, p. 1). In gleicher Weise sagt Augustis de doctr. chr. I, 39: Homo itaque fide, spe et caritate subnixus, eaque inconcusse retinens, non indiget scripturis nisi ad alios instruendos. Itaque multi per haec tria etiam in solitudine sine codicibus vivunt. Unde in illis arbitror jam impletum esse quod dictum est (1 Cor. 13, 8): Sive prophetiae evacuabuntur, sive linguae cessabunt, sive scientia evacuabitur etc.

## §. 120.

#### Kanon.

\* Lucke, über den neutestamentlichen Kanon des Eusebius vnn Cäsarea, Berlin 1816. L. T. Spigler, krit. Untersuchung des 60. laodic. Kanons, Bremen 1777. Dagegen: Bickel, in den theol. Stud. u. Krit. 1830. 3. S. 591 ff.

In dem Maasse, als die Kirchenlehre sich befestigte, neigte aich auch der Kanon der heil. Schrift, der zur Zeit Eusebs in dem Hauptbestandtheilen bereits festgestellt war <sup>1</sup>, zu seinem Abschluss, wozu die Synoden von Laodicea <sup>2</sup>, von Hippo und (die dritte) sa Karthago <sup>3</sup> mitwirkten. Während im Morgenlande die spätera Erzeugnisse der griechisch-jüdischen Litteratur (Apokryphen, libri ecclesiastici) und der Kanon der alttestamentlichen hebräischen Nationallitteratur aus einander gehalten wurden <sup>4</sup>, was auch Rufn <sup>8</sup> und Hieronymus in der lateinischen Kirche festzuhalten suchten, siegte hier dennoch die afrikanisch-augustinische Sitte, beide als Eins su betrachten und so den Unterschied des Kanonischen und Apokryphischen in Beziehung auf das A. Test. zu verwischen <sup>6</sup>. — Von dem katholischen Kanon war der der Manichäer bedeutend verschieden <sup>7</sup>.

- ¹ Euseb. h. e. III, 25: Eintheilung in ὁμολογούμενα, ἀντιλεγόμενα, νόθε (ob und wie beide letztere Klassen verschieden seien? s. Lücke a. a. O. u. Baur, DG. II, 1 S. 86). Zu den erstern gehören die vier Evangelien, die Apostelgeschichte des Lucas, die paulinischen Briefe (auch der Brief an die Hebräer), der 1. Joh. und 1. Petri; zu den Antilegomenen die Briefe Jacobi, Judä, 2. Petri, 2. und 3. Joh. Ueber die Apokalypse schwankt das Urtheil Sonst werden noch zu den νόθοις gezählt: Acta Pauli, der Hirte des Hermas, die Apocal. Petri, der Brief des Barnabas und die apostolischen Constitutionen. Noch tiefer als die νόθα stehen die ἄτοπα καὶ δυσσεβη. Ueber den Kanon des Athanasius (nach der Epistola festalis) s. Voigt a. a. O. S. 6 ff.
- <sup>2</sup> Sie wurde gehalten um die Mitte des 4. Jahrhunderts (zwischen 360 u. 364). In ihrem 59. Kanon bestimmte die Synode, dass in den Kirchen keine unkanonischen Bücher gebraucht werden sollten, und im 60. giebt sie ein Verzeichniss der kanonischen Bücher (bei *Mansi* II, 574). Spittlers Zweifel hat

- Bickel a. a. O. zu entkräften gesucht. In diesem Verzeichniss werden die hetelischen Schriften des A. Testam. sämmtlich angenommen \*), die Apokryphen sageschlossen (blos das Buch Baruch und der Brief des Jeremias machen eine Ausnahme). Das Verzeichniss der neutestamentlichen Schriften kommt dem jetzigen gleich, mit Ausnahme der Apokalypse, die jedoch in Aegypten (von Athanasius u. Cyrill) für ächt gehalten wird. Dagegen werden bereits einem katholische Briefe genannt, und der Brief an die Hebräer (besonders auf die Autorität des Hieronymus hin) dem Paulus zugeschrieben. Das Weitere a in den Einleitungen ins N. T. u. bei Gieseler, DG. S. 287.
- \* 393 und 397. Hier werden die sogenannten Apokryphen des A. Test. bereits mit zum Kanon gerechnet. Vgl. den 36. Kan. conc. Hippon. bei *Mansi* III, 921, und conc. Carthag. 11. c. 47 ebend. III, 891. Innocenz I. (405) und Gelasius L (494?) bestätigten diesen Kanon.
- Ueber das Verfahren des Athanasius, der die κανονιζόμενα u. ἀναγινωσκόμενα wohl unterscheidet (blos Baruch u. der Brief Jeremiä fallen ihm in die erstere Klasse) vgl. Voigt a. a. O. Als ἀπόκρυφα bezeichnet er durchaus die häretischen Schriften.
- \* Rufin. expos. symb. (a. a. O.) p. 26: Sciendum tamen est, quod et alii libri sunt, qui non catholici, sed ecclesiastici a majoribus appellati sunt, ut est Sapientia Salomonis et alia Sapientia, quae dicitur filii Syrach, qui liber apud Latinos hoc ipso generali vocabulo Ecclesiasticus appellatur. . . . Ejusdem erdinis est libellus Tobiae et Judith, et Maccabaeorum libri. Diesen alttestamentlichen Apokryphen stellt er den Pastor Hermae an die Seite, und bekauptet, dass sie wohl dürfen gelesen, aber nicht angeführt werden "ad auctoritatem ex his fidei confirmandam". Vgl. Hier. in Prologo galeato bei de Wette, Einleitung I, S. 45. Sehr instructiv über die Apokryphenfrage u. ihre Behandlung in dieser Periode ist Gieseler, DG. S. 284 ff.
- \*August. de doctr. chr. II, 8. u. andere Stellen bei de Wette a. a. O. Vgl. Minscher, Handb. III, S. 64 ff. Gregor d. Gr. mor. lib. XIX, c. 21: Non inordinate agimus, si ex libris, licet non canonicis, sed tamen ad aedificationem exclesiae editis testimonium proferamus. Auch macht Gregor nur einen relativea Unterschied zwischen altem und neuem Testament, lib. I, hom. 6 in Esseh.: Divina eloquia, etsi temporibus distincta, sunt tamen sensibus unita, vgl. Low S. 331.
- <sup>7</sup> Münscher ebend. S. 91 ff. Trechsel, über den Kanon, die Kritik und Eregese der Manichäer, Bern 1832. 8. Die Gültigkeit des A. T. und die Zusammengehörigkeit beider Testamente vertheidigte gegen sie besonders Augustin de mor. eccles. cath. I, c. 27; de utilitate credendi und anderwärts.

## §. 121.

Inspiration und Interpretation.

(Vgl. fiber die Litteratur §. 32.)

Der Inspirationsbegriff wurde auch in dieser Periode theils dynamisch-innerlich, theils mechanisch-äusserlich gefasst. Nicht nur betrachtete man den Inhalt der heil. Schrift als von Gott eingegeben , sondern man hielt es auch für frevelhaft, an die Möglichkeit

<sup>\*)</sup> Einzig das kanonische Ansehen des Buches Esther wurde noch hier und da beanstandet.

chronologischer Irrthümer und historischer Widersprüche bei Abfassung und Aufzeichnung der heil. Schriften zu denken <sup>2</sup>. Und doch wurden wieder an andern Orten die verschiedenen menschlichen Eigenthümlichkeiten der Schriftsteller beachtet, und die Verschiedenheit ihrer Auffassungs- und Darstellungsweise danach erklärt <sup>3</sup>.

— Die origenistisch-allegorische Interpretationsweise wich im Morgenlande der nüchternen grammatischen Methode der antiochenischen Schule <sup>4</sup>, wogegen im Abendlande einige Andeutungen Augustins zu der Annahme eines vierfachen Schriftsinnes hinführten, der sich dann bei den Scholastikern (in der folgenden Periode) festsetzte <sup>5</sup>.

¹ Dahin gehören die allgemeinern, schon aus der vorigen Periode stammenden, nun stehend gewordenen Benennungen θεία γραφή, πυριαπαὶ γραφαί, δεδπενστοι γραφαί, coclestes litterae (Lact. inst. IV, c. 22), sowie auch das etwas anders gewendete Bild von der Lyra (vgl. §. 32 Note 4). Chrys. hom. de Ignat. (Opp. II, p. 594).

<sup>2</sup> Euseb von Cäsarea nennt es θρασύ καὶ προπετές, zu behaupten, dass die biblischen Schriftsteller einen Namen für den andern (Abimelech für Achis, Ayxous) könnten gesetzt haben, comment. in Psalm. 33 (Montfaucon, coll. nov. T. I, p. 129). Dass Chrysostomus die Worte des Apostels nicht als des Apostels Worte, sondern als Worte des h. Geistes oder Gottes bezeichnet (in ev. Joh. hom. I. Opp. T. VIII, p. 6; de Lazaro conc. 4. Opp. I, p. 755 und anderwärts), liegt zum Theil in der praktisch-rhetorisirenden Tendenz. Aber auch Hieronymus theilt dieselben Ansichten an verschiedenen Stellen seiner Commentare u. seiner Briefe (b. Zöckler S. 429. 431), u. ebenso Augustin. Wie Chrys. (in Act. App. hom. XIX. Opp. T. IX, p. 159) den Mund der Propheten den Mund Gottes nennt, so konnte Augustin (de consensu evv. I, 35) die Apostel mit den Händen vergleichen, die das, was das Haupt, Christus, dictirte, niederschrieben. So nennt er auch confess. VII, 21 die h. Schrift venerabilem stilum Spir. Sancti. Seine Theorie über die Inspiration theilt er dem Hieronymus (ep. 82. Opp. II. p. 143) in folgenden Worten mit: Ego enim fatcor caritati tuae: solis eis Scripturarum libris, qui jam canonici appellantur, didici hunc timorem honoremque deferre, ut nullum corum auctorem scribendo aliquid errasse firmissime credam. Ac si aliquid in eis offendero litteris, quod videatur contrarium veritati, nihil aliud, quam vel mendosum esse codicem\*), vel interpretem non assecutum esse quod dictum est, vel me minime intellexisse non ambigam. Alios autem ita lego, ut quantalibet sanctitate doctrinaque praepolleant, non ideo verum putem. quia ipsi ita senserunt, sed quia mihi vel per illos auctores canonicos, vel probabili ratione, quod a vero non abhorreat, persuadere potuerunt. - Gleichwohl nimmt er (ebend. p. 150, §. 24) eine Beschränkung des kanonischen Ansehens an, indem er in Beziehung auf den Widerspruch des Paulus gegen Petrus dem erstern einen unbedingten Vorrang einräumt. Vgl. de civ. Dei XVIII, 41: Denique auctores nostri, in quibus non frustra sacrarum litterarum figitur et terminatur canon, absit ut inter se aliqua ratione dissentiant. Unde non immerito, cum illa scriberent, eis Deum vel per eos locutum non pauci in scholis

<sup>\*)</sup> Also doch Aufforderung zur Texteskritik!

atque gymnasiis litigiosis disputationibus garruli, sed in agris atque in urbibus cum doctis atque indoctis tot tantique populi crediderunt. — Sein Urtheil über die wunderbare Veranstaltung der alexandrinischen Uebersetzung stimmt mit dem der frühern Väter überein, ibid. c. 42-44, wo er sogar (wie später manche Ultralutheraner in Beziehung auf die lutherische Uebersetzung) die Fehler der Usbersetzung auf eine die Zeit und Umstände berücksichtigende Inspiration zurickführt\*). Hinter dieser abenteuerlichen Vorstellung versteckt sich jedoch such wieder der grossartige, in dem Glauben an die Tradition ausgesprochene und über die ängstliche Buchstäblichkeit sich erhebende Gedanke an eine fortwithrend in lebendiger That begriffene Offenbarung. In ähnlichem Sinne sagte wohl auch Gregor d. Gr. in Beziehung auf die Untersuchungen über den Verfacer des Buches Hiob, es sei nicht nöthig, die Feder zu kennen, womit der grosse König den Majestätsbrief geschrieben; genug, dass man des göttlichen Inhalts versichert sei, so dass, während er auf der einen Seite den heil. Geist als den eigentlichen Verfasser der Schrift bezeichnet, er doch auf der andern die Untersuchung über die menschlichen Schriftsteller freigiebt; eine Untersuchung, vor der man in spätern Zeiten am meisten sich fürchtete. Gregor. M. mor. in lob. praef. c. 1, §. 2. Die übrigen Ansichten Gregors über die h. Schrift s. bei Lau a. a. O.

3 So nahm Theodor von Mopsyheste, der übrigens wohl darin am weitesten gehen mochte, Grade in der Inspiration an, indem er Salomo nicht die Gabe der Weissagung, sondern nur die der Weisheit zuschrieb, und von einem rein menschlichen Gesichtspunkte aus über Hiob und das Hohelied urtheilte, was aher eben darum die 5. ökumen. Synode an ihm rügte (Mansi IX, 223). Aber anch Chrysostomus und Hieronymus räumten, jener in Beziehung auf die Evangelien, dieser auf den Apostel Paulus, menschliche Eigenthümlichkeiten ein. Chrysostomus sieht gerade in den kleinern Widersprüchen der Evangelien einen Beweis ihrer Glaubwürdigkeit; denn wenn alles übereinstimmte, so könnten die Feinde daraus den Verdacht der Verabredung schöpfen (in Matth. Hom. I, §. 2). Hieronymus findet bei Paulus Solöcismen, Hyperbata und abgebrochene Perioden (zu Ephes. 3. u. zu Gal. 5, 12). Von den Propheten sagt Basilius d. Gr. (in dem ihm zugeschriebenen Commentar über Jesaias, Opp. T. I, p. 379, ed. Ben.): "Sowie nicht jede Materie geschickt ist, Spiegelbilder aufzunchmen, sondern nur die, welche eine gewisse Glätte und Durchsichtigkeit hat, so ist asch die Wirksamkeit des Geistes nicht sichtbar in allen Seelen, sondern nur in denjenigen, die nichts Schiefes oder Verkehrtes an sich haben" (Rudelbuch 8. 25). Und von den Evangelisten sagt Augustin (de consensu evv. II, 12), sie hätten geschrieben, ut quisque meminerat, ut cuique cordi erat, vel brevius vel prolixius; verwahrt sich aber gegen jeden Missverstand (lib. I, c. 2): Quamvis singuli suum quendam narrandi ordinem tenuisse videantur, non tamen unusquisque corum velut alterius ignarus voluisse scribere reperitur, vel ignorata praetermisisse, quae scripsisse alius invenitur: sed sicut unicuique inspiratum est, non superfluam cooperationem sui laboris adjunxit. — Die Schreibart der biblischen Schriftsteller nennt Arnob. adv. gent. I, 58: sermo trivialis et sordidus, sieht aber gerade darin ein Zeugniss ihrer Wahrhaftigkeit: Nunquam enim veritas sectata est fucum, nec quod exploratum et certum est, circumduci se patitur orationis per ambitum longiorem. Die Barbarismen und Solöcismen

<sup>\*)</sup> In welchen Vorurtheilen die Zeit überhaupt befangen war, den LXX gegenüber, zeigt die Aufregung, welche die berichtigte Uebersetzung des Hieronymus hervorrief, worüber Zeckler a. a. O. S. 353 ff.

vergleicht er (c. 59) den Dornen an den Früchten. Etenim vero dissoluti est pectoris in rebus seriis quaerere voluptatem, et cum tibi sit ratio cum male se habentibus atque aegris, sonos auribus infundere dulciores, non medicinam vulneribus admovere. Uebrigens habe ja auch die schulgerechte Sprache ihre Abnormitäten: Quaenam est enim ratio naturalis aut in mundi constitutionibus lex scripta, ut hic paries dicatur et haec sella? etc. — Ueber Gregor von Naz. orat. II, 105 p. 60 s. bei Ullmann S. 305 Anm. — Gegen die aus der alten Mantik herübergenommenen Vorstellungen, wonach das Bewusstsein der Inspirirten auf Null zurücksank, erklärte sich Epiphanius aufs Bestimmteste, indem er bei den biblischen Propheten ein klares Auffassen des Göttlichen, eine ruhige Fassung des Gemüthes u. s. w. voraussetzt, vgl. haer. 48, c. 3; und ebenso Hieronymus procem. in Nahum, in Habacuc und in Jesaiam: Neque vero, ut Montanus cum insanis feminis somniat, Prophetae in ecstasi sunt lecuti, ut nescirent, quid loquerentur, et quum alios erudirent, ipsi ignorarent, quod dicerent. Was indessen die Zugeständnisse in Beziehung auf menschliche (z. B. grammatische) Fehlerhaftigkeit betrifft, so verwahrt sich Hieronymus (a. a. O.) sehr gegen nachtheilige Schlüsse: Nos, quotiescunque soloecismos aut tale quid annotamus, non Apostolum pulsamus, ut malevoli criminantur, sed magis Apostoli assertores sumus etc. Eben die Gotteskraft des Wortes selbst vernichtete nach ihm diese scheinbaren Flecken, oder liess die Gläubigen darüber wegsehen. "Offenbar war der Sinn dieser Lehrer der, dass das Eine das Andere, die äussern Phänomene die Realität der höchsten Gnademvirkungen nicht ausschliessen" Rudelbach S. 42\*).

- <sup>4</sup> Theodoret, der als Repräsentant dieser Richtung angesehen werden kann, weist das falsche Allegorisiren ebensowohl zurück, als die auf den nächsten historischen Nothbedarf begrenzte Erklärungsweise, Protheoria in Psalmos (ed. Schulze) T. I, p. 603, bei Rudelbach S. 36. (Letztere nennt er mehr eine jüdische als christliche Hermeneutik.) Vergl. Münter, über die antiochenische Schule a. a. O., und Neander, KG. II, 2 S. 748 ff. Besonders wichtig aber ist auch hier die Hermeneutik eines Theodor von Mopsvheste. Vgl. Neander, DG. S. 296 mit den Zusätzen von Jacobi. Dagegen macht noch Athanasius besonders in praktischer Beziehung von der allegorischen Auslegung Gebrauch, s. Voigt a. a. O. S. 11.
- Merkwürdig ist, wie Augustin auf der einen Seite den strengen historischen Wortverstand biblischer Erzählungen festhält, und auf der andern doch noch für die Allegorie hinlänglichen Spielraum offen lässt. So giebt er sich de civ. Dei XV, 27 alle Mühe, die Erzählung von der Arche Noahs gegen mathematische und physikalische Einwendungen zu vertheidigen (wobei sogar die fleischfressenden Thiere durch ein Wunder in grasfressende verwandelt werden), meint aber doch, dies alles sei ad praefigurandam ecclesiam geschehen, so dass die reinen und unreinen Thiere zu Typen des Juden- und Heidenthums werden u. s. w. Aus der Stelle de Genesi ad litter. ab init.: In libris autem omnibus sanctis intueri oportet, quae ibi aeterna intimentur, quae facta narren-

<sup>\*)</sup> So antworteten auch Hieronymus und Chrysostomus donen, welche den Brief an Philemon, weil er nur menschliche Dinze enthalte, aus dem Kanon ausschliessen wollten, oder welche Anstoss nahmen an dem peuléngs, welchen der Apostel sich bestellt (2 Tim. 4, 13), dass die Beschäftigung mit den menschlichen Dingen dem Göttlichen keinen Eintrag thue. Vgl. Neander. DG. S. 295 f. — Ein völliges Roduciren der Schriftwahrheiten auf die allgemeinen Wahrheiten der Vernunft, namentlich die sittlichen Wahrheiten (im Sinne des Rationalismus) findet sich bereits bei dem Pelagianer Julies (bei Augustin, opus imperfectum II.): "Sanctas quidem esse Apostoli paginas confitemur, non ob aliud nist quia rationi, fidel, pietati congruentes erudiunt nos."

tur, quae futura praenuntientur, quae agenda praecipiantur, hat sich die Lehre wan vierfachen Schriftsinne gebildet, womit zu vergleichen de utilitate cred. 3: Omnis igitur scriptura, quae testamentum vetus vocatur, diligenter eam nosse expientibus quadrifariam traditur, secundum historiam, secundum aetiologiam, secundum analogiam, secundum allegoriam, und die weitere Erklärung davon a a O. Beispiele von allegorischer Schrifterklärung Augustins bei Bindemann II. S. 187. Zur rechten Schrifterkenntniss verlangt übrigens Augustin sieben Dinge, doctr. christ. II, 7: timor, pietas, ecientia, fortitudo, consilium, purgatio cordie, supientia. Vor allem aber muss der, der einen Schriftsteller würdig criticen will, von Liebe zu ihm beseelt sein, de util. cred. 6: Agendum enim term prins est, ut auctores ipsos non oderis, deinde ut ames, et hoc agendum quevis alio modo potius, quam exponendis eorum sententiis et litteris. Proptures quis, si Virgilium odissemus, imo si non eum, priusquam intellectus esset, referem nostrorum commendatione diligeremus, nunquam nobis satisfieret de illis ejus quaestionibus innumerabilibus, quibus grammatici agitari et perturbari solent, nec audiremus libenter, qui cum ejus laude illas expediret, sed ei faveremus, qui per eas illum errasse ac delirasse conaretur ostendere. Nunc vere cum cas multi ac varie pro suo quisque captu aperire conentur, his potimem plauditur, per quorum expositionem melior invenitur poëta, qui non solum nihil peccasse, sed nihil non laudabiliter cecinisse ab eis etiam, qui illum son intelligunt, creditur. . . . Quantum erat, ut similem benevolentiam praeberemus eis, per quos locutum esse Spiritum Sanctum tam diuturna vetustate firmatum est? Selbst Missverstand der h. Schrift ist (uach August.) nicht verdarblich, so lange die regula caritatis befolgt wird; man kann sich über eine Stelle irren, ohne darum zum Lügner zu werden, und einer, der in guter Meisung, auch mit irrthümlicher Exegese, auf das eine Ziel der Erhauung (Liebe Gottes) lossteuert, gleicht dem, der, statt auf der gebahnten Strasse, querfeldein dem Ziele zuläuft; doch mag man einen solchen Irrenden immer zurechtweisen, damit er nicht aus Gewohnheit von der wahren Strasse am Ende doch ins Verderben laufe, de doctr. christ. I, 36.

## §. 122.

#### Tradition und fortdauernde Inspiration.

Der Glaube an die Inspiration der Schrift schloss jedoch den an die schon vorhandene Ueberlieferung und an die noch immer fortgehenden Eingebungen des Geistes nicht aus. Nicht nur vorübergehende Visionen, worin einzelnen Frommen göttliche Belehrungen und Aufschlüsse gegeben wurden 1, sondern vorzüglich auch die fortgehende Erleuchtung, deren sich die Väter auf den Concilien erfreuten 2, traten in Analogie mit den in der heiligen Schrift niedergelegten Offenbarungen. Wie aber die schriftlichen Urkunden, so wurde auch die auf der einmal gegebenen historischen Grundlage lebendig sich fortbildende Tradition der Kirche einem Kanon unterworfen, damit nicht einem jeglichen Geiste geglaubt werde. Einen solchen entwarf genauer Vincentius von Lerinum, welcher die drei Kriterien der antiquitas (vetustas), universitas und consensio als Kennzeichen der wahren kirchlichen Tradition,

mithin das quod ubique, quod semper, quod ab omnibus als Kanon des in der Kirche Geltenden feststellte 3.

- ¹ Vgl. Münscher, Handb. III, S. 100: "Solahe hochgespannte Begriffe von der Inspiration können desto weniger befremden, da sie in einem Zeitalter vorhanden waren, wo die Christen eine Menge von göttlichen Offenbarungen und Eingebungen glaubten und erzühlten, die zu ihrer Zeit und noch immerfort heil. Männern, besonders Mönchen, sollten zu Theil geworden sein." Freilich durften solche Offenbarungen sich nicht im Widerspruch mit der Schrift befinden, so wenig als die Tradition der Kirche. So wies jene himmlische Stimme: "Ego sum, qui sum" und "tolle lege" den Augustin selbst auf die Schrift hin, confess. VIII, 12.
- <sup>2</sup> Die Aussprüche der Concilien waren Aussprüche des heil. Geistes (placuit Spiritui Sancto et nobis). Vgl. den Brief Constantins an die alex. Kirche, Socr. I, 9: "Ο γάρ τοῖς τριακοσίοις ήρεσεν Επισκόποις, οὐδέν Εστιν Ετερον, ή τοῦ Θεοῦ γνώμη, μάλιστά γε ὅπου τὸ ἄγιον πνεῦμα τοιούτων κα**ὶ τηλικούτων** ανδρών διανοίαις έγχειμενον την θείαν βούλησιν έξεφώτισεν. So freilich der Kaiser als Laie. Aber ebenso der Papst Leo d. Gr., der nicht nur den Concilien (cp. 114, 2; 145, 1), sondern auch den Kaisern und ihren Glaubensdecreten (ep. 162, 3; ep. 148. 84, 1), ja sich selbst (ep. 16 u. serm. 25) Inspiration zuschreibt. Vgl. Griesbach, opusc. I, p. 21. Auch erklärt Gregor d. Gr., dass er die vier ersten ökumenischen Concilien den vier Evangelien an Anschen gleichstelle (epp. I, 24). Die unter sich etwas abweichenden Meinungen des Gregor von Naz. (ep. ad Procop. 55) auf der einen, sowie des Augustin (da bapt. contra Don. II, c. 3) und des Facundus von Hermiane (defensio trium capitulor. c. 7) auf der andern Seite s. bei Neander, KG. II, 1 S. 374-379 u. DG. S. 291. Wenn Augustin die frühern Concilienbeschlüsse durch die spätern vervollständigt werden lässt, ohne deshalb die Inspiration der frühern zu leugnen, da "die Entscheidung der Concilien nur mit öffentlicher Autorität das Resultat darstellt, bis zu welchem die kirchliche Entwicklung gediehen ist", so stimmt dies ganz mit der im vor. §. angeführten Ansicht vom Verhältniss der LXX zum Original. Die Inspiration richtet sich nach den Bedürfnissen der Zeit. Vgl. über diese "Oekonomie" und deren Missbräuche Münscher a. a. O. S. 156 ff. Aber nicht nur die förmlichen Aussprüche der Concilien, sondern auch die stillschweigende Entwicklung der Kirche und ihrer Ceremonien und Institute wurde als unter der Leitung der h. Geistes stehend betrachtet und von da aus argumentirt, wenn es galt, eine Lehre (wie die vom h. Geist, s. oben §. 93) zu rechtfertigen, über welche sich kein vollständiger Schriftbeweis führen liess. So fragt Basilius d. Gr. (de Spir. S. c. 27), wo denn geschrieben stehe, dass man sich mit dem Zeichen des Kreuzes bezeichnen oder beim Gebet sich nach Morgen kehren soll u. s. w. Es hängt dies zusammen mit der schon §. 1 erwähnten Unterscheidung von δόγμα und πήρυγμα. Vgl. Baur, DG. II, 1 S. 92.
- <sup>3</sup> Commonitorium oder tractatus pro catholicae fidei antiquitate et universitate (geschrieben 433). Vincentius stellt eine doppelte Erkenntnissquelle auf: 1) divinae legis auctoritas, 2) ecclesiae catholicae traditio. Letztere ist nothwendig wegen der verschiedenen Erklärungen, welche die h. Schrift erfährt. Der sensus ecclesiasticus ist der allein richtige. Auch Vincentius nimmt indessen, wie Augustin, ein Fortschreiten der Tradition an, so dass eine Meinung, über welche die Kirche zur Zeit noch nicht entschieden hat, auch noch nicht als ketzerisch zu betrachten ist, sondern erst dann es wird, wenn sie bei fortge-

schrittener Entwicklung des Kirchenglaubens sich dennoch mit ihm in Widerpruch setzt. So konnten manche frühere Meinungen der Väter als Archaiszen gerettet werden.

#### 2. Lehre von Gott.

# §. 123.

#### Das Dasein Gottes.

Die überhandnehmende Neigung zur dialektischen Demonstration führte den Versuch mit sich, das Dasein Gottes, welches der Christenglaube als unbestrittenes Axiom festhielt 1, künstlich zu erweisen. Wenn man die der praktischen Frömmigkeit von jeher förderliche Hinweisung auf die Schönheit und Zweckmässigkeit der Schöpfung einen physiko-theologischen Beweis nennen will, so finden wir einen solchen in dieser wie in der vorigen Periode z. B. bei Atlanasius und Gregor von Nazianz, obwohl beide, misstrauend einem rein objectiven Beweise, darauf hinwiesen, dass ein reines frommes Gemüth am besten Gott finden und erkennen möge?. Schon mehr mit dem Anspruch auf logische Bündigkeit und objective Evidenz treten der auf den zureichenden Grund zurückgehende kosmologische Beweis des Diodor von Tarsus 3 und die Versuche des Augustinus und Boëthius auf, das Dasein Gottes aus dem Vorhandensein allgemeiner Begriffe abzuleiten 4: eine Vorarbeit zu dem ontologischen Beweis des Anselm in der folgenden Periode.

- Als ein solches Axiom hält noch Arnobius diesen Glauben fest adv. gent. I. e. 33, der den Versuch, das Dasein Gottes beireisen zu wollen, für eben so geführlich hält, als es zu leugnen: Quisquamne est hominum, qui non cum principis notione diem nativitatis intraverit? cui non sit ingenitum, non affixum, imo ipsis paene in genitalibus matris non impressum, non insitum, esse regem ac dominum cunctorum quaecunque sunt moderatorem?
- 2 Athanasius adv. gent. I, p. 3 ss. geht (ähnlich wie Theophilus v. Antiochien, vgl. §. 35 Note 7) davon aus, dass nur eine reine, von bösen Lüsten freie Seele Gott zu schauen im Stande sei (Matth. 5, 8). Auch er vergleicht das Herz des Menschen einem Spiegel. Da aber dieser durch die Sünde getrübt ist, so hat Gott zugleich einen andern Offenbarungsweg eingeschlagen vermittelst der Schöpfung; und nachdem auch dieses Mittel sich abgenutzt, hat er durch die Propheten und endlich durch den Logos sich geoffenbart. Vgl. das Weitere bei Voigt, S. 20 ff. Aehnlich Gregor v. Naz., der von dem Werke auf den Schöpfer schliessen lässt, wie der Anblick der Cither auf den Werkmeister und den Citherspieler hinführt, orat. XXVIII, 6 p. 499, vgl. ib. 16 p. 507 s.; orat. XIV, 33 p. 251. Aber auch er geht zurück auf Matth. 5,8: "Durch den Wandel erhebe dich, durch Reinigung verbinde dich mit dem Reinen. Du willst ein Theologe werden und der Gottheit würdig? so halte die Gebote und wandle nach seinen Vorschriften, denn die That ist die Vorstufe der Erkenntwiss" Ullmann S. 317. Auch Augustin trägt confess. X, 6 den sog. physiko-

theologischen Beweis in beredter Weise, in Form des Gebetes vor: Sed et coelum et terra et omnia, quae in eis sunt, ecce undique mihi dicunt, ut te amen, nec cessant dicere omnibus, ut sint inexcusabiles etc. Aehnliches bei Ambresius, Basilius d. Gr., Chrysostomus u. A.

- 3 Diodor κατὰ είμαρμένης bei Phot. bibl. cod. 223, p. 209 B. Die Welt ist der Veränderung unterworfen. Die Veränderung aber weist auf ein ihr zum Grunde liegendes Beharrliches, die Mannigfaltigkeit der Geschöpfe auf eine schaffende Einheit hin, denn die Veränderung ist ein Zustand, der einen Anfang genommen: Τροπή γὰρ πάθος ἐστὶν ἀρχόμενον, καὶ οὐκ ἄν τις εἴκοι τροπήν ἄναρχον καὶ συντόμως εἰπεῖν, τῶν στοιχείων καὶ τῶν ἔξ αὐτῶν ζώων τε καὶ σωμάτων ἡ πάνσοφος τροπή, καὶ τῶν σχημάτων καὶ χρωμάτων καὶ τῶν ἄλλων ποιοτήτων ἡ ποικίλη διαφορὰ μονονουχὶ φωνὴν ἀφίησι μήτε ἀγέννητον μήτε αὐτόματον νομίζειν τὸν κόσμον, μήτ' αὐ ἀπρονόητον, Θεὸν δὶ αὐτοῖς καὶ τὸ εὐ εἰναι παρασχόμενον σοφῶς εἰδέναι καὶ ἀδιστάκτως ἐπίστασθαι.
- 4 August. de lib. arb. II, c. 3-15. Es giebt allgemeine Begriffe, die für jeden dieselbe Objectivität haben, und nicht (wie sinnliche Vorstellungen) verschieden und durch die subjective Auffassung bedingt sind. Dahin gehören die mathematischen Wahrheiten, wie 3 + 7 = 10; dahin gehört aber auch die höhere metaphysische Wahrheit, die Wahrheit an sich - Weisheit (veritas, sapientia). Diese absolute Wahrheit aber, die von dem menschlichen Geiste nothwendig gefordert wird, ist Gott selbst. - Deutlicher noch Boëthius de consol. phil. III, Prosa 10, welcher zeigt, wie die empirische Beobachtung und Wahrnehmung des Unvollkommnen nothwendig auf die Idee des Vollkommnen und deren Realität in Gott hinführe: Omne enim, quod imperfectum esse dicitur, id deminutione perfecti imperfectum esse perhibetur. Quo fit, ut si in quolibet genere imperfectum quid esse videatur, in eo perfectum quoque aliquid esse necesse sit. Etenim perfectione sublata, unde illud quod imperfectum perhibetur extiterit, ne fingi quidem potest. Neque enim a diminutis inconsummatisque natura rerum cepit exordium, sed ab integris absolutisque procedens in haec extrema atque effoeta dilabitur. Quodsi . . . est quaedam boni fragilis imperfecta felicitas, esse aliquam solidam perfectamque non potest dubitari. . . . Deum rerum omnium principem bonum esse, communis humanorum conceptio probat animorum. Nam cum nihil Deo melius excogitari queat, id, quo melius nihil est, bonum esse quis dubitet? ita vero bonum esse Deum ratio demonstrat, ut perfectum quoque in eo bonum esse convincat. Nam ni tale sit, rerum omnium princeps esse non poterit. . . . Quare ne in infinitum ratio procedat, confitendum est summum Deum summi perfectique boni esse plenissimum. Vgl. Schleiermacher, Gesch. der Phil. S. 166: "Man sagt, Augustinus habe den ersten Beweis vom Dasein Gottes gegeben. Das ist nicht auf eine verwerfliche Art zu verstehen, als ob er hätte objectiv demonstriren wollen; sondern er will nur zeigen, dass die Ides Gottes wesentlich allem menschlichen Denken zum Grunde liegt." - Auch Gregor d. Gr. argumentirt auf ähnliche Weise, mor. XV, c. 46. Vgl. Lau S. 347.

#### §. 124.

## Erkennbarkeit und Wesen Gottes.

Schon die Bestimmungen der orthodoxen Lehrer über die Trinität haben das Eigenthümliche an sich, dass sie auf der einen Seite eine Erkennbarkeit Gottes vermittelst der Offenbarung annehmen, auf der andern aber wieder den Inhalt der Offenbarung selbst, wie er sich begriffsmässig in der Kirchenlehre entfaltet, als ein Geheimniss fassen; weshalb sie auch an dem Widersprechenden, das in diesen Bestimmungen liegt, keinen Anstoss nehmen, sondern es ganz in der Ordnung finden, dass der Verstand dabei zu kurs komme 1. Dagegen verlangte die mehr rationalisirende arianische Vorstellungsweise, wie sie namentlich in Eunomius in aller Strenge hervortritt, eine vollkommene Erkennbarkeit Gottes 2. — So viel Anthropomorphistisches übrigens sich noch immer in die Vorstellungen von Gott und auch in die kirchlich-dogmatischen Bestimmungen einschlich 3, so wusste sich doch der speculative Geist der ausgezeichnetsten Lehrer dieser Periode auf einer würdigen, die gröbern Anthropomorphismen sorgfältig vermeidenden Höhe zu halten. So lehrt Athanasius, dass Gott unbegreiflich und über alles Wesen hinaus sei; Augustin trägt Bedenken, Gott eine Substanz zu nennen 4. Doch zeigte auch hinwiederum Gregor von Nazianz, wie mit der blossen Negation des Sinnlichen nicht viel gewonnen sei 5. Die Audianer finden mit ihren grobsinnlichen Vorstellungen von Gott wenig Beifall . während der Monophysitismus durch Vermengung des Göttfichen und Menschlichen die Versinnlichung Gottes unter dem Scheine christlicher Rechtgläubigkeit beförderte 7.

- \* Ueber diesen scheinbaren Widerspruch s. Baur, DG. II, 1 S. 100, der im freilich von seinen rein speculativen Voraussetzungen aus beurtheilt und zugleich auf den Zusammenhang hinweist zwischen der Gotteslehre der Väter dieser Zeit und der in den Schriften des Pseudo-Dionys enthaltenen Theologie.
- 2 Nach Socr. IV, 7 behauptete Eunomius, Gott wisse von seinem eignen Wesen nicht mehr als wir. Wenn auch der Geist des Einzelnen durch die Sande verfinstert sei (behauptete er ferner), so folge daraus nicht, dass dies bei Allen der Fall sei. Von Natur zwar hat der Mensch diese Erkenntniss nicht; aber wozu eine Offenbarung, die nichts offenbart? Christus hat uns den Weg gebahnt, Gott vollkommen zu erkennen. Er ist die Thüre, nämlich zur Erkenntniss Gottes. Das Theoretische, Didaktische war ihm das Wichtigste des Christenthums, in der ἀχρίβεια τῶν δογμάτων erkannte er das Wesen desselben. Ihn suchten die beiden Gregore und Basilius zu widerlegen. Letzterer wirst ihm (ep. 16) vor, dass er doch nicht einmal die Natur einer Ameise zu erklären vermöge, geschweige die Natur Gottes! Wenn er von orthodoxer Seite her beschuldigt wurde, er habe die Theologie in eine Technologie verwandelt, so lobte es an ihm vielmehr der Arianer Philostorgius, dass er die Lehre von der Unbegreiflichkeit Gottes, der noch Arius gehuldigt, verlassen habe (hist. eccles. X, 2 s.). Dies Letztere spricht doch wohl dafür, dass die Beschuldigungen der Gegner nicht auf blosser Consequenzmacherei beruhten, wie Gieseler DG. S. 303 anzunehmen scheint, vgl. Neander, DG. S. 324, sowie dessen Chrys. I, 355. Klose, Geschichte der Lehre des Eunomius, Kiel 1833. S. 36 ff. Ullmann, Gregor S. 318 ff. Baur, DG. II, 1 S. 104.
- <sup>2</sup> Beispiele bei Münscher, v. Cölln I, S. 136. Dazu Lact. inst. VII, 21, wo er den heiligen Geist purus ac liquidus und in aquae modum fluidus nennt.
  - 4 Athanas. Ep. ad Monachos 2: Καὶ εὶ μὴ δυνατόν καταλαβέσθαι, τί έστι

## §. 126.

#### Eigenschaften Gottes.

Dass das, was wir Eigenschaften nennen, blosse Bezeichnungen seines Verhältnisses zur Welt, und dass diese Bezeichnungen entweder negativ oder bildlich seien, darauf machten mehrere Kirchenlehrer, wie Gregor von Nazianz, Cyrill von Jerusalem u. A. aufmerksam 1. Besonders scharfsinnig zeigte aber Augustin, wie sich die Eigenschaften Gottes nicht als zufällige Erscheinungen von seinem Wesen trennen lassen 2. Dies übte auch wieder Einfluss auf die Begriffsbestimmung der einzelnen Eigenschaften Gottes, z. B. der Allmacht, der Allwissenheit und der Allgegenwart. Die Vorstellung von der Strafgerechtigkeit Gottes suchte man zu läutern und gegen den Vorwurf der Willkür zu schützen 4, sowie man sich auch bemühte, die Allwissenheit, und somit auch das Vorherwissen Gottes, mit der menschlichen Freiheit in Uebereinstimmung zu bringen 5.

- 1 Gregor sagt orat. VI, 12 p. 187: "In der Gottheit kann kein Gegensut sein, woraus eine Auflösung ihres Wesens hervorgehen würde; vielmehr ist die Gottheit mit sich selbst sowohl, als mit andern Wesen in so vollkommet Uebereinstimmung, dass sich Gott vorzüglich der hierauf sich beziehenden Nemen erfreut; denn er wird der Friede und die Liebe genannt." Unter den Eigenschaften Gottes stand ihm auch (nächst Gottes Ewigkeit und Unendlichkeit) die Liebe obenan, *Ullmann* S. 333. — Dass unsere Begriffe von Gott und die Eigenschaften, die wir ihm beilegen, seinem Wesen nicht adäquat seien, behauptet Cyrill von Jerus. cat. VI, 2 p. 87 (Oxon. 78): Afyouter yae our occ δεί περί θεόν (μόνφι γάψ αὐτῷ ταῦτα γνώριμα), ἀλλ' ὅσα ἡμετέρα ἀσθένειε βαστάσαι δύναται. Οὐ γὰρ τὸ, τί ἔστι Θεὸς, ἔξηγούμεθα · ἀλλ' ὅτι τὸ ἀπριβίς περλ αύτου ούχ οίδαμεν, μετ' εύγνωμοσύνης όμολογουμεν' έν τοίς γάρ περ Θεού μεγάλη γνώσις, τὸ τὴν ἀγνωσίαν ὁμολογεῖν (vgl. auch das Folgende). Schr stark protestirt gegen alles Prädiciren von Eigenschaften Arnob. adv. gent III, 19: Quis enim Deum dixerit fortem, constantem, frugi, sapientem? qui probum? quis sobrium? quis immo aliquid nosse? quis intelligere? quis providere? quis ad fines officiorum certos actionum suarum decreta dirigentem? Humana sunt haec bona, et ex oppositione vitiorum existimationem meruerunt habere laudabilem. Quis est autem tam obtusi pectoris, tam bruti, qui humanis bonis Deum esse dicat magnum? aut ideo nominis majestate praecellere, quod vitiorum careat foeditate? Quidquid de Deo dixeris, quidquid acitae meatis cogitatione conceperis, in humanum transiit et corrumpitur sensum; nec habet propriae significationis notam, quod nostris dicitur verbis, atque ad negotia humana compositis. Unus est hominis intellectus de Dei natura certissimus, si scias et sentias, nihil de illo posse mortali oratione depromi.
- <sup>2</sup> De civ. Dei XI, 10: Propter hoc itaque natura dicitur simplex, cui nos sit aliquid habere, quod vel possit amittere, vel aliud sit habens, aliud quod habet, sicut vas aliquem liquorem, aut corpus colorem, aut aër lucem sive fervorem, aut anima sapientiam. Nihil enim horum est id quod habet: nam neque vas liquor est, nec corpus color, nec aër lux sive fervor, neque anima sapientia

- st. Hinc est, quod etiam privari possunt rebus quas habent, et in alios haitus vel qualitates verti atque mutari, ut et vas evacuetur humore quo plenum at, et corpus decoloretur, et aër tenebrescat, et anima desipiat etc. (identisch it dem dialektischen Theorem Schleiermachers, dass im Absoluten Subject ad Prädicat schlechthin zusammenfallen, s. dessen Gesch. d. Phil. S. 166).

  'gl. (Posudo-) Boëthius de trin. 4: Deus vero hoc ipsum, quod est, Deus est; itali emim aliud est, nisi quod est, ac per hoc ipsum Deus est. In gleichem imas behandelt die Eigenschaften Gottes Gregor d. Gr., vgl. Lau S. 350 ff.
- Die Allmacht Gottes ist nach Augustin allerdings durch seine Weisheit, is durch das Wesen Gottes selbst bedingt. So kann Gott allerdings nicht steren, nicht seine Vollkommenheit verlieren, nicht sündigen (ep. 162 §. 8), aber r kann auch Geschehenes nicht ungeschehen, Wahres nicht falsch machen contra. Faustum I, 26); vgl. Nitzech a. a. O. S. 63 f. Aehnlich urtheilt er on der Allwissenheit. Nicht darum weiss Gott die Dinge, weil sie sind, sonera sie sind, weil er sie weiss. De civ. Dei l. c.: Ex quo occurrit animo quidlam mirum, sed tamen verum, quod iste mundus nobis notus esse non posset, ini esset; Deo autem nisi notus esset, esse non posset. Rücksichtlich der Allegenerari lehrte Athanasius, dass Gott sowohl (potentiell) in, als (substantiell) maser den Dingen zu denken sei: ὁ δὲ θεὸς ... ἐν πᾶσι μέν ἐστι κατὰ τὴν ἐαυτοῦ **Ιγαθότητα καὶ δύν**αμιν, έξω δὲ τῶν πάντων πάλιν ἐστὶ κατὰ τὴν ἰδίαν φύσιν de decret. 11). Von den lateinischen Vätern erinnert schon Arnobius (I, 31), dass lott Ursache, Ort und Raum (prima causa, locus et spatium rerum) sei. Und o sagt auch Augustin l. c. qu. 20: Deus non alicubi est; quid enim alicubi st, continetur loco, quid loco continetur, corpus est. Non igitur alicubi est, t tamen quia est et in loco non est, in illo sunt potius omnia, quam ipse alizbi. Und wie die Räumlichkeit, so schloss er auch in Beziehung auf die Essigheit Gottes alle Zeitfolge aus, confess. IX, 10, 2: Fuisse et futurum esse on est in vita divina, sed esse solum, quoniam aeterna est. Nam fuisse et sturum esse non est aeternum. Vgl. de civ. Dei XI, 5. Augustin verwarf mit auch die (von Justinian verdammte) origenistische Ansicht, dass Gott wer so viel Wesen geschaffen habe, als er habe übersehen können, de civ.
- \* Dem Gegenstande hat Lactanz eine eigene Schrift gewidmet: de ira Dei (inst. lib. V). Sein Hauptgrund ist der: Wenn Gott nicht hasste, könnte er sech nicht lieben; da er das Gute liebt, muss er das Böse hassen, und das Gute auf die übertragen, die er liebt, das Böse auf die, die er hasst. Vgl. laguet. de vera rel. c. 15; de civ. Dei I, 9 u. an verschiedenen Stellen.
- \* Chrysost. in ep. ad Ephes. hom. I (zu 1, 5) unterscheidet in dieser Beichung einen vorhergehenden (θελημα προηγούμενον) und einen nachfolgenden Willen (θελημα δεύτερον). Nach dem erstern (τὸ σφοδρὸν θελημα, θελημα τόδοκιας) soll Allen geholfen werden, nach dem letztern müssen die Sünder bestraft werden (vgl. Prädestination).

# **§**. 127.

# Schöpfung.

Seit der Begriff der Zeugung aus dem Wesen des Vaters allein auf den Sohn Gottes bezogen und gerade in dieses Gezeugtwerden sein Unterschied sowohl von den übrigen Personen der Gottheit nach der einen, als auch von den Geschöpfen nach der andern Hagenbach, Dogmengesch. 5. Auf.

Seite hin gesetzt wurde, grenzte sich auch der Begriff der Schöpfung genauer ab. Die origenistische Vorstellung wurde von Methodius bekämpft<sup>1</sup>, und von den Stammhaltern der rechtgläubigen Kirchenlehre, Athanasius und Augustin, verworfen<sup>2</sup>, indem Letzterer die Welt weder vor, noch in der Zeit, sondern mit ihr geschaffen werden liess. Die bildliche Auslegung der Schöpfungsgeschichte fiel mit der allegorischen Interpretation, und die historische Fassung musste um so mehr festgehalten werden, als sie ja wieder die Grundlage der Geschichte des Sündenfalls bildete, auf dessen objective historische Realität die augustinische Theologie gebaut war; doch suchte Augustin auch hier das Buchstäbliche so viel als möglich zu vergeistigen und mit Allegorie zu versetzen<sup>3</sup>. Einen Gegensatz zur Lehre von der Schöpfung aus Nichts bildeten indessen fortwährend die Manichäer und die Priscillianisten durch die dualistische Emanationslehre<sup>4</sup>.

- <sup>1</sup> In der Schrift περὶ γενητῶν. Auszüge daraus bei Photius bibl. cod. 235 p. 301.
- <sup>2</sup> Athanas. contra Arian. orat. II (Opp. T. I, p. 336), vgl. Voigt S. 101 ff. Augustin suchte den Zeitbegriff aus der Vorstellung von Gott zu elidiren, und dadurch den zeitlichen Anfang der Schöpfung zu retten, dass er Gott als Schöpfer der Zeit fasste. Confess. XI, 10 s. c. 13: . . . Quae tempora fuiseent, quae abs te condita non essent? Aut quomodo praeterirent, si nunquam fuiseent? Cum ergo sis operator omnium temporum, si fuit aliquod tempus, antequam feceras coelum et terram, cur dicitur, quod ab opere cessabas? Id ipsum enim tempus tu feceras, nec praeterire potuerunt tempora, antequam faceras tempora. Si autem ante coelum et terram nullum erat tempus, cur quaeritur, quid tunc faciebas? Non enim erat tunc, ubi non erat tempus. Nec tu tempora tempora praecedis; alioquin non omnia tempora praecederes. Sed praecedis commia praeterita celsitudine semper praesentis acternitatis, et superas omnia futura, quia illa futura sunt, et cum venerit, praeterita erunt; tu autem idem ipse es, et anni tui non deficiunt\*). Cf. de civ. Dei VII, 30; XI, 4—6 (non est mundus factus in tempore, sed cum tempore); XII, 15—17.
- <sup>3</sup> So in Beziehung auf die 6 Tage: Qui dies cujusmodi sint, aut perdifficile nobis aut etiam impossibile est cogitare, quanto magis dicere, de civ. Dei XI, 6, und in Beziehung auf den 7. Tag ibid. 8 fast ganz origenistisch: Cum vere in die septimo requievit Deus ab omnibus operibus suis et sanctificavit eun, nequaquam est accipiendum pueriliter, tamquam Deus laboraverit operando, qui dixit, et facta sunt, verbo intelligibili et sempiterno, non sonabili et temporali. Sed requies Dei requiem significat eorum, qui requiescunt in Deo, sicut laetitia domus laetitiam significat eorum, qui laetantur in domo, etiamsi non

<sup>\*) &</sup>quot;Eine Verwechelung zwischen dem Gegensets des Idealen und Realen und dem des Allgemeines und Besondern ist hier Schuld, dass woder die Schöpfung in der Zeit, noch der Gegensats gegen die Emanationstheorie rein heraushommt. . . Wenn man also den Augustin consequent mechen will, so muss man unterscheiden das ewige Sein der Ideen im göttlichen Verstand und den Ad Gottes, wodurch sie productie werden. Jenes ist dann ihre ideale, dieses ihre roale Solle" u. s. w. Schleisrmacher, Gosob. d. Phil. 8. 167.

s domus ipsa, sed alia res aliqua laetos facit etc. Vgl. über die Zeitrechng XII, 10. Ueber das Ganze s. Bindemann II, S. 425 ff.

4 Baur, manich. Rel.-System S. 42 ff.: "Das manichäische System kennt ine Schöpfung im eigentlichen Sinne, sondern nur eine Mischung, vermöge icher die beiden einander entgegengesetzten Principien sich gegenseitig so durchingen, dass daraus als die Mitte des Gegensatzes die bestehende Weltordnung reorgeht." Vgl. die dort mitgetheilten Aussagen des Manichäers Felix.— eber die Priscillianisten s. Orosii commonitor. ad Aug. — Neander, KG. II, 8. 1488 ff. Baumg.-Crus. Compend. I, S. 111. Lübkert a. a. O.

# §. 128.

# Verhältniss der Schöpfungslehre zur Lehre von der Dreieinigkeit.

Seit die Personen der Trinität genauer nach ihren Eigenthümhkeiten unterschieden waren (§. 95), beschäftigte auch die Frage

Kirchenlehrer, welcher Person die Schöpfung zuzuschreiben

Wenn das sog. apostolische Symbolum Gott den Vater schlechtin als den Weltschöpfer bezeichnet hatte, so vindicirten die Symole von Nicäa und Constantinopel, jenes dem Sohne, dieses dem
eiste einen Antheil an der Schöpfung 1, und übereinstimmend

it Athanasius 2 und andern Kirchenlehrern dieser Periode sprach
ch unter andern auch Gregor von Nazianz dahin aus, dass

s Schöpfung durch den Sohn vollbracht und durch den Geist
blendet sei 3. Nach Augustins Vorgang fassten die abendlänschen Theologen die Schöpfung als einen Act des dreieinigen

ottes 4.

- 1 Symb. apost.: Credo in Deum Patrem omnipotentem, creatorem coeli et 1720. Vgl. Rufin z. d. St., welcher zeigt, wie alles durch den Sohn geschafne. Das Symb. Nic. nennt vor allem den Vater παντοχράτορα πάντων μετών τε καὶ ἀοράτων ποιητήν, sagt aber auch vom Sohne: δι' οὖ τὰ πάντα νένετο, τά τε ἐν τῷ οὐρανῷ καὶ τὰ ἐν τῷ γῷ. Symb. Const. nennt den Geist ζωοποιοῦν.
- 2 Nach Athan. ist es der Logos (ἐκ πηγῆς ἀγαδῆς ἀγαδὸς προελδών), der den Creaturen herabgekommen ist und sie nach seinem Bilde geschaffen t und durch seinen Wink und seine Kräfte (νεύματι καὶ δυνάμεσι) sie leitet; h. contra gent. 41—44 und contra Arian. 2. Das Weitere bei Voigt a. a. O.
- 3 Orat. XXXVIII, 9 p. 668: . . . καὶ τὸ ἐντόημα ἔυγον ἢν, λόγῳ συμπληὑμενον καὶ πνεύματι τελειούμενον. Er nennt auch den Sohn τεχνίτης λό-15. Vgl. Ullmann S. 490.
  - 4 So Fulg. von Ruspe, de trin. c. 8. und Andere.

## §. 129.

## Zweck der Schöpfung. Erhaltung, Vorsehung, Weltregierung.

Dass die Schöpfung nicht um Gottes 1, sondern um der Menchen willen vorhanden sei, wurde dogmatisch behauptet und rhe-

į

torisch ausgeführt?. Auf die Zusammengehörigkeit von Schöpfung und Erhaltung machte, einer mechanischen Weltansicht gegenüber, der tiefsinnige Augustin aufmerksam<sup>3</sup>, und besonders wurde die Lehre von der Vorsehung in dieser Periode sorgfältig behandelt. indem Chrysostomus und Theodoret im Morgenlande, Salvian im Abendlande ihr ganze Schriften widmeten 4. Besonders nachdrücklich wurde, dem Geiste des Christenthums gemäss, gezeigt, wie sich die Vorsehung Gottes auch auf das Einzelne erstrecke 5. Gleichwohl konnte Hieronymus sich mit dem Gedanken nicht befreunden. dass Gott auch für die niedere Schöpfung eine specielle Sorge trage, weshalb er nur die Gattung, nicht aber das Individuum in den Bereich der göttlichen Providenz zog 6. Damit bahnte er dem afrikanischen Bischof Junilius (in der Mitte des 6. Jahrhunderts) den Weg zu einer Unterscheidung von gubernatio generalis und specialis 7, die vom religiösen Standpunkt aus ihre Berechtigung hat, aber mechanisch gefasst, leicht dem lebendigen Gottesbegriff Eintrag thun konnte.

- <sup>1</sup> So behauptet Augustin de vera rel. 15, dass, wenn die Engel Gott diesen, dies nicht Gott, sondern ihnen nütze. Deus enim bono alterius non indiget, quoniam a se ipso est.
- <sup>2</sup> Nemesius de nat. hom. I, p. 30 ss. (ed. Oxon. 1671): Ἀπέδειξεν οὐν δ Αόγος την των φυτών γένεσιν μη δι' έαυτην, άλλ' είς τροφήν και σύστασιν των ανθρώπων και των αλλων ζώων γεγενημένην . . . und dann ebenso von den Thieren p. 34: Κοινη δε πάντα πρός θεραπείαν ανθρώπων συντελείν πέφυκε, και τὰ μὴ ταῖς ἄλλαις χρείαις χρήσιμα, was durch Beispiele der nitalichen Hausthiere erläutert und in Beziehung auf schädliche Thiere durch die Bemerkung berichtigt wird, dass diese erst nach dem Falle schädlich geworden, und dass der Mensch auch jetzt noch Mittel genug in Händen habe, sie sa bekämpfen. - Vgl. Chrysostom. hom. πρός τοὺς καταλείψαντας την ξκαλησίαν (Opp. T. VI, p. 272; ed. Bauermeister p. 8): "Hlios aveteile dia oè, not seλήνη την νύπτα ξφώτισε, και ποικίλος αστέρων ανέλαμψε χορός. Επνευσαν ανεμοι διά σὲ, ἔδραμον ποταμοί· σπέρματα ἐβλάστησαν διὰ σὲ, καὶ φῶτα ἀνεδόθη, και της φύσεως ὁ δρόμος την οίκειαν ετήρησε τάξιν, και ήμερα εφάνη και νύξ παρήλθε, καὶ ταῦτα πάντα γέγονε διὰ σέ. Doch lehrt auch Chrysostomus, dass Gott δι' ἀγαθότητα μόνην die Welt geschaffen habe, de prov. I. T. IV, p. 142. Vgl. August. de div. quaest. 28 (Opp. T. VI). Gregor. Nyss. or. catech. c. 5; de hominis opificio c. 2. Lact. inst. VII, 4.
- <sup>3</sup> Im Allgemeinen de morib. eccles. cath. c. 6: Nullum enim arbitror aliquo religionis nomine teneri, qui non saltem animis nostris divina providentia consuli existimet. Dann protestirt er namentlich gegen die vor und nach ihm so beliebte populäre Vorstellung von einem Baumeister, dessen Werk ja fortbesteht, wenn auch der Baumeister sich entfernt. Die Welt würde aufhören, wenn sich ihr Gott entzöge, de Genesi ad litt. IV, c. 12; enchirid. ad Laurent. c. 27. Verwahrung gegen den Pantheismus de civ. Dei VII, 30: Sic itaque administrat omnia quae creavit, ut etiam ipsa proprios exercere et agere motus sinat. Quamvis enim nihil esse possint sine ipso, non sunt quod ipse. "Die Welt ist nicht auser Gott, alles ist in Gott, aber nicht so, dass Gott der Ort

- s, sondern auf rein dynamische Art." Schleierm. a. a. O. S. 168. Aehnlich kregor von Naz. orat. XVI, 5 p. 302; bei Ullmann S. 491.
- <sup>4</sup> Chrysost. 3 BB. de fato et providentia. Theodoret 10 Reden περὶ τῆς τὰκας προνοίας. Salvianus de gubernatione Dei s. de prov. Vgl. auch Nemeius de natura hominis (περὶ φύσεως ἀνθρώπου) c. 42 ss.
- \* Nomes. 1. c. c. 44, p. 333: Πάντα γὰρ ἤρτηται τοῦ Θεοῦ θελήματος καὶ γιεδθεν ἀρύεται τὴν διαμονὴν καὶ σωτηρίαν. "Οτι δὲ καὶ ἡ τῶν ἀτόμων καὶ τεπληθυσμένων ὑπόστασις προνοίας ἐστὶ δεκτικὴ, δῆλον ἐκ τῶν ζώων τῶν ἀρικῖς τισι καὶ ἡγεμονίας διοικουμένων, ὧν πολλὰ εἴδη καὶ γὰρ μέλισσαι καὶ εὐρμηκες καὶ τὰ πλεῖστα τῶν συναγελαζομένων ὑπό τισιν ἡγεμόσι τέτακται, ἰς ἀκολουθεῖ πειθόμενα. Uebrigens machte Nemes. einen Unterschied zwischen ἐκδρ fung und Vorschung, und giebt eine Definition von der letztern c. 42, 1. 308: Οὐ γὰρ ταὐτό ἐστι πρόνοια καὶ κτίσις κτίσεως μὲν γὰρ τὸ καλῶς τειῆσαι τὰ γινόμενα, προνοίας δὶ τὸ καλῶς ἐπιμεληθῆναι τῶν γενομένων L. c. 43, p. 315: Πρόνοια τοίνυν ἐστὶν ἐκ Θεοῦ εἰς τὰ ὄντα γινομένη ἐπιμέλεια εἰζονται δὲ καὶ οὕτως αὐτήν πρόνοιά ἐστι βούλησις Θεοῦ, δι' ἢν πάντα τὰ ἡτα τὴν πρόσφορον διεξαγωγὴν λαμβάνει κτλ. Ueberhaupt finden wir hier κόρο eine ausgeführte Teleologie.
- \*\*Hieronym.\*\* comment. in Abacuc c. 1 (Opp. T. VI, p. 148): Sicut in hominibus etiam per singulos currit Dei providentia, sic in caeteris animalibus semeralem quidem dispositionem et ordinem cursumque rerum intelligere posmus, verbi gratia: quomodo nascatur piscium multitudo et vivat in aquis, nomodo reptilia et quadrupedia oriantur in terra et quibus alantur cibis. Caetrum absurdum est ad hoc Dei deducere majestatem, ut sciat per momenta ingula, quot nascantur culices, quotve moriantur [vgl. dagegen Matth. 10, 29f.], nase cimicum et pulicum et muscarum sit multitudo in terra, quanti pisces in nari natent, et qui de minoribus majorum praedae cedere debeant. Non simus am fatui adulatores Dei, ut, dum potentiam ejus etiam ad ima detrahimus, in nos ipsi injuriosi simus (!), eandem rationabilium quam irrationabilium provientiam esse dicentes. Eine ähnliche Vorstellung findet sich schon bei Ar-106, der nicht einmal zugiebt, dass Gott die niedern Thiere geschaffen habe adv. gent. II, 47), woraus dann freilich sich auch eine specielle Vorsehung über dieselben ergeben müsste (IV, 10).
- 7 Junil. de partibus legis divinae lib. II, c. 3 ss. (bibl. max. PP. T. X, p. 345). Münscher, von Cölln I, S. 154. Die allgemeine Providenz zeigt sich in ler Erhaltung der Gattung und der Zustände, die besondere 1) in der Fürsorge rottes für die Engel und Menschen, 2) in der der Engel für die Menschen, 1) in der der Menschen für sich selbst.

# §. 130. Theodicee.

Die Polemik gegen die Manichäer, denen sich indessen einigermassen Lactanz näherte <sup>1</sup>, erforderte eine genauere Definition des Bösen in der Welt und eine Scheidung des physischen Uebels vom sittlichen Bösen (der Sünde) in der Weise, dass das letztere als die eigentliche Wurzel des erstern erkannt wurde: so dass entweder die Uebel in der Welt (objectiv) als nothwendige Folge und Strafe der Sünde, oder (subjectiv) als Erscheinungen betrachtet

wurden, die an und für sich gut sind und nur durch die Beschränktheit unsrer Erkenntniss, die Verstimmung unsres Gemüthes, oder durch den verkehrten Gebrauch unsres Willens den Charakter des Bösen annehmen, während sie von dem Weisen und Frommen su . heilsamen Fortschritten in der Erkenntniss und zur Uebung in der Geduld, im Blick auf eine bessere Zukunft, benutzt werden!

- <sup>1</sup> Inst. div. II, c. 8, wo sich auch die ungenügende Ansicht findet, die übrigens auch dem Augustin nicht fremd ist (enchir. ad Laur. c. 27), dass das Böse schon um des Contrastes willen da sein müsse, als ob das Gute nur gut wäre durch den Gegensatz des Bösen, und mit der Hebung dieses Gegensatzes selbst aufhörte es zu sein.
- <sup>2</sup> Athanas. contra gent. c. 7. Basil. M. in Hexaëm. hom. II, 4. hom. quod Deus non est auctor malorum (im Zusammenhange) Opp. T. II, p. 78 (al. I, p. 361). Klose S. 54-59. Gregor. Nyes. orat. catech. c. 6. Greg. Nas. orat. XIV, 30 s.; XVI, 5 (bei Ullmann S. 493). Chrysost. in 2 Tim. hom. VIII (Opp. XII, 518 E). Arnob. I, 8. 9. August. de civ. Dei XI, 9: Mali enim nulla natura est, sed amissio boni mali nomen accepit. Vgl. c. 22. Feuer, Frost, raissende Thiere, Gifte u. s. w. sind alle heilsam an ihrem Orte und im Zusammenhange mit dem Ganzen; es kommt nur auf einen ihrer Bestimmung gemässen Gebrauch an. So sind Gifte den einen tödtlich, den andern heilsam; Speise, Trank schaden nur der Unmässigkeit. . . . Unde nos admonet divina providentia, non res insipienter vituperare, sed utilitatem rerum diligenter inquirere, & ubi nostrum ingenium vel firmitas deficit, ita credere occultam, sicut erant quaedam, quae vix potuimus invenire; quia et ipsa utilitatis occultatio aut humilitatis exercitatio est aut elationis attritio; cum omnino natura nulla sit malum nomenque hoc non sit nisi privationis boni. Sed a terrenis usque ad coelestia et a visibilibus usque ad invisibilia sunt aliis alia bona meliora; ad hoc inaequalia, ut essent omnia etc. Vgl. de vera rel. c. 12. Die Uebel sind als Strafe heilsam, ibid. c. 15: . . . amaritudine poenarum erudiamur. Darüber aber, dass auch die Gerechten wie die Ungerechten zu leiden haben, und warum? de civ. Dei I, 8-10. Erst durch die Liebe zu Gott erhebt sich der Christ über alles Ungemach: Toto mundo est omnino sublimior mens inhaerens Deo, de morib. eccles. cath. c. 11. Und darin liegt doch wohl der Schwarpunkt aller Theodicee (Röm. 8, 28).

## §. 131.

# Angelologie und Angelolatrie.

J. B. Carpsorii varia historia Angelicorum ex Epiphanio et aliorum veterum monumentis erats. Hemlst, 1772. 4. Keil, opusc. acad. II, p. 548 ss.

Dass die Engel Geschöpfe seien, und keine aus dem Wesen Gottes emanirte Aeonen, stellte sich immer schärfer heraus, seit die Begriffe der Zeugung und des Ausgehens vom Vater ausschliesslich auf Sohn und Geist waren angewandt worden 1; doch betrachtete man die Engel fortwährend als hochbegabte, weit über die Menschen hinausgestellte Geschöpfe<sup>2</sup>. Man erwies ihnen Verekrung; doch ist Ambrosius der einzige unter den Kirchenlehrern dieser Periode, der, und zwar nur im Vorbeigehen, eine Anrufung

der Engel empfahl<sup>3</sup>. Sowohl die Synode von Laodicea (Mitte des 4. Jahrh.), welche die Angelolatrie verbot, als das Zeugniss des Theodoret beweisen indess, dass der Engeldienst, wenigstens in sinigen Gegenden des Morgenlandes (vielleicht schon von früher her), in Uebung gewesen sein muss 4. Sowohl Theodoret als Augusis erklären sich, wo nicht gegen die Engelverehrung im Allgemeinen, so doch gegen deren Anrufung, welche selbst Gregor I. missbilligte und nur auf die Zeiten des Alten Testaments eingeschränkt wissen wollte 5. Die von Kaisern und Bischöfen begünstigte Sitte, den Engeln Kirchen zu weihen 6, musste, trotz allen dogmatischen Erklärungen, bei dem Volke den Glauben befördern, dass die Engel Gebete vernähmen und erhörten. Was die weitern dogmatischen Bestimmungen über das Wesen der Engel betrifft, so liess Gregor von Nazianz die Engel vor der übrigen Welt entstehen; Andere, wie Augustin, am ersten Schöpfungstage 7. In der noch in dieses Zeitalter gehörigen, jedoch erst in der Folgezeit allgemein benutzten Schrift des Pseudo-Dionys (de hierarchia coelesti) wurden die Engel mit fast naturhistorischer Systematik in drei Klassen und neun Ordnungen abgetheilt 8.

<sup>1</sup> Lactant. inst. IV, c. 8: Magna inter Dei filium et caeteros [sic] angelos differentia est. Illi enim ex Deo taciti spiritus exierunt. . . . Ille vero cum voce ac sono ex Dei ore processit.

<sup>2</sup> Ueber die Engellehre des Athanasius s. Voigt S. 109. Basil. M. de Spir. 8. e. 16 nennt die Engel ἀέριον πνεῦμα, πῦρ ἄὐλον nach Psalm 103, 4, und schreibt ihnen daher auch eine gewisse Körperlichkeit zu. Gregor von Naz. orat. VI, 12 p. 187: . . . φως είσι καὶ τελείου φωτός απαυγάσματα. Nach cest. XXVIII, 31 p. 521 ss. sind die Engel Diener des göttlichen Willens, mächtig derch ursprüngliche und verliehene Kraft, alles durchstreifend, allen überall kicht gegenwärtig, theils vermöge ihres Diensteifers, theils vermöge der Leichtickeit ihrer Natur; die einen haben diesen, die andern einen andern Theil der Welt (als Wirkungskreis) erhalten, oder sind entweder diesem oder jenem Theile vorgesetzt (orat. XLII, 9 p. 755 und 27 p. 768), wie es dem bekannt ist, der es so angeordnet und vertheilt hat; sie lenken alles zu einem Ziel (orat. VI, 12 p. 187), nach dem einen Willen des Weltschöpfers; sie preisen die göttliche Grösse und schauen ewig die ewige Herrlichkeit an: nicht damit Gott verherrlicht werde, sondern damit ununterbrochen auch auf die Gott zunächst stehenden Wesen Wohlthaten aussliessen. Vgl. Ullmann S. 494 f. Augustin neant die Engel sancti angeli, de civ. Dei XI, 9. In einer mehr rhetorisch gehaltenen Stelle (Sermo 46) heissen sie domestici Dei, coeli cives, principes Paradisi, scientiae magistri, doctores sapientiae, illuminatores animarum, custodes earum corporum, zelatores et defensores bonorum. Durch die Engel lässt Gott seine Wunder verrichten, de civit. Dei XXII, 9. Fulgentius von Ruspe de trin. c. 8 unterscheidet an den Engeln (gestützt auf die Autorität grosser und gelehrter Männer) bestimmt Körper und Geist: durch den letztern erkennen sie Gott, mit Hülfe des erstern erscheinen sie den Menschen. Nach Gregor d. Gr. sind die Engel beschränkte Geister (circumscripti) ohne Körper,

während Gott allein incircumscriptus ist, dial. lib. IV, c. 29; mor. II, c. 3. Sie heissen ihm auch rationalia animalia, s. Lau S. 357 ff.

- <sup>3</sup> Ambrosius de viduis IX, c. 55: Obsecrandi sunt angeli, qui nobis ad praesidium dati sunt. Mit ihnen nennt er auch die Märtyrer als Mittelspersonen, obwohl er bald nachher selbst wieder den Rath ertheilt, den göttlichen Arzt unmittelbar um Hülfe anzurufen.
- <sup>4</sup> Theodoret ad Col. 2, 18 u. 3, 17. Conc. Laod. (320—372?) can. 35 (Mansi II, p. 570; Fuchs II, S. 330 ff.; Bruns, bibl. eccles. I, p. 77; Gieseler, KG. I, S. 517 ff. n. Ausg. 594): "Οτι οὐ δεὶ χριστιανοὺς ἐγκαταλείπειν τὰν ἐκκλησίαν τοῦ θεοῦ, καὶ ἀπιέναι καὶ ἀγγέλους ὀνομάζειν καὶ συνάξεις ποιείν ἄπερ ἀπηγόρευται (worauf das Anathema). Bemerkenswerth ist die dionysische Uebersetzung der Stelle: angulos, statt angelos.
- 5 Theodoret a. a. O. Euseb. (Praep. evang. VII, 15) macht bereits einem Unterschied zwischen τιμᾶν u. σίβειν. Nur das Erstere kommt den Engeln zu. August. de vera rel. c. 55: Neque enim et nos videndo angelos beati sumus, sed videndo veritatem, qua etiam ipsos diligimus angelos et his congratulamus. . . . Quare honoramus eos caritate, non servitute. Nec eis templa construimus; nolunt enim, se sic honorari a nobis, quia nos ipsos, cum boni sumus, templa summi Dei esse noverunt. Recte itaque scribitur (Apoc. 22) hominem ab angelo prohibitum, ne se adoraret, sed unum Deum, sub quo ei esset et ille conservus. Vgl. contra Faust. XX, 21; confess. X, 42. u. andere Stellen bei Kala. a. O. p. 552. Doch hebt er die Pflicht die Engel zu lieben und zu ehren nachdrücklich in den Predigten hervor. Auch theilt er den Glauben an Schutzengel. Gregor. M. in cant. cant. c. 8 (Opp. T. II, p. 454).
- 6 Schon Constantin d. Gr. hatte dem heil. Michael eine Kirche zu Constantinopel gebaut (Μιχαήλιον)\*), Sozom. hist. eccl. II, 3; u. Theodoret sagt a. a. O. von den Phrygiern und Pisidiern: Μίχρι δὲ τοῦ νῦν εὐκτήρια τοῦ ἀγίον Μιχαήλ παρ' ἐκείνοις καὶ τοῖς ὁμόροις ἐκείνων ἔστιν ἰδεῖν. Kaiser Justinian und der Bischof Avitus von Vienne († 523) weihten sodann förmlich den Engeln die ihnen zu Ehren erbauten Kirchen.
- The Greg. Naz. XXXVIII, 9 p. 668. Der Complex der Engel ist ihm der πόσμος νοητός, gegenüber dem κόσμος αἰσθητός, ὑλικὸς καὶ ὁρώμενος. Vgl. Ullmann S. 497. Dagegen August. de civ. D. XI, 9. Sie sind ihm das Licht, das im Anfang geschaffen wurde vor den übrigen Geschöpfen, wobei er zugleich das dies unus (statt primus, τημ μίν) dahin urgirt, dass dieser eine Lichttag auch die übrigen Schöpfungstage in sich geschlossen, und dann heisst es: Cum enim dixit Deus: fiat lux, et facta est lux, si recte in hac luce creatio intelligitur angelorum, profecto facti sunt participes lucis aeternae, quod [quae] est ipsa incommutabilis sapientia Dei, per quam facta sunt omnia, quem dicimus unigenitum Dei filium, ut ea luce illuminati, qua creati, fierent lux, et vocarentur dies participatione incommutabilis lucis et diei, quod est verbum Dei, per quod et ipsi et omnia facta sunt. Lumen quippe verum, quod illuminat omnem hominem in hunc mundum venientem, hoc illuminat et omnem angelum mundum, ut sit lux non in se ipso, sed in Deo: a quo si avertitur angelus, fit immundus.
- Schon die frühern Kirchenlehrer, wie Basilius d. Gr. und Gregor von Nazianz, nahmen auf der Grundlage der verschiedenen biblischen Benennungen

<sup>\*)</sup> Sie wurde so genannt, nicht weil sie dem Erzengel Michael geweikt war, sondern well man glaubte, dass derselbe dort erschiene (Sozom. II, 3), vgl. Gieseler, DG. S. 332.

verschiedene Ordnungen von Engeln an, Basil. de Spir. S. c. 16. Greg. orat. XXVIII, 31 p. 521 nennt άγγελους τινάς καλ άρχαγγελους, θρόνους, κυριότητας, degas, εξουσίας, λαμπρότητας, αναβάσεις, νοερας δυνάμεις η νόας, ohne jedoch des, wodurch sich diese Ordnungen unterscheiden, genau anzugeben, indem er diese innern Verhältnisse der Geisterwelt für etwas der menschlichen Erkenntvies Unsugängliches hält; Ullmann S. 494. Vgl. Augustin enchirid. ad Laur. 3: Quomodo autem se habeat beatissima illa et superna societas, quae ibi int differentiae personarum, ut cum omnes tamquam generali nomine angeli suncepentur . . . ego me ista ignorare confiteor. Sed nec illud quidem certum labeo, utrum ad eandem societatem pertineant sol et luna et cuncta sidera etc.\*). Da weiss freilich der kaum ein Jahrhundert spätere Pseudo-Dionys bessern Bescheid, welcher in seiner hierarchia coelestis (ed. Lansselii, Par. 1615. fol.) c. 6 sämmtliche Engel in 3 Klassen (Hierarchien) und jede derselben wieder in 3 Ordnungen (τάγματα) theilt: Ι. 1) θρύνοι, 2) Χερουβίμ, 3) Σεραφίμ; Ι. 4) πυριότητες, 5) έξουσίαι, 6) δυνάμεις; ΠΙ. 7) άρχαι, 8) άρχάγγελοι, 9) άγyelos, — wobei er jedoch bemerkt, das der letztere Ausdruck, wie auch δυνάμεις siçurus ein gemeinschaftlicher sei für alle (c. 11)\*\*). An ihn schliesst sich Gregor d. Gr. hom. in Ezechiel 34, 7 (Opp. T. I, p. 1603; al. II, p. 477) an, der folgende neun Ordnungen kennt: Angeli, Archangeli, Virtutes, Potestates, Principatus, Dominationes, Throni, Cherubim atque Scraphim, die er dann mit den neun Edelsteinen Ezech. 28, 13 zusammenbringt. Gleichwohl besitzen durch Liebe die Engel alles gemeinschaftlich, s. Lau S. 359.

# §. 132.

## Fortsetzung.

Näher als die metaphysischen Bestimmungen über das Wesen der Engel lag dem religiös-sittlichen, mithin dogmatischen Gebiete die Frage, ob die Engel, gleich den Menschen, mit freiem Willen begabt und der Sünde fähig seien? Dass es vor dem Falle der bösen Engel also gewesen, wurde allgemein angenommen. Ob aber die guten Engel, welche damals der Verführung widerstanden, fortwährend über sie erhaben blieben, oder ob die Möglichkeit zu neuen Sünden auch bei ihnen stattfände? darüber waren die Meinungen getheilt, indem Gregor von Nazianz, und noch entschiedener, als er, Cyrill von Jerusalem an diese 1, Augustin und Gregor d. Gr. an jene Meinung sich anschlossen 2.

1 Gregor meint, die Engel seien nicht ἀχίνητοι, aber wohl δυσχίνητοι zum Bösen, orst. XXVIII, 31 p. 521. Und zu dieser Annahme entschloss er sich am Consequenz wegen des einmal geschehenen Falles Lucifers, orst. XXXVIII, 9 p. 668; orst. XLV, 5 p. 849. Ullmann S. 496. (Vgl. auch Basil. M. de

<sup>\*)</sup> Indessen finden sich auch bei .ingustin schon solche Gedanken über die Engel, welche später von den Scholastikern weiter ausgebeutet wurden (wie die Unterscheidung zwischen einer eognitio matutiva u. vespertina), de civ. Dei XI, 9.

einer cognitio matutiua u. vespertina), de civ. Del XI, 9.

2- Urbrigens sucht Pseude-Dionys cap. 1 und 2 die grobsinnlichen Vorstellungen von der Gestalt der Engel zu entfernen, und bezeichnet die übliche Terminologie als ἐπότομον τῶν ἐγγελειῶν ἀνομάτων σκευῷν (durum angelicorum nominum apparatum), vgl. c. 15 die mystische Auslegung der Engelabilder.

- Spir. S. c. 16.) Cyrill von Jerus. cat. II, 10 will jedoch das Prädicat der Sündlosigkeit Christo allein reservirt wissen, und behauptet, dass auch die Engel der Sündenvergebung bedürfen. Vgl. Lactans inst. VII, 20: Angeli Deum metuunt, quia castigari ab eo possunt inenarrabili quodam modo.
- <sup>2</sup> Augustin de ver. rel. I, 13: Fatendum est enim, et angelos natura esse mutabiles, si solus Deus est incommutabilis; sed ea voluntate, qua magis Deus quam se diligunt, firmi et stabiles manent in illo et fruuntur majestate ipain, ei uni libentissime subditi. Laut dem enchiridion c. 28 erhielten nach dem Falle der bösen Engel die guten, was sie vorher nicht hatten, certam scientism, qua essent de sua sempiterna et nunquam casura stabilitate securi, was offenber auch seinen anthropologischen Ansichten von dem donum perseverantiae entspricht und deutlich hervortritt de civ. D. XI, 13: Quis enim catholicus christianus ignorat nullum novum diabolum ex bonis angelis ulterius futurum: sicut nec istum in societatem bonorum angelorum ulterius rediturum? Veritas quippe in Evangelio sanctis fidelibusque promittit, quod erunt aequales angelis Dei; quibus etiam promittitur, quod ibunt in vitam aeternam. Porro autem si nos certi sumus nunquam nos ex illa immortali felicitate casuros, illi vero certi non sunt: jam potiores, non aequales eis erimus; sed quia nequaquam Veritas fallit et aequales eis erimus, profecto etiam ipsi certi sunt suae felicitatis acternae. Vgl. Pseudo-Dionys c. 7. Auch nach Gregor d. Gr. haben die guten Engel die confirmatio in bono erlangt als eine Gabe Gottes, Ezech. lib. I, hom. 7; mor. V, c. 38. und XXXVI, c. 7. Lau S. 362.

# §. 133. Teufel und Dämonen.

Dass Hochmuth die nächste, eigentliche Ursache des Falles gewesen, war die herrschende Vorstellung 1. Uebrigens wurde der Teufel auch in dieser Periode, mit Ausnahme von Lactanz, der sich dem manichäischen Dualismus nähert 2, als ein Wesen von beschränkter Macht gefasst 3, dessen Reizungen der gläubige Christ zu widerstehen vermöge 4. Nur schüchtern wagten es noch Didymus von Alexandrien und Gregor von Nyssa die Hoffnung des Origenes zu erneuern, als ob der Teufel sich dereinst wieder bekehren könnte 5. Cyrill von Jerusalem dagegen, wie auch Hisronymus und Augustin widersetzten sich dieser Annahme, die mit den übrigen origenistischen Irrthümern im sechsten Jahrhundert von Justinian verdammt wurde 6. Dämonische Kräfte dachte man sich fortwährend wirksam 7, und rühmte dagegen nicht nur die ethische, sondern auch die physische, magisch wirkende Macht des Namens Christi und des Kreuzes 8.

1 Euseb. demonstr. evang. IV, 9. August. de vera rel. I, 13: Ille autem angelus magis se ipsum quam Deum diligendo subditus ei esse noluit et intemuit per superbiam, et a summa essentia defecit et lapsus est, et ob hoc minus est quam fuit, quia eo quod minus erat frui voluit, quum magis voluit sua potentia frui, quam Dei. De catechiz. rudibus §. 30: Superbiendo deseruit obedientiam Dei et Diabolus factus est. De civ. D. XII, c. 6: Cum vero cause

miseriae malorum angelorum quaeritur, ea merito occurrit, quod ab illo qui summe est aversi ad se ipsos conversi sunt, qui non summe sunt: et hoc vitium aid aliud quam superbia nuncupatur? Initium quippe omnis peccati superbia. Vgl. enchirid. ad Laur. c. 28. Mit dem Stolze verband sich auch der Neid, vgl. Greg. Nas. orat. XXXVI, 5 p. 637. u. VI, 13 p. 187. Ullmann S. 499. Greg. Nyes. orat. catech. c. 6: Tavra de [nämlich die Herrlichkeit des Protoplastem] τῷ ἀντιχειμένο τοῦ κατὰ τὸν φθόνον πάθους ὑπεκκαύματα ἦν. Cassien collat. VIII, 10 nennt beide zugleich, superbia und invidia. Gregor der Gr. hebt ebenfalls den Stols hervor. Durch diesen wurde der Teufel verleitet, cine privata celsitudo su erstreben, mor. XXI, c. 2; XXXIV, c. 21. Lau S. 365. — Die Vorstellung von wollüstigem Reiz trat zurück, und namentlich ward die von den frühern Lehrern missverstandene Stelle von den Egregoren Gen. 6, 2, die indessen auch von Eusebius (praep. ev. V, 4), Ambrosius (de Noë et area c. 4) und Sulpicius Severus (hist. sacr. 1, 3) in ähnlichem Sinne suggelegt warde, von Chrysostomus, Theodoret und Cyrill von Alexandrien, Augustia und Cuesian durch eine genauere Exegese berichtigt. Vgl. Chrys. hom. in Gen. XXII (Opp. T. II, p. 216). Theodoret in Gen. quaest. 47 (Opp. Τ. Ι, p. 58): Ἐμβρόντητοι όντες και άγαν ήλίθιοι, άγγέλους τούτους άπελαβον, und fab. haer. ep. V, 7 (Opp. IV, p. 402): Παραπληξίας γάρ ξοχάτης τὸ τοῖς άγγελοις προσάψαι την των ανθρώπων ακολασίαν. Cyrill. Al. contra Anthropomorphitas c. 17 (Opp. T. VI, p. 384); contra Julian. lib. IX, p. 296 s. August. de civ. Dei XV, 23; quaest. 3 in Gen. Cassian coll. VIII, c. 20 s. Hilarius (in Psahn. CXXXII, p. 403) erwähnt noch die ältere Erklärung, ohne sie jedoch su billigen. Philastrius dagegen setzt sie bereits unter die Ketsereien, haer. 107 (de gigantibus tempore Noë).

<sup>2</sup> Inst. II, 8. Ehe Gott die Welt schuf, erzeugte er einen ihm gleichen Geist (den Logos), der mit den Eigenschaften des Vaters begabt war; dann aber schuf er einen andern, in welchem der göttliche Same nicht blieb (in quo indoles divinae stirpis non permansit). Er fiel aus Neid vom Guten zum Bösen ab, und veränderte seinen Namen (contrarium sibi nomen ascivit). Die Grischen nennen ihn διάβολος, die Lateiner criminator, quod crimina, in quae ince illicit, ad Deum deferat [daher auch obtrectator]. Er beneidet besonders 🗪 Vorgänger (den Erstgebornen), weil dieser Gott angenehm blieb. In der Annahme, dass der Neid die Ursache des Abfalls gewesen, stimmt also Lectons mit den übrigen Lehrern überein. Aber schon die Art, wie er den Satan als den nachgebornen Sohn Gottes betrachtet und 'ihn mit dem Erstgebornen in Parallele stellt, hat einen gnostisch-manichäischen Anstrich. Wenn nun vollends die in vielen Codicibus fehlende, aber wahrscheinlich nur aus Schonung gegen Lactanz frühzeitig ausgemerzte Stelle ächt wäre, wonach derselbe den Logos die rechte und den Satan die linke Hand Gottes nennt, so würde diese Ansicht noch offener den Manichäismus aussprechen, obwohl auch dann moch fiber dem Gegensatze von Logos und Satan die Einheit des Vaters bliebe; eine Vorstellung, die indessen wieder den Vorwurf des Arianismus nach sich ziehen würde. Dies haben auch die Kritiker, welche die Stelle wegliessen, gefühlt. Vgl. die Anm. von Cellarius in der Ausg. von Bünemann I, p. 218. Vgl. Cap. IX, wo der Ausdruck Antitheus gebraucht wird (Arnob. centra gent. IV, 12 und Orelli z. d. St.). Gegen die manichäische Vorstellung s. August. contra Faust. 21, 1 u. 2\*).

<sup>\*)</sup> Die von Baumgarten-Crusius S. 987 angeführte treffende Stelle: Diabolus non simpliciter

- <sup>3</sup> Gregor der Gr. nennt ihn geradezu ein dummes Thier; denn er hofft auf den Himmel, ohne ihn erlangen zu können, und fängt sich in seinem eigenen Netz, mor. XXXIII, c. 15. Lau S. 364.
- 4 Greg. Naz. orat. XL, 10 p. 697 bezeichnet besonders das Taufvousser und den Geist, womit man die Pfeile des Bösewichts auslöschen könne. Christo konnte der Satan nichts anhaben; nur durch seine Verhüllung getäuscht, hiek er ihn für einen blossen Menschen. Aber auch der mit Christo verbundens gläubige Christ kann widerstehen, orat. XXIV, 10 p. 443: Παχύτεραι γὰρ εἰ καθαραὶ ψυχαὶ καὶ θεοειθεῖς πρὸς θήραν τοῦ ἐνεργοῦντος, κᾶν ὅτι μάλιστα συφιστικὸς ἢ καὶ ποικίλος τὴν ἐπιχείρησιν. Der Behauptung des Hilarius in Psalm. CXLI, p. 541: Quidquid inquinatum homines gerunt, a Diabolo suggeritur, widersprach Gennadius de eccles. dogm. c. 48: Non omnes malae cogitationes nostrae semper Diaboli instinctu excitantur, sed aliquoties ex nostri srbitrii motu emergunt. Auch Hieronymus, obgleich er den Teufel als die alte Schlange bezeichnet, durch welche die ersten Eltern verführt wurden, will doch nicht ihn als den eigentlichen Urheber der Sünde betrachtet wissen (contra Rufin. II, 7). Vgl. auch Chrysostomus de prov. c. 5 (Opp. IV, p. 150). August de advers. leg. II, 12 und anderwärts.
- <sup>5</sup> Didym. enarr. epp. cathol. e vers. lat. (bibl. PP. max. T. IV, p. 325 C) zu 1 Petr. 3, 22 sagt blos, dass Christus die Erlösung für alle vernünftige Wesen (cuncta rationalia) vollbracht habe. Deutlicher spricht sich Greg. Nyss. orat. catech. c. 26 aus (s. bei Münscher, v. Cölln I, S. 97); doch erklärt Germanus bei Photius cod. 233 die Stelle für verfälscht. Auch beklagte sich noch Orosius in einem Briefe an Augustin (Opp. Aug. T. VIII) über einige Männer, welche die origenistischen Irrthümer in dieser Beziehung aufwärmten.
- 6 Cyrill von Jerus. cat. IV, p. 51 schreibt dem Teufel ein unbiegsames Hers und einen unverbesserlichen Willen zu; vgl. August. ad Oros. contra Priscillian. et Orig. c. 5 ss. (Opp. T. VIII, p. 433 ss.); de civ. Dei XXI, 17: . . . Qua in re misericordior profecto fuit Origenes, qui et ipsum Diabolum atque angelos ejus post graviora pro meritis et diuturniora supplicia ex illis cruciatibus eruendos atque sociandos sanctis angelis credidit. Sed illum et propter hoc et propter alia nonnulla . . . non immerito reprobavit. Uebrigens zeigt er, wie das Aufhören der Höllenstrafen für die verdammten Menschen consequent auch zur Befreiung des Teufels hinführe, welche Ansicht aber um so verkehrter sei, dem Worte Gottes gegenüber, je gnädiger und milder sie in den Augen der Menschen sich ausnehme. - Ueber die endliche Verdammung der origen. Meinung s. Mansi T. IX, p. 399. 518. — Nach Gregor dem Gr. behält indessen der Teufel auch in seinem verdammten Zustande eine potentia sublimitatis, mor. XXIV, 20; XXXII, c. 12. 15. Er hat noch immer Freude, das Böse auszusäen, und eine grosse Macht, die jedoch durch Christum gebrochen ist. Ueberdies steht ihm die letzte Strafe erst noch bevor, nach dem allgemeinen Gerichte. Vorher wird er sich noch als Antichrist manifestiren, vgl. die Stellen bei Les S. 365 ff.
- <sup>7</sup> Euseb. praep. ev. III, c. 14—16. August. de civ. Dei II, c. 24; X, 21: Moderatis autem praefinitisque temporibus etiam potestas permissa daemonibus, ut hominibus quos possident excitatis inimicitias adversus Dei civitatem tyrannice exerceant. Vgl. de diversis quaestionibus octoginta tribus, qu. 79 und die

Deus est, sed illis Deus existit, qui illum Christo anteponunt (nach 2 Cor. 4, 4), findet sich wohl dem Sisne nach, aber nicht wörtlich hier.

weitern Stellen bei Nitssch (Augustin's Lehre vom Wunder) S. 45. 71. (88.) — Gegen den allgemein verbreiteten Glauben jedoch, dass der Wahnsinn von timonischen Einwirkungen herrühre, gab schon der Arzt Posidonius (nach Philostorg. h. e. VIII, c. 10) die Versicherung: Οὐχὶ δαιμόνων ἐπιθέσει τοὺς ἐνθρώπους ἐχβαχχεύεσθαι, ὑγοῶν δε τινων κακοχυμίαν τὸ πάθος ἐργάζεσθαι, μηθὲ γὰρ εἶναι παράπαν ἰσχὺν δαιμόνων, ἀνθρώπων ψύσιν ἐπηρεάζουσαν. Gleichwohl behauptete sich die populäre Ansicht auch in den meisten theologischen Systemen fort.

\* Athenas. de incarn. verbi Dei c. 48 (Opp. T. I, p. 89). Cyrill v. Jerus. ext. XIII, 36: [Ο σταυρός] σημείον πιστών καὶ φόβος δαιμόνων . . . δταν γὰρ Μεσα τὸν σταυρόν, ὑπομιμνήσκονται τοῦ ἐσταυρωμένου, φοβοῦνται τὸν συντρέτωντα τὰς κεφαλὰς τοῦ δράκοντος. Cassian coll. VIII, 19 unterscheidet die wahre Macht des Glaubens, der die Dämonen unterliegen, von der Zauberkraft, de auch Gottlose über die bösen Geister üben können, indem diese als ihr Gesinde (familiares) ihnen gehorchen. Ein anschauliches Bild von den magischen Wirkungen des Kreuzeszeichens gegen die dämonischen Einflüsse auch auf die Thierwelt giebt das Gedicht des Severus Sanctus Endelechius de mortibus boum (ed. Piper, Gött. 1835. 8., wo sich auch in der Einleitung noch mehrere hierauf bezügliche Stellen aus den Vätern finden), p. 105 ss.:

Signum, quod perhibent esse crucis Dei, Magnis qui colitur solus in urbibus, Christus, perpetui gloria numinis, Cujus filius unicus:

Hoc signum mediis frontibus additum Cunctarum pecudum certa salus fuit. Sic vero Deus hoc nomine praepotens Salvator vocitatus est.

Fugit continuo saeva lues greges,
Morbis nil licuit. Si tamen hunc Deum
Exorare velis, credere sufficit:
Votum sola fides juvat.

3. Soteriologie.

§. 134.

Die Erlösung durch Christum.

Tod Jesu.

Beschräste, de redemtione a potestate Diaboli insigni Christi beneficio (diss. inaug. 1747. 1775), in dessen opusc. acad. Jen. 1789. Baur, christliche Lehre von der Versöhnung, S. 67—178.

Eine wichtige Stellung behauptete in dieser Periode die Lehre vom Teufel in der Soteriologie, insofern die frühere Vorstellung von einem betrüglichen Tausche, den Gott mit dem Teufel getroffen habe, noch ihre Vertreter fand. So namentlich in Gregor von Nyssa<sup>1</sup>. Wenn nun auch Gregor von Nazianz in dieser Fassung die Vorstellung zurückwies<sup>2</sup>, so erhielt sie sich doch noch längere Zeit unter verschiedenen Modificationen<sup>3</sup>. Indessen gewann die Ansicht von

einer an Gott abgetragenen Schuld nach dem Vorgange des Athanasius 4 die Oberhand. Und daran knüpfte sich auch bald die weitere Vorstellung, dass durch die Hingabe des unendlich kostbaren Lebens Jesu noch mehr als das Schuldige geleistet worden sei, allerdings mehr in rednerischer Ausführung, als in streng dogmatischer Begrenzung 5. Zu einem Abschluss der Lehre kam et überhaupt noch nicht. Vielmehr finden wir neben den subjectiv gehaltenen Auffassungen auch noch die subjective Betrachtungsweise des Todes Jesu, d. h. sowohl die ethische, wonach Christi Tod als Vorbild zur Nachahmung gefasst wird 6, als die typisch-symbolische (mystische), die auf einem innern Zusammenhang der ganzen Menschheit mit Christo als dem Haupte beruht 7; wie denn überhaupt des erlösende Princip auch jetzt noch nicht in den Tod des Erlösers allein, sondern in dessen ganze gottmenschliche Erscheinung und Lebensentwicklung gesetzt 8 und die Vorstellung über das Wie der Erlösung noch frei gegeben wurde 9.

1 Gregor. Nyss. orat. cat. c. 22-26. Der Gedankenzusammenhang ist dieser: Die Menschen sind durch die Sünde in die Sklaverei des Teufels gerathen. Jesus bot sich nun dem Teufel als Kaufpreis an, um welchen er die Seeles der Uebrigen loslasse. Der schlaue Teufel ging den Tausch ein, weil ihm an dem einen hochgestellten Jesus mehr gelegen war, als an all den Uebrigen. Aber er wurde trotz dieser Schlauheit betrogen, da er Jesum nicht in seiner Gewalt behalten konnte. Schon darin, dass Jesus die Gottheit, vor der sich der Teufel wohl gefürchtet hatte, unter seiner Menschheit verbarg und so den Teufel durch den Schein des Fleisches täuschte, lag gewissermaassen ein Betrug von Seiten Gottes\*) (ἀπάτη τίς ἐστι τρόπον τινά). Allein nach dem jus talionis findet Gregor diesen Betrug erlaubt; der Teufel hatte ja zuerst die Menschen betrogen, und während sein Betrug die Absicht hatte, die Menschen zu verführen, lag dem Betruge Gottes die gute Absicht zum Grunde, die Menschen zu erlösen. (Also heiligt der Zweck die Mittel? - Uebrigens versteckt sich hinter diese dramatische Darstellung der Sache jene tiefere, auch in den spätern wunderlichen Sagen des Mittelalters witzig durchgeführte Idee, dass der Teufel bei all seiner List doch am Ende von der Weisheit Gottes überlistet werde und ihr gegenüber als der dumme Teufel erscheine.) Vgl. Ambrosius in ev. Luc. (Opp. III, col. 10, I.): Oportuit hanc fraudem Diaboli fieri, ut susciperet corpus Dominus Jesus, et corpus hoc corruptibile, corpus infirmum, ut crucifigeretur ex infirmitate. Rufin expos. p. 21: Nam sacramentum illud susceptae carnis hanc habet causam, ut divina filii Dei virtus velut hamus quidam habitu humanae carnis obtectus . . . principem mundi invitare possit ad agonem: cui ipse carnem suam velut escam tradidit, ut hamo eum divinitatis intrinsecus teneret insertum et effusione immaculati sanguinis, qui peccati maculam nescit, omnium peccata deleret, eorum duntaxat, qui eruore ejus postes fidei suae significassent. Sicuti ergo hamum esca conseptum si piscis rapiat,

<sup>\*)</sup> Die nahe Verwandtschaft dieser Annahme mit dem Doketismus, der immer wieder aufmatauchen suchte, liegt auf der Hand. S. Baur a. a. O. S. 82 f.

son solum escam cum hamo non removet, sed ipse de profundo esca aliis futures educitur: ita et is, qui habebat mortis imperium, rapuit quidem in mortem escapus Jesu, non sentiens in eo hamum divinitatis inclusum; sed ubi devoravit, issuit ipse continuo, et disruptis inferni claustris velut de profundo extractus traditur, ut esca ceteris fiat (mit Anspielung auf Schriftstellen, namentlich auf Hich: Adduces draconem in hamo et pones capistrum circa nares ejus). Leo M. seruno XXII, 3. und andere Stellen (vgl. Perthel a. a. O. S. 171 ff.). Greg. M. ia ev. L. 1. hom. 16, 2; hom. 25, 8 bei Münscher, v. Cölln I, S. 429 (vgl. Len a. a. O. S. 446 ff.) und Isidor. Hispal. sent. lib. III, dist. 19 (illusus est Disbolus morte Domini quasi avis) bei Baur S. 79.

2 Orat. XLV, p. 862 s.: "Wir waren unter der Gewalt des Argen, indem wir unter die Sünde verkauft waren und die Lust für Schlechtigkeit eintauschten. Wenn nun das Lösegeld keinem andern gegeben wird, als dem gewaltbabenden Besitzer, so frage ich, wem wurde dieses dargebracht? und um welcher Urrache willen? Etwa dem Argen (dem Satan) selbst? Pfui des tollkühnen (schmählichen?) Gedankens (ψεῦ τῆς ὕβρεως). Dann hätte ja der Räuber nicht Mos von Gott, sondern Gott selbst (in Christo) als ein Lösegeld und einen theschwänglichen Lohn empfangen für seine Tyrannei. . . . Oder dem Vater? Aber hier fragt es sich erstlich, wie so? denn er (Gott) hielt uns ja nicht in seiner Gewalt. Sodann, welchen Grund kann man angeben, dass der Vater sich am Blute des Eingebornen ergötzt haben sollte? während er nicht einmal den Isaak annahm, der ihm von seinem Vater dargebracht wurde, sondern das Opfer eines vernünftigen Wesens in das eines Widders verwandelte? Oder ist en nicht offenbar, dass der Vater das Lösegeld annahm, nicht weil er dasselbe verlangte oder bedurfte, sondern um der göttlichen Heilsordnung willen (di electronication), und weil der Mensch durch die Menschwerdung Gottes geheiligt werden musste, damit er uns, den Tyrannen mit Gewalt überwindend, befreie and durch Vermittlung des Sohnes zu sich zurückführe?" bei Ullmann S. 456 f. Uad dennoch war auch Gregor nicht abgeneigt, bei dem Kampfe, in welchem Christus den Satan überwand, einige List gelten zu lassen. "Diese bestand (wie bei Gregor von Nyssa) darin, dass Christus in menschlicher Gestalt erschien, so dass der Teufel meinte, er habe es nur mit einem gewöhnlichen Menschen zu thun, während doch die Kraft und Heiligkeit der Gottheit in ihm wohate." Orat. XXXIX, 13 p. 685. Ullmann a. a. O.

<sup>3</sup> Eine wesentliche Modification erhielt die Lehre durch Augustin (de trin. XIII), wonach der Teufel, der seine Gewalt überschritten hatte, im Kampfe überwunden wurde. Er hatte nämlich die Gewalt darin überschritten, dass er anch den sündlosen Jesus als Sklaven behandeln wollte wie die übrigen Adamssöhne, die ihm allerdings nach dem Kriegsrechte als seine Gefangenen zukamen. Nun verlor er damit auch das Recht an diese, sofern sie Angehörige Christi sind. (Justissime dimittere cogitur quem injustissime occidit.) Vgl. Baur, Versöhnungslehre S. 68 ff. Gieseler, DG. S. 352.

4 De incarn. c. 6 ss. Gott hatte den Uebertretern den Tod gedroht, und manste sonach Wort halten: Οὐκ ἀληθής γὰς ἦν ὁ θεὸς, εἰ, εἰπόντος αὐτοῦ ἀκοθνήσκειν ἡμᾶς, μὴ ἀπέθνησκεν ὁ ἄνθρωπος κτλ. Von der andern Seite aber war es auch wieder Gott nicht geziemend, dass vernünftige und seines Geistes (Logos) theilhafte Geschöpfe verloren gingen wegen des vom Teufel ihnen gespielten Betrugs. War jenes gegen die Gerechtigkeit und Wahrhaftigkeit Gottes, so dieses gegen seine Güte (οὐκ ἄξιον γὰς ἦν τῆς ἀγαθότητος τοῦ θεοῦ). (Schon die Prämissen zur spätern anselmischen Theorie!) Da nun der Logos sah, dass das Verderben der Menschen nicht anders gehoben werde

als durch den Tod, der Logos aber, der unsterbliche Sohn Gottes, nicht sterben konnte, so nahm er einen menschlichen Leib an. Er gab seine Menschheit für alle als Opfer hin und erfüllte das Gesetz durch seinen Tod. Durch seinen Tod hat er zugleich die Gewalt des Todes zerstört (ἡμάνιζε τὸν βάνατον τῷ προσφορῷ τοῦ καταλλήλου, c. 9 p. 54) u. s. w. Vgl. Möhlers Athan. I, S. 157. Baur S. 94 ff. Voigt S. 146 ff. Ueber die ähnlichen, mehr allgemein gehaltenen Vorstellungen Basilius des Gr. (homil. de gratiar. actione — hom. in Psalm. 48 u. 28 — de Spir. S. c. 15) vgl. Klose S. 65. — Ebenso Cyrill. cat. XIII, 33: Ἐκβορι ἡμεν θεοῦ δι' ἀμαρτίας, καὶ ἄρισεν ὁ θεὸς τὸν ἀμαρτάνοντα ἀποθηπακιν. ἔδει οὖν ξν ἐκ τῶν δύο γενέσθαι, ἡ ἀληθεύοντα θεὸν πάντας ἀνελεῦν ἡ φιλανθρωπευόμενον παραλῦσαι τὴν ἀπόφασιν. Δλλὰ βλέπε θεοῦ σορίαν ἐτήρησεν καὶ τῷ ἀποφάσει τὴν ἀλήθειαν, καὶ τῷ φιλανθρωπία τὴν ἐνέργειαν κτλ. Ευεεb. dem. ev. X, 1. Cyrill. Alex. de recta fide ad Regin. (Opp. T. V, P. II, p. 132); in ev. Joh. (Opp. T. IV, p. 114).

- <sup>6</sup> Cyrill. von Jerus. l. c.: Οὐ τοσυῦτον ἡμάρτομεν, ὅσον ἐδικαιοπράγησεν ὁ τὴν ψυχὴν ὑπὲρ ἡμῶν τεθεικώς. Chrysost. in ep. ad Rom. hom. X, 17: "Ωςπερ εἴ τις ὀβολοὺς δέκα ὀφείλοντά τινα εἰς ὐεσμωτήριον ἐμβάλοι, οὐκ αὐτὸν δὲ μόνον, ἀλλὰ καὶ γυναῖκα καὶ παιδία, καὶ οἰκέτας δι' αὐτόν ἐλθών δὲ ἔτερος μὰ τοὺς δέκα ὀβολοὺς καταβάλοι μόνον, ἀλλὰ μύρια χρυσοῦ τάλαντα χαρίσαιτο, καὶ εἰς βασιλικὰς εἰσαγάγοι τὸν δεσμώτην. . . . οὕτω καὶ ἐψ' ἡμῶν γέγονε πολὶξ γὰρ πλείονα ὧν ὀφείλομεν κατέβαλεν ὁ Χριστὸς, καὶ τοσούτω πλείονα, δσω πρὸς ἑανίδα μικρὰν πέλαγος ἄπειρον. Ueber ähnliche Vorstellungen Leo's des Gr., sowie über die ganze Erlösungstheorie dieses Kirchenvaters s. Griesbach, opusc. 8.96ξ.
- <sup>6</sup> Es ist bemerkenswerth, dass namentlich Augustin, von praktischem Same geleitet, diese sittliche Bedeutung des Todes Jesu (gleichsam als Gegengewicht gegen die so leicht missverständliche Heilstheorie) besonders stark heraushob: Tota itaque vita ejus disciplina morum fuit (de vera rel. c. 16). Christus ist gestorben, damit Niemand den Tod, noch die grausamsten Todesarten fürchten möge, de fide et symb. c. 6; de divers. quaest. qu. 25 (Opp. T. VI, p. 7). Die im Tod erwiesene Liebe soll uns zur Gegenliebe erwecken, de catech. rud. c. 4: Christus pro nobis mortuus est. Hoc autem ideo, quia finis praecepti et plenitudo legis charitas est, ut et nos invicem diligamus, et quemadmodum ille pro nobis animam suam posuit, sic et nos pro fratribus animam ponamus. . . . Nulla est enim major ad amorem invitatio, quam praevenire amando, et nimis durus est animus, qui dilectionem si nolebat impendere, nolit rependere. Vgl. auch die Stellen aus den Predigten, bei Bindemann II, S. 222. Aehnlich Lact inst. div. IV, 23 ss. Basil. M. de Spir. S. c. 15.
- <sup>7</sup> Sehr schön fasst Athanasius diese grossartige Idee der Stellvertretung auf, de incarn. 9. Wenn ein grosser König in eine grosse Stadt kommt und is einem ihrer Häusser seine Wohnung nimmt, so wird die ganze Stadt dadurch grosser Ehre gewürdigt; kein Feind und Räuber wagt sich an sie; sie ist behütet durch den Aufenthalt des Königs in einem Haus. So der König der Könige u. s. w. vgl. Voigt S. 152. Wieder anders gewendet findet sich derselbe Gedanke bei Gregor von Nazianz, orat. XXIV, 4 p. 439: "Er ist an das Kreuz hinaufgegangen und hat mich mit sich genommen, um meine Sünde anzuheften, und über die Schlange zu triumphiren, und das Holz zu heiligen, und die Lust zu überwinden, und den Adam wieder zum Heil zurückzuführen, und das gefallene Ebenbild wiederherzustellen." . . . Orat. XLV, 28 p. 867: "Gott wurde Mensch und starb, damit wir lebten: wir sind mit ihm gestorben, um gereinigt zu werden, mit ihm auferstanden, da wir mit ihm gestorben, mit ihm verherrlicht, da wir mit ihm auferstanden sind." Ullmans

- S. 450. Vgl. orat. XXXVI, p. 580, bei Münscher, v. Cölln I, 435 und die dort angeführten Stellen von Hilarius de trin. II, 24 und Augustin de trin. IV, 12.
- \* Vgl. die obige Stelle aus Athanasius. So setzt auch Greg. Nyss. orat. catsch. c. 27 das erlösende Moment keineswegs (wie man aus seiner obigen Deduction erwarten sollte) blos in den Tod, sondern darein, dass Jesus in allen Mementen des Lebens die Reinheit der Gesinnung bewahrt: . . . μολυνθείσης τη διμαρτία της ανθρωπίνης ζωής, (τον Χριστον) εν άρχη τε και τελευτή και τοις διά μέσου πάσιν έδει διά πάντων γενέσθαι την έχπλύνουσαν δύναμιν, χαί μή τῷ μέν τι θεραπεύσαι τῷ καθαρσίφ, τὸ δὲ περιϊδεῖν άθεράπευτον —, und ebenso stellt Augustin de vera rel. c. 26 Christum als den zweiten Adam dar, als den homo justitiae im Gegensatz gegen den homo peccati; und wie er im Zasammenhange mit Adam die Sünde und das Verderben sieht, so im lebendigen Zusammenhange mit Christo die Erlösung. Vgl. de libero arbitr. III, 10; de consensu evang. I, c. 35, wo in die Erscheinung des Gottmenschen das Wesen der Versöhnung gesetzt wird. So fasst auch Gregor d. Gr. das Erlösangswerk summarisch in Folgendes zusammen: Ad hoc Dominus apparuit in carne, ut humanam vitam admonendo excitaret, exemplo praebendo accenderet, noriendo redimeret, resurgendo repararet, moral. XXI, 6; vgl. Lau S. 435. Daher Baur S. 109 f.: "Dass der Mensch schon durch die Menschwerdung Gettes in Christus und die dadurch zum Bewusstsein gekommene Einheit des **Göttlichen und Mens**chlichen auch an sich mit Gott versöhnt sei, war der höhere allgemeinere, alles Besondere in sich begreifende Standpunkt, auf welchen sich die Kirchenlehrer jener Zeit immer wieder stellten. . . . Auf diesem Wege bildes sich eine Ansicht von der Versöhnung, welche wir . . . im Allgemeinen die mystische nennen können, da sie mehr auf einer grossartigen Totalanschauung, als auf dialektisch entwickelten Begriffen beruht."
- So zählt Gregor von Nazianz orat. XXXIII, p. 536 das Philosophiren über das Leiden Christi zu den Dingen, in welchen das Rechte zu treffen nützlich, sber auch worin zu irren gefahrlos sei, indem er es den Fragen über die Weltschöpfung, über das Wesen der Materie und der Seele, über Auferstehung, Gericht u. s. w. gleichstellt. Vgl. Baur S. 109. Euseb von Cäsarea demonstr. ev. IV, 12 begnügt sich, mehrere Motive des Todes Jesu unverbunden neben einander zu stellen: 1) um zu beweisen, dass er über Todte und Lebendige Herr sei, 2) und 3) als Erlösungs und Opfertod für die Sünde, 4) zur Zerstörung der dämonischen Macht, 5) um seinen Jüngern die Hoffnung eines zukünftigen Lebens (durch die Auferstehung) zu versinnlichen, 6) um die alten Opfer überflüssig zu machen.
- Je mehr man sich übrigens die Gründe, um derentwillen Christus habe leiden müssen, vorzuführen bemüht war, desto eher musste sich die Frage aufdrängen, ob Gott nicht auch auf
  anderm Wege die Erlösung hätte bewerkstelligen können? Augustis weist diese müssige
  Frage im Sinne eines Irenaeus zurück, de agone christiano c. 11: Sunt autem stulti, qui
  dieunt: Non poterat aliter sapientia Dei homines liberare, nisi susciperet hominem et nasceretur ex femina et a peccatoribus omnia illa pateretur? Quibus dichnus: Poterat omnino,
  sed si aliter faceret, similiter vestrae stulitiae displiceret. Dagegen bekennt Gregor d. Gr.
  offen, dass der Tod Christi nicht durchaus nothwendig war, sondern dass wir auch auf andere Weise von den Leiden hätten befroit werden können; indesen zog Gott diese Weise
  vor, um uns zugleich das grösste Belspiel der Liebe und Selbstaufopferung vor Augen zu
  stellen: Mor. XX, c. 36. Lau S. 445. Das Weitere hiertüber bei Minscher, Handb. IV, S.
  293 ff. Best S. 85. Eine mystische Erklärung aller einzelnen Passionsmomente giebt
  Rufin, expos. symb. ap. p. 22 ss.

Ueber den Umfang der Erlösung ist zu bemerken, dass Didymus von Alexandrien (in 1 Petri, bei Galland bibl. PP. T. IV, p. 325: Pacificavit enim Jesus per sanguinem erucis suae quae in coells et quae in terra sunt, omne bellum destruens et tumultum) und gewissermassen auch Greger von Nyssa (orat. catechet. c. 25), wo er von näca nries; spricht, die erigenistische Idee erneuern, wonach die Wirkungen des Todes Jeau sich über die Erde hinaus auf das ganze Universum erstreckt haben; während der letztere auch wieder be-Hagenbach, Dogmengesch. 5. Aufi.

hauptet, dass, wenn alle Menschen so heilig wie Moses, Panlus, Ezechiel, Elias und Jesaias gewesen, die Erlösung nicht nöthig geworden wäre (contra Apoliin. III, p. 263). Das gerade Gogentheil dazu bildete Aspuzita, der (zufolge seiner Theorie) alle Menschem für erlösungsbedürftig hält, aber gleichwohl den Umfang der Erlösung beschränkt, vgl. die frihern Abschnitte über Erbeilnde und Prädestination; dazu contra Julian. VI, c. 24. Dagegen erweiterte wieder Lee d. Gr. den Umfang der Erlösung, ep. 134, c. 14: Effeste sanguinis Christi pro injustis tam fuit dives ad pretium, ut, si universitas captivorum in redemptorem suum crederet, nullum diaboli vincula retinerent. Ja nach Gregor d. Gr. erstreckt sich die Erlösung auch auf die himmlischen Wesen: Mor. XXXI, c. 49. Lee. 8. 431.

Ueber den descensus ad inferos, der zuerst (359) in der 3. sirmischen Formel als kirchfiches Bekenntniss auftritt, giebt die dem Euseb von Emisa zugeschiebene Rede "de advente et annuntiatione Joannis (Baptistae) apud Inferos" eine dem Ev. Nicodemi nachgebildete dramatische Darsteilung, womit zu vgl. Epiphan. in sepuler. Christi (Opp. II, p. 270; Asyssiff Ausg. des Euseb. von Emisa p. 1 ff.). — Ob der Apollinarismus Anisas gegeben habe zur Aufnahme der Lehre in das apostol. Symbolum? sowie über das Verhältniss des enstem zur Lehre selbst, s. Neander, KG. II, S. 923. und besonders DG. S. 338. Merkwürdig ist auch die Acusserung Leo's d. Gr. serm. LXXI (bei Perthel S. 153 Anm.): dass um der Jünger willen die Dauer des Zwischenzustaules so sehr als möglich abgekürzt worden, so dass sein Tod eher einem Schlafe (sopor) als dem Tode geglichen habe.

Was die subjective Aneignung des Verdienstes betrifft, so hängt diese mit dem Bisherigen usd mit den anthropolog. Bestimmungen (§. 107—114) zusammen. Vgl. Münscher, Handb. IV, S. 295, 319. So viel ist gewiss, dass die Wohlthat der Erlösung hauptsächlich auf die Folgen der Erbsünde bezogen wurde, und dass sie daher im vollsten Maasse dem Getanften zu gute kam. Wie weit aber auch die nach der Taufe begangenen Sünden in dem Tode Jesu ihre Sühnung finden oder sie anderswoher empfangen müssen, darüber herrseht noch keine befriedigende Ansicht. Vgl. Lau, Gregor d. Gr. S. 430. 458.

Endlich findet sich, was das ganze Werk Christi betrifft, bereits das dreifsche Amt des Prophetes, Königs und koken Priesters, wenn auch noch nicht dogmatisch verarbeitet, so dech angedeutet und mit dem Namen des Gesalbten in Verbindung gebracht bei Euseb. hist erel. I, 3 (Heinichen p. 30).

#### 4. Kirche und Sacramente.

§. 135.

## Die Kirche.

Auf die Feststellung des Begriffs von der Kirche wirkte zweierlei: 1) die äusscre Geschichte der Kirche selbst, ihr Sieg über das Heidenthum und ihr Aufblühen unter dem Schutze des Staates, 2) der Sieg des Augustinismus über die nach verschiedenen Seiten hin die Katholicität der Kirche gefährdenden Lehren der Pelagianer 1, Manichäer 2 und Donatisten 3. Dem puritanisch-separatistischen System der Letztern, welche, ähnlich den Novatianern der vorigen Periode, die Kirche nur aus Heiligen wollten bestehen lassen, stellte nämlich Augustin, nach dem Vorgang des Optatus von Mileve 4, das System des Katholicismus entgegen, wonach die Kirche besteht in der Gesammtheit der Getauften, ohne dass ihre (ideale) Heiligkeit durch die mit ihr äusserlich verbundenen unreinen Elemente getrübt würde 5. Diesem Katholicismus drückten dann die römischen Bischöfe noch den Stempel der päpstlichen Hierarchie auf, indem sie bereits den Primat Petri für sich in Anspruch nahmen 6. So verschieden aber auch die Meinungen über das Wo und Wie der wahren Kirche waren, so allgemein wurde der schon früher ausgebildete Glaube festgehalten und durchgeführt. dass ausser der Kirche niemand selig werde?.

- Der Pelagianismus war insofern unkirchlich, als er in seiner abstracten Verständlichkeit nur das Individuum achtete und den geheimnissvollen Zusammenhang des Einzelnen mit der Gesammtheit übersah. Ebenso führten seine strengen sittlichen Forderungen von selbst auf Puritanismus, wie ihm auch die Synode von Diospolis im J. 415 vorwarf, dass er gesagt habe, ecclesiam hic esse sine macula et ruga, August. de gestis Pelagii c. 12. Schon früher hatten einige Christen in Sicilien, die überhaupt mit den Pelagianern übereinstimmten, behauptet: Ecclesiam hanc esse, quae nunc frequentatur populis, et sine peccesto esse posse, August. ep. CLVI.
- <sup>2</sup> Durch die Scheidung der Electi von den Uebrigen (Auditores) huldigten die Manichäer dem Grundsatze einer ecclesiola in ecclesia, und überdies stand die grössere manichäische Kirche selbst wieder dualistisch der hylischen Masse als die eine auserwählte Lichtwelt gegenüber. "Was die manichäische Kirche im Verhältniss zur Welt ist, ist dann wieder der engere Kreis der Electi im Verhältniss zu dem weitern Vereine der Auditores, und was in diesem noch vielfack sich theilt und aus einander geht, concentrirt sich in jenem erst zum inkaltsreichen Einheitspunkt." Baur, manich. Rel.-Syst. S. 282.
- \* Ueber die äussere Geschichte der Donatisten vgl. die KG. Quellen: Optatus Milevitanus (um 368) de schismate Donatistarum, nebst monumenta vett. ad Donatist. hist. pertinentia ed. L. E. du Pin, Par. 1700 ss. (Opp. August. T. IX). Valesius de schism. Donat. im Anhang zum Euseb. Norisius (herausg. von den Gebrüdern Ballerini), Venet. 1729. IV. fol. Walch, Ketzergesch. Bd. IV. Ueber die Ableitung des Namens (ob von Donatus a casis nigris oder von Donat. M.?) s. Neander, KG. II, 1 S. 407. Die streitige Frage, ob der von einem Traditor geweihte Caecilian das Bischofsamt bekleiden könne, und die Gegenwahl des Majorinus führten auf die weitere dogmatische Erörterung über die Reinheit der Kirche. Nach ihnen soll die Kirche eine reine sein (sine macula et ruga). Sie muss daher alle unwürdigen Glieder schonungslos ausstossen (1 Cor. 5 und besonders alttestamentliche Stellen). Wenn die Gegner der Donatisten sich auf das Gleichniss vom Unkraut und Weizen beriefen (Matth. 13), so deuteten sic solches (nach Christi eigner Auslegung) auf die Welt, nicht auf die Kirche. Augustin aber meinte, mundum ipsum appellatum esse pro ecclesiae nomine. Vgl. F. Ribbeck, Donatus und Augustinus, oder der erste entscheidende Kampf zwischen Separatismus und Kirche, El-
- <sup>4</sup> Ueber die Meinungen des Optatus (im 2. Buche der Schrift: de schismate Donatistarum) s. Rothe, Anfänge der christl. Kirche S. 677 ff. Opt. hat die Ansichten Cyprians weiter ausgebildet. Die Kirche ist Eine. Sie hat 5 ornamenta oder dotes: 1) Cathedra (die Einheit des Episcopats in der Cathedra Petri), 2) Angelus (der Bischof selbst), 3) Spiritus S., 4) Fons (die Taufe), 5) Sigillum i. e. Symbolum catholicum (nach Hohelied 4, 12). Von diesen dotes unterscheiden sich wieder die sancta membra ac viscera der Kirche, die ihm noch wesentlicher erscheinen als die dotes. Sie bestehen nämlich in den sacramentis et nominibus Trinitatis.
- 3 Augustin hat dem Gegenstande eine eigne Schrift gewidmet: de unitate ecclesiae. Vgl. contra ep. Parmeniani und de baptismo. Auch er geht so gut als die Donatisten von der Reinheit der Kirche aus und fordert strenge Kirchenzucht, aber doch soll dadurch die Kirche nicht entvölkert werden. An dem Hause Gottes giebt es Bestandtheile, die nicht das Haus selbst ausmachen; an dem Körper erscheinen kranke Glieder, die man nicht sogleich abhaut, ob-

wohl das Krankhafte an ihnen nicht zum Körper mitgehört, so wenig als die Spreu, die am Weizen ist, zum Weizen. Augustin unterscheidet daher corpus Domini verum von dem permixtum s. simulatum (de doctr. christ. III, 32), was mit seiner negativen Ansicht vom Bösen zusammenhängt. Multi sunt in sacramentorum communione cum ecclesia et tamen jam non sunt in ecclesia (de unit. eccles. 74)\*). Vgl. Schmidt, Augustins Lehre von der Kirche (Jahrbb. für deutsche Theol. 1861). Eine mittlere Ansicht hatte der Grammatiker Tichonius, der ein corpus Domini bipartitum annimmt, wovon der eine Theil die wahren, der andere die Scheinchristen umfasst, s. Neander a. a. O. S. 445. Ribbeck S. 198 ff. Die Nothwendigkeit des äussern Zusammenhangs mit der Kirche spricht übrigens Augustin in derselben Weise aus, wie vor ihm Tertullian und Cyprian, de unit. eccles. c. 49: Habere caput Christum nemo poterit, nisi qui in ejus corpore fuerit, quod est ecclesia. Ep. XLI, §. 5: Quisquis ab hac catholica ecclesia fuerit separatus, quantumlibet laudabiliter se vivere existimet, hoc solo scelere, quod a Christi unitate disjunctus est, non habebit vitam, sed Dei ira manebit super eum. — Ebenso betrachtet es Gregor d. Gr., s. Lau S. 470.

<sup>6</sup> Leo M. sermo I in natale Apostolorum Petri et Pauli: Ut inenarrabilis gratiae per totum mundum diffunderetur effectus, Romanum regnum divina providentia praeparavit etc. Vgl. sermo II (al. IV, 3): Transivit quidem in Apostolos alios vis illius potestatis, sed non frustra uni commendatur, quod omnibus intimetur. Petro enim singulariter hoc creditur, qui cunctis ecclesias rectoribus proponitur. Manet ergo Petri privilegium, ubicunque ex ipsius fartur aequitate judicium: nec nimia est vel severitas vel remissio, ubi nihil solutum, nisi quod Petrus aut ligaverit aut solverit. S. zu der Stelle Perthel a. a. O. S. 237 Anm. 4 und die dort weiter angeführten Stellen.

<sup>7</sup> Vgl. §. 71. Auch der sonst nicht rein kirchliche Lactans behauptet dasselbe: inst. div. III, 30. — IV, 14 ab init.: Haec est domus fidelis, hoc immortale templum, in quo si quis non sacrificaverit, immortalitatis praemium non habebit. Von Hieronymus, dem getreuen Sohn der Kirche, wird man nichts Anderes erwarten, als eine Unterwürfigkeit unter dieselbe. Einzelner Beweisstellen bedarf es kaum, seine ganze Theologie ist Zeuge dieser Gesinnung; doch s. Zöckler S. 437 ff. Dagegen verlangt der von Hieronymus verketzerte Rufin noch keine fides in ecclesiam, und unterscheidet damit den Glauben an die Kirche aufs Deutlichste von dem Glauben an Gott und Christus, expos. fid. 26 s. Gregor d. Gr. betrachtet die Kirche als das Kleid Christi, sowie die einzelnen Seelen wiederum das Kleid der Kirche sind, mor. XX, c. 9. Sie ist die civitas Domini, quae regnatura in coelo adhuc laborat in terra, Ezech. lib. II, hom. 1, vgl. Lau S. 468 ff. — Die Ketzer betrachtete man ausser der Kirche, nicht aber ausserhalb des Christenthums; man beschuldigte sie nicht der gänslichen Apistie, sondern der Kakopistie. Dem Augustin heissen sie quoquomodo Christiani, de civ. Dei XVIII, c. 51. Vgl. Marheineke in Daubs Studien a. a. O. S. 186. Weit leidenschaftlicher bezeichnet Hieronymus die Versammlungen der Ketzer als Synagogen des Satans (Ep. 123); ihre Gemeinschaft ist zu fliehen, gleich der der Vipern und Scorpionen (Ep. 130). Er selbst giebt sich das Zeugniss (Prolog. Dial. adv. Pelagium): Haereticis nunquam peperci, et omni

<sup>\*)</sup> In den beiden wunderbaren Fischzügen, wovon der eine sor, der andere sach der Aufetstehung Christi stattfand (Luc. 5 u. Joh. 21), sieht Augustin die Vorbilder der diesseitigen und der jenseltigen Kirche, Sermo 248—252 (Opp. T. V). Vgl. Bindenann II, S. 187 ff.

studio egi, ut hostes ecclesiae mei quoque hostes fierent; daher auch sein Grundsats in Betreff der Ketzerverfolgung: Non est crudelitas pro Deo pietas \*).

# §. 136.

#### Die Sacramente.

6. L. Hahn, die Lehre von den Sacramenten in ihrer geschichtlichen Entwicklung innerhalb der abendländischen Kirche bis sum Concil von Trient, Berlin 1864.

Die Organe, durch welche die Kirche auf die Einzelnen wirkt, durch welche sie die in ihr wohnende Fülle göttlichen Lebens in die Glieder überleitet, sind die heiligen Sacramente, deren Begriff in dieser Periode genauer bestimmt und begrenzt ward. In ihnen erblickt Augustin die geheimnissvolle Verbindung des (übersinnlichen) Wortes und des der Sinnenwelt entlehnten Elementes 1, ohne dass er über die Zahl der Sacramente schon etwas Bestimmtes lehrte 2. Pseudo-Dionys aus dem 6. Jahrhundert kennt bereits sechs kirchliche Mysterien 3; doch heben sich auch in dieser Periode Taufe und Abendmahl mit Prägnanz heraus 4.

- August. serm. 272 (Opp. T. V, p. 770): Dicuntur Sacramenta, quia in eis aliud videtur, aliud intelligitur. Quod videtur, speciem habet corporalem; quod intelligitur, fructum habet spiritalem; daher die der augustinischen Schule angehörige Definition (in ev. Joh. tract. 31, c. 15, und de cataclysmo): Accedit verbum ad elementum et fit sacramentum. Die Gnade wirkt durch die Sacramente, aber ist nicht nothwendig an sie gebunden (vgl. in Levit. lib. III, quaestio 84).
- <sup>2</sup> Nicht nur die Ehe ("sacramentum nuptiarum", de nupt. et concupiscentia L 11) und die Priesterweihe ("sacramentum daudi baptismum" de baptismo ad Donatistas I, 2 u. contra ep. Parmen. II, 30), sondern gelegentlich auch andere belige Handlungen rechnete Augustin zu den Sacramenten (wenigstens in einem weitern Sinne), insofern ihm sacramentum s. v. a. omne mysticum sacranque signum hiess. So de peccato orig. c. 40 den Exorcismus, die Exsuffistio und die Renuntiatio diaboli bei der Taufe. Ja selbst die alttestamentlichen Gebräuche: circumcisio carnis, sabbatum temporale, neomeniac, sacrificia stque omnes hujusmodi innumerae observationes heissen ihm Sacramente, expos. epist. ad Galat. c. 3, 19 (Opp. III, P. II, p. 692). Vgl. Wiggers, August. und Pelag. Bd. I, S. 9 Anm. Indessen mochte allerdings der constantere Anschluss an die Vierzahl zu seinen sonstigen aristotelischen Kategorien passen (c. ep. Parm. II, c. 13). Neander, KG. II, 3 S. 1382 f. Auch Leo d. Gr. gebraucht das Wort sacramentum für verschiedene sehr heterogene Dinge, vgl. Perthel 8. 219 Anm. Ebenso bedient sich Gregor d. Gr. des Wortes bald in einem weitern, bald in einem engern Sinne, vgl. Lau S. 480\*).

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup>) Dass indessen Hieronymus auch bei solchen und ähnlichen Aussprüchen an die *geistlichen* Waffen dachte, und nicht an blutige Verfolgungsmaassregeln, sucht *Zöckler* (gegen Gieseler) zu erweisen. S. 438.

<sup>3)</sup> Indem schon frühe mit der Taufe die Handauflegung und die Salbung verbunden war, so komten sieh diese leicht von der Taufhandlung selbst loelösen und als besondere sacramentliche Handlungen darstellen. So hat der römische Bischof Melchiades († 314) in seinen der Salbung verbunden war, so komten siehe Handlungen darstellen.

- 3 De hier. eccles. c. 2—7: 1) Taufe (μ. φωτίσματος), 2) Abendmahl (μ. συνάξεως, είτ' οὐν χοινωνίας), 3) die Salbung (Firmelung? μ. τελετῆς μύφου), 4) die Priesterweihe (μ. τῶν ἱερατιχῶν τελειώσεων), 5) das Mönchsthum (μ. μοναχιχῆς τελειώσεως), das später nicht mehr als Sacrament zählte, 6) die Gebräuche bei den Verstorbenen (μ. ἐπὶ τῶν ἱερῶς χεκοιμημένων zwar nicht dasselbe mit der unctio extrema, da die Oelung nicht am Sterbenden, sondern an der Leiche vollzogen wird, aber doch ein Analogon dazu). Die Ehe dagegen, die Augustin als Sacrament aufführt, fehlt hier.
- 4 So noch bei Augustin, sermo 218, 14: Quod latus lancea percussum in terram sanguinem et aquam manavit, procul dubio sacramenta sunt, quibus formatur ecclesia (de symb. ad catech. c. 6), und bei Chrysostom. in Joh. hom. 85 (Opp. T. VIII, p. 545), der auf dasselbe Ereigniss dasselbe Gewicht legt. Ueber das Verhältniss der neutestamentl. Sacramente zu den alttestamentl. s. August. de vera rel. c. 17.

# **§. 137.**

### Taufe.

Die in der vorigen Periode ausgebildeten Vorstellungen von der hohen Bedeutung und den Wirkungen der Taufe wurden auch in dieser, namentlich von Basilius d. Gr. und den beiden Gregores rhetorisch ausgeführt 1 und von Augustin noch schärfer dogmatisch bestimmt<sup>2</sup>, wobei auch (ausser der Wassertaufe) die Blut- und Thränentaufe ihre Bedeutung behielt3. Die Kindertaufe ward auch von griechischen Lehrern eifrig vertheidigt 4, von Augustin jedoch (im Gegensatz gegen die Pelagianer) in eine innigere Verbindung mit der Erbsünde gebracht, und diese mit aus jener erhärtet. Den ungetauften Kindern wurde die Seligkeit abgesprochen 6. Ueber die Ketzertaufe urtheilten noch Athanasius, Basilius d. Gr. und Gregor von Nazianz im Sinne Cyprians, obgleich Letzterer die Gültigkeit der Taufe nicht von der Würdigkeit des Taufenden abhängig machte 7, während durch Augustin die römische Weise, wenn auch unter gewissen Restrictionen, den Sieg erhielt 8. Die Donatisten beharrten auf der Wiedertaufe 9. Die Taufe der Manichäer war eine von der katholischen völlig verschiedene Lustration 16, und unter den strengen Arianern unterschieden sich die Eunomianer darin von der orthodoxen Kirche, dass sie nicht auf den Namen der Trinität, sondern nur auf den Tod Christi tauften 11.

<sup>1</sup> Alle drei haben der Taufe eigne Reden gewidmet: Basil. M. de baptime (Opp. T. II, p. 117); Greg. Naz. or. 40; Greg. Nyss. de bapt. Christi (Opp. T.

nem Brief an die spanischen Bischöfe (Decret Gratiani P. III. de consecratione dist. V. c. 2 u. 3) die Handauflegung als das Sacrament bezeichnet, durch welches der bei der Tanfe mitgetheilte h. Golst son Neuem und zwar in erhöhtem Maasse gegeben werde. (Sacrament der Confirmation.) Auch erhielt in einigen Gegenden der Kirche (der nordafrikanischen, mailändischen, gallicanischen) die Fusswaschung sacramentliches Ansehen, vgl. Hahs a. a. 0. S. 59 und die dort angeführte Stelle aus Ambrosius, de sacramentis lib. III.

III, p. 371). Gregor von Nazianz bezeichnet die christliche Taufe, die er von der Taufe Mosis und Johannis genau unterscheidet, mit den verschiedensten Namen: τὸ φώτισμα λαμπρότης έστὶ ψυχῶν, βίου μετάθεσις, ἐπερώτημα τῆς εἰς **θεὸν συνειδήσεως** (1 Petr. 3, 21)· τὸ φώτισμα βοήθεια τῆς ἀσθενείας τῆς ἡμετέρας· **τὸ q ώτισμα σαρκὸς ἀπόθεσις, πνεύματος ἀκολούθησις, λόγου κοινωνία, πλάσμα**τος ἐπανόρθωσις, παταπλύσμὸς ἀμαρτίας, φωτὸς μετουσία, σπότων πατάλυσις: τὸ φώτισμα όχημα πρός θεόν, συνεκθημία Χριστού, ξρεισμα πίστεως, νού τε**λείωτις, πλεῖς σύρανῶν β**ασιλείας, ζωῆς ἄμειψις, δουλείας ἀναίρεσις, δεσμών **Επίνεις, συνθέσεως μεταποίησις** το φώτισμα, τί δεί πλείω παταριθμείν; των του θεού δώρων το κάλλιστον και μεγαλοπρεπέστατον· ωσπερ άγια άγίων καleitas τινα . . . . ουτω και αυτό παντός άλλων των πας' ήμιν φωτισμών δν **ἀγιώτερον· παλείται δὲ ὥ**σπερ Χριστὸς, ὁ τούτου **δοτὴρ, πολλοῖς παὶ δια**ψόροις ἐ**νόμασιν, ούτω δ**ὲ καὶ τὸ δώρημα κτλ., wo denn auch die frühern Namen λοῦ-1909, suppayes u. s. w. wiederholt werden. "Der resentliche Gedanke, der diever ganzen reichen Namengebung zu Grunde liegt, ist der: dass alle Wohlthaten des Christenthums in der Taufe gleichsam in Einen Punkt concentrirt, in Einen Moment zusammengefasst mitgetheilt wurden, wobei jedoch die Beschrünkung wicht zu vergessen ist, dass die Taufe nur insofern alle diese Namen trägt, als der Täusling die rechte, beim Eintritt in das von Christus gestiftete Gottesreich erforderliche Gezinnung mitbringt" Ullmann S. 461, wo auch die weiter hierher gehörigen Stellen. Gregor unterscheidet ferner (um die Nothwendigkeit der Tause su beweisen) eine dreifache Geburt des Menschen (orat. 40, 2 ab init.): die körperliche (τὴν ἐκ σωμάτων), die durch die Taufe, und die durch die Auferstehung. Unter diesen ist die erste nächtlich, sklavisch und mit Begierden verbunden (νυκτερινή τέ έστι καὶ δούλη καὶ έμπαθής), die zweite tageshell, frei, von Begierden erlösend, zum himmlischen Leben erhebend (ἡ δὲ ἡμερινὴ ταλ ελευθέρα και λυτική παθών, παν το αυτό γενέσεως κάλυμμα περιτέμνουσα, τω πρός την άνω ζωήν έπανάγουσα). — Ueber Basilius d. Gr. vgl. Klose S. 67 ff.; über Gregor von Nyssa Rupp S. 232 ff. Vgl. auch Cyrill von Jerus. cat. XVII, c. 37, wo der Taufe nicht nur (negativ) Sündenvergebung, sondern auch (positiv) Erhöhung der Lebenskräfte ins Wunderbare zugeschrieben wird: cat. III, 3; XIX. XX. Doch wie wenig auch nach ihm das blosse Wasser vermage, s. Catech. III, 4. Cyrill von Alexandr. comm. in Joh. (Opp. T. IV, p. 147).

<sup>2</sup> August. ep. 95, 2: Aqua exhibens forinsecus sacramentum gratiae et spiritus operans intrinsecus beneficium gratiae, solvens vinculum culpae, reconcilians bonum naturae, regenerans hominem in uno Christo, ex uno Adam generatum. Die concupiscentia bleibt indessen auch in den Getauften zurück, obwohl ihre Schuld vergeben ist, de nupt. et concup. I, 18 (c. 25). — Kein Ungetaufter kann selig werden. Wollte man sich auf das Beispiel des Schächers berufen, der, obwohl nicht getauft, doch von Christo ins Paradies sei aufgenommen worden, so habe bei ihm wahrscheinlich die Bluttaufe die Wassertaufe ersetzt; auch könne er ja mit dem Wasser getauft worden sein, das aus Jesu Seite floss (!), wenn man nicht annehmen wolle, dass er vielleicht schon vorher getauft worden sei, de anima et ejus origine I, 11 (c. 9); II, 14 (c. 10); 16 (c. 12). Nach Leo d. Gr. vertritt das mit dem heil. Geist erfüllte Taufwasser für den Wiedergebornen den mit demselben Geiste erfüllten Schooss der Jungfrau, aus dem der unsündliche Erlöser hervorging, sermo 24, 3; 25, 5 (bei Griesbach p. 153). Vgl. Perthel S. 213 ff.

So zählt Gregor von Nazianz zu den drei Taufen (Mosis, Johannis und Christi) noch die vierte: die durch das Märtyrerthum und durch Blut, wodurch auch Christus getauft wurde, und welche um so viel herrlicher ist als die andern Arten, je weniger sie wieder durch Sünden befleckt wird. Ja (setzt er hinzu), ich weiss noch eine fünfte: die durch Thränen (τὸ τῶν δακρύων), aber sie ist noch schwerer, weil man jede Nacht sein Lager mit Thränen benetzen muss, orat. XXXIX, 17 p. 688. Aber . . ., wie viel Thränen müssen wir darbringen, bis sie der Fluth des Taufbades gleichkommen!" orat. LX, 9 p. 696. Ullmann S. 459. 465. 480.

- 4 Gregor von Nazianz eifert im Allgemeinen in der angeführten 40. Rede gegen das Verschieben der Taufe, das theils in der Ehrerbietung gegen das Sacrament, theils aber auch in unsittlichen und verkehrten Richtungen, oder in lächerlichen Vorurtheilen seinen Grund hatte\*). Vgl. Ullmann S. 466 ff. Rücksichtlich der Kindertaufe erklärte er sich (ebend. p. 713): "es sei beseer, dass diese ohne Bewusstsein geheiligt werden, als dass sie unversiegelt und ungeweiht abscheiden" (η απελθείν ασφράγιστα καλ ατέλεστα). Zum Beweis dafür dient die Beschneidung nach 8 Tagen, welche ein Vorbild der Taufe ist (vgl. die Ansicht des Fidus §. 72); ebenso das Bestreichen der Thürpfosten u. s. w. Gleichwohl meint Gregor, dass man bei gesunden Kindern das dritte Jahr abwarten könne, oder etwas darüber oder darunter, weil sie dann auch etwas von den Worten (μυστικόν τι) vernehmen oder aussprechen können, wenn sie es auch nicht vollkommen verständen, sondern es ihnen blos eingeprägt werde (τυπούμενα); doch urtheilte er mild in Beziehung auf die vor der Taufe gestorbenen Kinder, weil er wohl unterschied zwischen absichtlichen und unabsichtlichem Aufschub. Gleichwohl erkannte er jenen Kindern nicht die volle Seligkeit zu. Vgl. Ullmann a. a. O.
- 5 Dass Gregor die Taufe noch nicht in die innige Verbindung mit der Erbsünde brachte, wie Augustin, beweist der Ausspruch (orat. 40, bei Ullmans S. 476), dass die von den Kindern aus Unwissenheit begangenen Sünden ihnen des zarten Alters wegen noch nicht zugerechnet werden könnten. Vgl. Chrysostomus nach Julians Citat bei Neander, KG. II, 3 S. 1385: Hac de causs etiam infantes baptizamus, cum non sint coinquinati peccato, ut eis addatur sanctitas, justitia, adoptio, haereditas, fraternitas Christi, ut ejus membra sint. - und die Meinungen des Theodor von Mopsvheste ebend.\*\*). Augustin hatte an den Pelagianern nicht sowohl Gegner der Kindertaufe, als vielmehr nur das an ihnen zu bekämpfen, dass sie aus diesem Gebrauche nicht dieselben Consequenzen zogen, wie er (non ideo baptizari parvulos, ut remissionem accipiant peccatorum, sed ut sanctificentur in Christo, de pecc. mer. et remiss. Indessen gaben auch die Pelagianer zu, dass die Taufe geschehe in remissionem peccatorum, verstanden aber darunter die Vergebung der künftig zu begehenden Sünden. Sprach doch sogar Julian das Anathem über die welche die Kindertaufe nicht als nothwendig anerkennen wollten, opus imp. contra Jul. III, 149. "Wenn gleich es den Pelagianern nach den Principien ihres Systems nahe liegen konnte, der Taufe, als äusserlicher Handlung, eine blos symbolische Bedeutung zuzuschreiben, so konnten sie doch in dieser, wie in

<sup>\*)</sup> Vgl. u. a. August. confess. I, c. 11. Auch Gregor von Nyssa bestritt den Aufschub in einer besondern Rede nede rede partieurs ele vi fantieurs (Opp. T. II, p. 215), und desgisiehen (Arysostomus. Vgl. Neander, Chrys. I, S. 6 u. 74—77. A. F. Büsching, de prograsifications baptismi apud veteres ejusque causis. Halae 1747. 4.

<sup>\*\*)</sup> Neander führt die Differenz zwischen der orientalischen und occidentalischen Kirche rücksichtlich der Taufe zurück auf die verschiedene Auffassung der Erlösung in beiden Kirchen: dort mehr die positive, hier mehr die negative Seite.

vieler anderer Hinsicht, nicht dazu kommen, sich frei von der kirchlichen Ueberlieferung ihrer Zeit zu entwickeln, sondern sie suchten das in derselben Gegebene zo gut sie konnten, mit ihren auf einem ganz andern Wege entstandenen Principien zu vereinigen." Neander, KG. II, S. 1389.

• Rücksichtlich der vor der Taufe gestorbenen Kinder äusserte sich Pelasins behutsam (quo non eant, scio; quo eant, nescio). Ambros. de Abrah. II, 11 hatte indessen schon gelehrt: Nemo ascendit in regnum coclorum, nisi per sacramentum baptismatis. . . . Nisi enim quis renatus fuerit ex aqua et spiritu cando, non potest introire in regnun Dei. Utique nullum excipit, non infantem, non aliqua praeventum necessitate. Habeant tamen illam opertam poesarum immunitatem, nescio an habeant regni honorem. Vgl. Wiggers I, S. 422. Was den Augustin betrifft, so hatte er darüber erst mildere Ansichten gehabt (de libero arb. III, c. 23), in der Folge aber trieb ihn die Consequenz sa härtern Aeusserungen. Sein Gedankenzusammenhang ist der: Jeder Mensch wird in Sünden geboren, und hat sonach Vergebung nöthig. Diese erlangt er in der Taufe: Kinder werden durch sie von der Erbsünde, später Getaufte anch von den bisher begangenen wirklichen Sünden befreit (enchirid. ad Laurent. 43). Da die Taufe nun die einzige und nothwendige Bedingung zur Seligheit ist (vgl. Note 2), so müssen nichtgetaufte Kinder verdammt sein (was mit der Prädestination zusammenstimmte). Indessen war auch Augustin geneigt, diese Verdammung als mitissima und tolerabilior zu fassen (ep. 186, 27 [c. 8]; de pecc. mer. I, 28 [c. 20]), ob er gleich die von der Synode zu Karthago 419 (Canon II) verdammte Lehre von einem Mittelzustand, in welchem sich die ungetauften Kinder befänden, nicht annehmen konnte, s. sermo 249: Hoc novum in ecclesia, prius inauditum est, esse salutem aeternam praeter regnum Dei. Im Uebrigen nahm, was die getauften Kinder betrifft, Augustin (seiner idealistischen Lehre von der Kirche gemäss) und mit ihm die katholische Kirche überhaupt an, diese selbst vertrete (in den Pathen) die Stelle des Glaubens der Kirche. Ep. 98 ad Bonifac. c. 10: Parvulum, etsi nondum fides illa, quae in credentium voluntate consistit, jam tamen ipsius fidei sacramentum fidelem facit. Nam sicut credere respondetur, ita etiam fidelis vocatur, non rem ipsa mente annendo, sed ipsius rei sacramentum percipiendo. . . . Parvulus, etiamsi fidem rendam habeat in cogitatione, non ei tamen obicem contrariae cogitationis opponit, unde sacramentum ejus salubriter percipit. Also ein passiver Glaube? "Seine Anschauungsweise war also ungefähr diese, dass, wie das Kind, ehe sein leibliches, selbständiges Dasein sich ausbildet, von den natürlichen Lebens**bräften der le**iblichen Mutter getragen werde, so werde es vor der selbständigen geistlichen Entwicklung zu eignem Bewusstsein in geistlicher Hinsicht getragen von den höhern Lebenskräften jener geistlichen Mutter, der Kirche; eine Idee, welche, ven die sichtbare Kirche ihrem Idcal entspräche . . . eine gewisse Wahrheit haben würde" Neantler, KG. II, S. 1394.

7 Nach Athanasius (contra Ar. 2, 42) muss sowohl der Taufende, als der Tänfling den rechten Glauben besitzen, damit die Taufe gültig sei. Weil die Taufe auf die Dreieinigkeit geschieht, so ist auch die Taufe eines solchen mangelhaft, ja nichtig, der etwas aus der Dreieinigkeit hinwegnimmt und also blos auf den Namen des Vaters oder des Sohnes tauft. In gleichem Sinne erklärte Basilius ep. can. I. die Taufe der Ketzer für nichtig, wenn sie von der Taufformel abweicht, oder auch nur ihr einen andern Sinn unterlegt; deshalb verwarf er die Taufe der Montanisten, weil sie unter dem Paraklet den Montan verständen. Die Schismatiker dagegen war er geneigt ohne Taufe aufzunehmen, und ertheilte im Allgemeinen (hierin milder als Cyprian) den

Rath, sich nach der Sitte der einzelnen Kirchen zu richten. — Gregor von Nazianz verwarf die von notorischen Häretikern ausgegangene Taufe (τῶν προσήλως καιεγνωσμένων). Im Uebrigen machte er ihre Wirkung weder von der äussern kirchlichen, noch von der innern sittlichen Würdigkeit (ἀξιοπιστία) des Taufenden abhängig. (Bild von zwei Ringen, einem goldenen und einem von Erz, aber mit demselben königlichen Gepräge, orat. 40, bei Ullmann S. 473—475.)

- <sup>6</sup> De baptismo contra Donatistas lib. VII (in Opp. Ben. T. IX), wo besonders die Art merkwürdig ist, wie er Cyprian, von dem er abgeht, zu rechtfertigen sucht; s. die Stellen bei Münscher, v. Cölln S. 477. Es wurde indessen die Restriction gemacht, dass die ausser der katholischen Kirche erhaltene Taufe zwar rechtskräftig sei, aber statt dem Getauften zum Heil zu gereichen, seine Schuld vermehre, wenn dieser nicht später in die kathol. Kirche eintrete. Damit wurde dann freilich "die von der einen Seite in den Schatten gestellte Ausschliesslichkeit der kathol. Kirche nach einer andern Seite hin vollende auf die äusserste Spitze getrieben" Rothe a. a. O. S. 695. Auch legte man den Uebergetretenen die Hand auf zum Zeichen der Weihe. Dies verlangt Leo d. Gr. ep. 159, 7; 166, 2; 167, 18 (Griesbach p. 155).
- 9 So behauptete der Donatist Petilianus, wer die Taufe von einem Unglänbigen empfange, empfange nicht den Glauben, sondern die Schuld. Ihm bekämpfte Augustin (contra epist. Parmeniani), vgl. Neander, DG. S. 419. Schon das Concil. Arel. 314 can. 8 verwarf die donatistische Lehre. Optat. Mil. de schism. Donat. V, c. 3: Quid vobis (Donatistis) visum est, non post nos, sed post Trinitatem baptisma geminare? Cujus de sacramento non leve certamen innatum est, et dubitatur, an post Trinitatem in eadem Trinitate hoe iterum liceat facere. Vos dicitis: Licet; nos dicimus: Non licet. Inter Licet vestrem et Non licet nostrum natant et remigant animae populorum.
- <sup>10</sup> Ueber das noch "wenig Sichere" der manichäischen Taufe s. Bour, manich. Religionssystem S. 273.
- 11 Socrat. V, 24 wirft den Eunomianern vor: . . . τὸ βάπτισμα παρεχάρα-ξαν· οὐ γὰρ εἰς τριάδα, ἀλλ' εἰς τὸν τοῦ Χριστοῦ βαπτίζουσι δάνατον. Wahrscheinlich vermieden sie die gewöhnliche Formel, deren sich Eunomius sonst wieder als Beweis bedient, dass der Geist der dritte sei, um einen bei den Ungelehrten möglichen Missverstand im orthodoxen Sinne zu verhüten. Vgl. Klose, Eunom. S. 32. Rudelbach, über die Sacramentsworte S. 25. Auch sollen nach Sozom. VI, 26 die Eunomianer alle die, welche zu ihrer Partei übertraten, von neuem getauft haben. Endlich war Eunomius (aus anti-trinitarischen Gründen) gegen das dreimalige Eintauchen bei der Taufe, s. Höfling a. a. O. I. S. 55.

# §. 138.

#### Abendmahl.

Markeineks (vgl. §. 73) p. 32-65. K. Meyer S. 18-38. Ebrard (vgl. §. 73) S. 278 ff. Makais a. a. O. Rückert S. 350 ff. 403 ff. Steitz (Jahrbücher für deutsche Theol. X, 3).

Entsprechend der geheimnissvollen Verbindung der beiden Naturen Christi zu einer und derselben Person war die Vorstellung von einer mystischen Verbindung des Leibes Christi mit dem Brot m Abendmahl und seines Blutes mit dem Wein<sup>1</sup>; wozu schon

die vorige Periode die Einleitung getroffen hatte und wozu nun die weiter ausgebildete Terminolgie und die den ursprünglichen einfachen Ritus ins Magische einleitenden liturgischen Formeln das Ihrige beitrugen? Die geheimnissvolle und oft schwülstige Weise, in der die rhetorisirende Sprache der Väter, besonders die eines Gregor von Nyssa, der beiden Cyrille, des Ephraëm Syrus und des Chrysostomus in der griechischen, die eines Hilarius und Ambrosius in der lateinischen Kirche sich bewegte, macht es ungemein schwierig, zu entscheiden, welche dogmatischen Begriffe sie mit ihren Ausdrücken verbunden haben, indem man bei dem Wechsel ihrer Bilder bald an eine ideelle, bald an eine substantielle, bald an eine subjective Verwandlung des Geniessenden, bald an eine objective des Genossenen, bald an ein wunderbares Beisammensein des Brotes und des Leibes Christi (Consubstantialität), bald an ein gänzliches Uebergehen der Abendmahlsstoffe in diesen Leib (eigentliche Verwandlung, Transsubstantiation) zu denken sich veranlasst sehen kann 3. Nichtsdestoweniger tritt die symbolische Ansicht noch bei einigen Lehrern der griechischen Kirche neben der metabolischen auf. So bei Euseb von Cäsarea, Athanasius, Grepor von Nazianz und Theodoret 4, am Unzweideutigsten aber bei dem Abendländer Augustin 5. Obgleich Augustin selbst nicht frei erscheint von dem Glauben an die wunderthätige Heilkraft des Sacraments 6, so setzte er sich doch der abergläubischen Verehrung desselben mit Nachdruck entgegen 7. Gegen eine förmliche Verwandlung erklärte sich auch noch deutlich der römische Bischof Gelasius 6. Dagegen zeigt sich schon im 5. Jahrhundert bei dem Bischof Marutas von Tagrit eine entschiedene und bewusste Ablehnung der symbolischen Ansicht, zu Gunsten der realistischen 9. Was endlich die Opferidee betrifft, so wird diese in unsrer Periode weiter ausgebildet und besonders von Gregor dem Gr. dahin aufgefasst, dass der Opfertod Christi factisch im täglichen Messopfer sich wiederholt 10.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Gieseler, DG. S. 408. Man kann dies als die den meisten Bestimmungen über das Abendmahl zum Grunde liegende Idee betrachten, dass, wie sich einst der Logos mit dem Fleisch vereinigte, so vereinige er sich noch jetzt im Abendmahl mit Brot und Wein; und so wiederholt sich auch gewissermaassen der Streit über die Naturen in Christo auf dem sacramentlichen Gebiete.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ueber Benennungen wie λατρεία ἀναίμαχτος, θυσία τοῦ ἱλασμοῦ (Cyrill. myst. V), ἱερουργία, μετάληψις τῶν ἀγιασμάτων, ἀγία (μυστιχή) τράπεζα, μυστιχή εὐλογία, ἐφόδιον (bei Krankencommunionen), sowie über die üblichen Consecrationsformeln vgl. Suicer unter diesen Worten; Touttée in diss. ad Cyr. Hier. 3, p. CCXXXIII ss.; Marheineke a. a. O. p. 33 ss.; Augusti, Archäol. Bd. VIII, S. 32 ff. Häufig wird das Sacrament als ein tremendum bezeichnet (als φοβερόν, φριχτόν, φριχκόδεστατον). Auch das ist charakteristisch, dass fast

durchgängig die vierte Bitte des U. V. in mystischer Weise auf das Abendmahl bezogen wird.

3 Gregor von Nyssa\*) stellt auf höchst abenteuerliche Weise den physischen Ernährungsprocess in Parallele mit der geistleiblichen Consistenz, welchs der Genuss des Leibes und Blutes Christi im Abendmahl dem Gläubigen gewährt. Wie schon die frühern Väter, sieht er in der heil. Speise ein φάρμακον à faractas, ein Gegengift gegen die durch die Sünde bewirkte Sterblichkeit. Vgl. Orat. catech. 37: Wie durch den göttlichen Logos das Brot in das Wesen des mit der Gottheit verbundenen Leibes verwandelt wird durch das Essen, so wird beim Abendmahl das Brot und der Wein in den mit dem Logos verbundenen Leib verwandelt (τὸ δὲ σῶμα τῷ ἐνοιχήσει τοῦ θεοῦ λόγου πρὸς τὴν θεϊκήν μετεποιήθη); vgl. die ganze Stelle bei Münscher, v. Cölln I S. 499 £ Rupp S. 238 ff. Die ausführlichere Entwicklung bei Rückert S. 403 ff., der zu dem doch wohl etwas zu ungünstigen Resultat gelangt: "Gregorius kat das Mahl des Herrn zerstört, hat all das Herrliche, was in seinem Wesen liegt, hinweggeworfen, und an seine Stelle ein Zaubermittel hingestellt, das ohne Einfluss auf das geistige Leben allein (?) dem Leibe die Unsterblichkeit anschaffen soll". Dass übrigens Gregor noch keine Transsubstantiation (im römischen Sinne), wohl aber eine Transformation lehrt, s. Steitz a. a. O. S. 444. Aber eben dies ist nach Steitz "die grosse Bedeutung Gregors, dass er den Begrif der Transformation vom wissenschaftlichen Standpunkt seiner Zeit aus suerst entwickelt und damit den Grund für die Fortbildung der spätern griechischen Abendmahlslehre gelegt hat". Ueber Cyrill von Alexandrien s. Rückert S. 410 £. Unter anderm schliesst Cyrill von Alex. aus Joh. 6, welche Stelle er von Abendmahl versteht, dass die der Seligkeit verlustig gehn, welche dieses Mahl nicht genicssen (Comm. in Joannem IV. p. 361 A). Cyrill von Jerusalen bringt cat. XXII, §. 6 die Verwandlung des Wassers in Wein zu Kana mit der μεταβολή der Elemente in eine solche Verbindung, dass man dabei Mühe hat, an etwas anderes zu denken, als an eine wirkliche und totale Verwandlung, da er hinzusetzt: εὶ γὰρ καὶ ἡ αἴσθησίς σοι τοῦτο ὑπερβάλλει, ἀλλά ‡ πίστις σε βεβαιούτω. Μη από της γεύσεως χυίνης το πυαγμα, αλ**λ' από της** πίστεως πληροφορού άνενδοιάστως, σώματος και αίματος Χριστού καταξιωθείς. Freilich sagt er dann wieder §. 3: ἐντύπ φ ἄρτου δίθυταί σοι τὸ σῶμα u. s. w. Heisst das unter dem Bilde? oder unter der Gestalt des Brotes, "das aber nicht mehr Brot, sondern ein anderes ist" (wie Rückert will). Bedenklich bleibt immer, dass Cyrill cat. XXI, 3 von einer ähnlichen Verwandlung des Salböls spricht, wobei er doch nicht wohl an eine reale Verwandlung der Substans des Oels in die Substanz des h. Geistes denken konnte, vgl. Neander, DG. S. 426. Es zeigt sich also hier "eine zwar nicht vollständig entwickelte, aber doch sehr entschiedene, dem äussersten Punkte stark genäherte Verwandlungslehre" Rückert S. 420. Jedenfalls denkt sich Cyrill eine reale, geistleibliche Verbindung des Communicanten mit Christus (σύσσωμοι καὶ σύναιμοι Χριστος, χριστόφοροι γινόμεθα), vgl. cat. XXIII, und die weiter bei Ebrard S. 278 und

<sup>\*)</sup> Wie schwierig es ist, die verschiedenen Meinungen der Väter dieser Periode (hinsichtlich des Abendmahls) zu charakterisiren und zu classificiren, zeigen die sich widersprechenden Urtheile der neuesten Schriftsteller über diese Materie, Kerard, Kaknis, Rückeri. Anch die von dem Letztern aufgestellten Kategorien von "Metabolikern" und "Symbolikern" reichten nicht aus. da der Begriff der μεταβολή noch nirgends festgestellt ist und oft bei demselben Kirchenlehrer Metabolisches und Symbolisches sich durchkreusen. Zwischen den Symbolikern und Metabolikern wird man demnach die Dynamiker zu betrachten haben, ale den Uebergang von dem Einem zu dem Andern vermittelnd, mit Steifs a. a. O.

Rückert S. 415 ff. angeführten Stellen. Steits S. 417. Ueber Ephraëm Syrus ebend. S. 429 ff. Chrysostomus betrachtet die Einsetzung des h. A.-M. als Beweis der grössten Liebe des Erlösers zu den Menschen, indem er sich ihnen zicht nur zu sehen, sondern auch zu geniessen und zu betasten gab, hom. 45 in Joh. (Opp. T. VIII, p. 292)\*). Haben die Weisen aus dem Morgenlande den Heiland in der Krippe gesehen, so sehen wir ihn nun auf den Altären und in den Händen der Priester (hom. 83 in Matth.). Auch Chrys. nimmt von Seiten der Communicanten eine reale Verbindung mit Christus an: Άναφύρει **ἱαντὸν ἡμιῖν, καλ οὐ τῇ πίστει μόνον, ἀλλ' αὐτῷ τῷ πράγματι σῶμα ἡμᾶς αὑ**τοῦ πατασκευάζει, hom. 83 in Matth. (Opp. T. VII, p. 859), vgl. hom. 24 in ep. sd Cor. (Opp. T. IX, p. 257) und andere Stellen bei Marheineke p. 44. Ein Herabkommen des Leibes Christi vom Himmel in das Brot hat sich wohl Chrys. nicht gedacht (s. Rückert S. 424). Hingegen nahm er (wie auch noch andere Kirchenlehrer \*\*) mit ihm) an, dass die Substanz des Brotes nicht wie andere Speisen, die in unsern Körper übergehen, wieder ausgeworfen würde, sondern wis das Wachs beim Verbrennen des Lichtes verzehrt wird — οῦτως καὶ ὧδε τάμιζε συναναλίσχεσθαι τὰ μυστήρια τἢ τοῦ σώματος οὐσία de poenit. hom. 9 (Opp. T. II, p. 350). Nichtsdestoweniger weiss Chrysostomus in den Sacramenten das Geistige (νοητόν) von dem Sinnlichen (αἰσθητόν) zu unterscheiden. Gett reicht uns ἐν αἰσθητοῖς τὰ νοητά, weil wir als sinnliche Wesen dieser similiehen Mittel bedürfen, vgl. die obige Stelle zu Matth. bei Münscher, v. Colla S. 502. Ebrard S. 284 ff. Steitz a. a. O. — Hilarius de trin. VIII, 13 mgt von Christo: Naturam carnis suae ad naturam aeternitatis sub sacramento aobis communicandae carnis admiscuit, was Irenaeus ἕνωσις πρὸς ἀφθαρσίαν mennt. Ambrosius (de initiandis mysteriis c. 8 und 9) sieht nach Joh. 6, 51 a dem Abendmahl das lebendige Himmelsbrot, welches Christus selber ist. Wenn schon (im A. Test.) menschliche Segnungen der Propheten die natürlithen Elemente verwandelt haben, wie viel mehr das Sacrament? Quodsi tantum valuit sermo Eliae, ut ignem de caelo promeret, non valebit Christi sermo, tt species mutet elementorum? Wie der Stab Mosis in eine Schlange, das Kilwasser in Blut verwandelt ward, also geschieht auch diese Verwandlung durch die Kraft der Gnade, die stärker ist als die der Natur. Durch das Wort (Christum) sind alle Dinge geschaffen: wem die Schöpfung möglich, dem ist anch die Verwandlung (mutatio) kein zu hohes Wunder. Eben der Leib, der wanderbar von der Maria geboren wurde, ist zugleich der sacramentliche Leib. Nun aber heisst es doch wieder (im Widerspruch mit der Annahme einer wirklichen Verwandlung): Ante benedictionem verborum coelestium species nominatur, post consecrationem corpus Christi significatur, und vom Weine: Ante consecrationem aliud dicitur, post consecrationem sanguis nuncupatur. (Doch sind die kritischen Zweifel gegen dieses Buch nicht zu vergessen.) Gegen Ebrard S. 306 ff. vgl. Rückert. Er nennt Ambrosius "den Pfeiler, auf welchem die mittelalterliche Abendmahlslehre ruht" S. 464.

\* Euseb. demonstr. evang. I, 10 u. theol. eccles. III, 12. Neander, DG. S. 430. Athanas. epist. IV. ad Serap. bei Neander, DG. S. 428. u. Voigt S. 170. Gregor von Nazianz nannte Brot und Wein Zeichen und Typen (ἀντίτυπα)\*\*\*)

Er spricht sogar sehr stark von einer manducatio oralis, von einem ἐμπῆξαι τοὺς ὀδόντας τῆ σαμαὶ καὶ συμκλακῆναι.

<sup>\*\*\*)</sup> Uyr. frier. cat. AXIU. §. 15.
\*\*\*) Vyr. frier. cat. AXIU. §. 15.
\*\*\*) Vyl. Snicer, thesaur. T. I, p. 383 s. und Ullmann s. a. O. gegen die Deutung des Elias
Cretennis u. des Joh. Dam. Nach dem Elnen wären krituna s. v. s. lokuna, nach dem
Andern hätte Gregor Brot und Wein blos sor der Consecration krituna genannt.

des grossen Geheimnisses (orat. XVII, 12 p. 325). — Besondere Beachtung aber verdient das Fragment aus einem angeblichen Briefe des Chrysostomus an den Mönch Caesarius (Opp. III, 742), dessen Aechtheit freilich mehr als zweifelhaft ist\*). Dort heisst es: Sicut enim antequam sanctificetur panis, panem nominamus, divina autem illum sanctificante gratia, mediante sacerdote, liberatus est quidem ab appellatione panis, dignus autem habitus dominici corporis appellatione, etiamsi natura panis in ipso permansit, et non duo corpora, set unum corpus filii praedicamus, vgl. Neander, DG. S. 427. Auch der Schüler des Chrysostomus Nilus liess eine bestimmte und bewusste Scheidung zwischen Bild und Wesen hervortreten, wenn er das Brot nach der Consecration einem Papier vergleicht, das, nachdem es die kaiserliche Consecration erhalten, eine sacra genannt wird, Neander, KG. (3. Aufl.) I, 2 S. 792 Anm. Die Scheidung, welche Theodoret zwischen Bild und Sache vollzog, hing bei ihm genau mit der ähnlichen Scheidung zusammen zwischen den Naturen in Christo, diel. II (Opp. IV, p. 126): Οὐδὲ γὰρ μετὰ τὸν ἁγιασμὸν τὰ μυστικά σύμβολα τῆς οἰκείας έξίσταται φύσεως. Μένει γαρ έπλ της προτέρας ούσίας, καλ του σχήματος καλ τοῦ εἴδους, καλ όρατά ἐστι καλ άπτὰ, οἶα καλ πρότερον ήν. Νοεῖται δὲ ἄπερ ἐγένετο, καὶ πιστεύεται καὶ προσκυνείται, ὡς ἐκεῖνα ὄντα **ἄπερ πε**στεύεται. Παράθες τοίνυν τῷ ἀρχετύπφ τὴν εἰχόνα καὶ ὅψει τὴν ὑμοιότητα. Χρὴ γὰρ ἐοικέναι τῆ ἀληθεία τὸν τύπον. Ebenso wird von ihm die μεταβολή τῆ χάριτι der μ. τῆς ψύσεως entgegengesetzt, dial. I, p. 26. (Man sieht nicht ein, warum ihn Rückert dennoch unter die Metaboliker statt unter die Symboliker stellt.)

<sup>5</sup> Schon in der Erklärung der Einsetzungsworte erinnert Augustin an das Bildliche derselben, contra Adamant. c. 12, 3. Auch der Ausdruck Joh. 6 enthält nach ihm ein kühnes Bild, contra advers. leg. et prophetar. II, c. 9. (Die Polemik der Manichäer führte ihn dahin, die bildliche Redeweise des A. Test. mit ähnlichen Beispielen aus dem Neuen zu rechtfertigen.) Ja er setzt eben das Charakteristische des Sacraments darein, dass es Bildliches enthalte, ep. 98, 9: Si sacramenta quandam similitudinem earum rerum, quarum sacramenta sunt, non haberent, omnino sacramenta non essent. Ex hac autem similitudine plerumque etiam ipsarum rerum nomina accipiunt. Das Sacrament ist secundum quendam modum der Leib Christi, mithin nicht absolut, und der Gentan desselben eine communicatio corporis et sanguinis ipsius (ep. 54, 1), vgl. de doctr. chr. III, 9. 10. 16. An letzterer Stelle nennt er das Essen des Leibes Christi im capernaitischen Sinne (Joh. 6, 33) geradezu facinus vel flagitium, und fährt dann fort: Figura est ergo, praecipiens passioni Dominicae communicandum et suaviter atque utiliter recondendum in memoria, quod pro nobis caro ejus crucifixa et vulnerata sit, vgl. de civ. Dei XXI, c. 25. Rücksichtlich des Leibes Christi sagt er ep. 146: Ego Domini corpus ita in coelo esse credo, ut erat in terra, quando ascendit in coelum, vgl. Marheineke p. 56 ss. Neander a. a. O. S. 1400. Ebrard S. 309 ff. - Ueber den Zusammenhang der augustinischen Vorstellungen vom Abendmahl mit denen von der Taufe s. Wiggers II, S. 146, und mit denen vom Sacrament überhaupt vgl. oben §. 137 Note 2. "Gewiss hat Augustinus das Abendmahl nicht blos als Gedächtnissfeier betrachtet, aber doch hat er, wie er nicht anders konnte, die Nothwendigkeit der Gedächtnissfeier hervorgehoben. Gewiss hat er Brot und Wein nicht für blosse Zeichen des Bekenntnisses gehalten, aber doch erklärt er sie für Zeichen,

<sup>\*)</sup> Vgl. über die Geschichte dieses Fragments Rückert S. 429.

durch welche etwas Anderes, Leib und Blut Christi figürlich dargestellt wird."

S. L. in Gelzer's Monatsbl. XXVII, 5 S. 335. Vgl. ebenda S. 336 ff.

• Vgl. Opus imperf. contra Julian. III, c. 162 bei Gieseler DG. S. 407. Diese Meinung von den magischen Wirkungen des Abendmahls theilte er mit den grössten Lehrern auch des Morgenlandes. So mit Gregor von Nazianz, vgl. orat. VIII, 17 s. p. 228. u. ep. 240. Ullmann, Gregor v. Naz. S. 483 ff. Die Angst, etwas vom Wein zu verschütten, war dieselbe, wie in der vorigen Periode. Damit hängt die Mahnung Cyrills von Jerusalem zusammen, dass, wenn ein Tropfen des consecrirten Weines an den Lippen hängen bleibe, man Angen und Stirne damit bestreichen soll (cat. XXIII, c. 22); Gieseler a. a. O. — Ueber die besonders in der lateinischen Kirche übliche Kindercommunion a. die Archäologie \*).

<sup>7</sup> Augustin de trin. III, 10: Possunt habere honorem tamquam religiosa, sed non stuporem tamquam mira. De doctr. christ. III, 9 nennt er die neutestamentlichen Sacramente (im Gegensatz gegen die alttestamentlichen Ceremonien) factu facillima, intellectu augustissima, observatione castissima, die man aber nicht carnali servitute, sondern spiritali libertate verehren müsse. Es ist ihm eine servilis infirmitas, das Zeichen für die Sache zu nehmen.

Gelasius († 496) de duab. natur. in Christo, bibl. max. PP. T. VIII, p. 763 (bei Meyer S. 34; Münscher, v. Cölln S. 504): Certe sacramenta, quae suminus, corporis et sanguinis Christi, divina res est, propter quod et per eadem divinae efficimur participes naturae et tamen esse non desinit substantia vel natura panis et vini. Et certe imago et similitudo corporis et sanguinis Christi in actione mysteriorum celebrantur. Satis ergo nobis evidenter ostenditur, hoe nobis in ipso Christo Domino sentiendum, quod in ejus imagine profitemur, celebramus et sumimus, ut sicut in hanc, scilicet in divinam transeant, Sancto Spiritu perficiente, substantiam, permanente tamen in suae proprietate naturae, sic illud ipsum mysterium principale, cujus nobis efficientiam virtutemque veraciter repraesentat.

In dessen Commentar über die Evangelien (Assemani Bibl. orient. I, 179).

10 Die Opferidee findet sich, nach dem Vorgange Cyprians, bei den meisten Viter dieser Zeit ausgesprochen. So von Gregor von Naz. (orat. II, 95 p. 56; Ullmans S. 483) und Basilius dem Gr. (ep. 93), doch ohne nähere Bestimmung [Rices S. 72); ebenso von Leo dem Gr. (sermo LXVI, 2; CLVI, 5), vgl. Pertiel S. 218 Anm. (gegen Griesbach, der es nur tropisch fasst), wogegen Rückert S. 479 ff. Ueber Ambrosius, bei dem zuerst der Ausdruck Missa schlechthin von der Abendmahlsfeier gebraucht wird (Rückert S. 472), Chrysostomus und Augustin vgl. Rückert a. a. O. und die Lehrbücher von Gieseler und Neunder. Nach Steits a. a. O. "kündigt sich bereits bei Chrysostomus die Anbetung der Hostie keimend an" (vgl. die dort angeführten Stellen), und auch Hieronymus sieht in der Abendmahlsfeier eine "tägliche Darbringung unbefleckter Opfer für die Sünden des darbringenden Bischofs und des Volkes" (Comment. in Tit. 1, 5. u. Ep. 14 ad Heliodor. c. 8). Dagegen redet Augustin noch immer vom Opfer im bildlichen Sinne. So de civ. Dei X, 5: Sacrificium visibile invisibilis sacrificii sacramentum, i. e. sacrum signum est; und weiter unten: Quod ab hominibus appellatur sacrificium, signum est veri sacrificii. Ganz entschieden aber spricht Gregor der Gr. (mor. lib. XXII, 26) von einem quotidia-

<sup>\*)</sup> Aus dem Verbot des römischen Bischofs Gelasius (um 495), die Kinder von dem Sacrament auszuschliessen, "ohne welches man nicht zum ewigen Leben gelangen könne", geht hervor, welchen Werth man auf die Kindercommunion setzte, s. Neander, DG. S 431.

num immolationis sacrificium, und bringt es schon in Verbindung mit den Seelenmessen, vgl. Lau S. 484 ff. und die dort angeführten Stellen. Hinter diese Idee des Sühnopfers musste dann die ältere des Dankopfers (Eucharistie) mehr und mehr in den Hintergrund treten, sowie auch hinter die Opferhandlung des Priesters die Communion der Gemeinde.

## 5. Die letzten Dinge.

§. 139.

## Chiliasmus. Reich Christi.

Gleich nach dem Tode des Origenes wurde der Kampf, den schon dieser Kirchenlehrer gegen die Chiliasten geführt hatte, auf eine zu seinen Gunsten sich entscheidende Weise geschlichtet, indem es seinem Schüler Dionys von Alexandrien gelang, die am Buchstaben hangende, anti-allegoristische Partei des ägyptischen Bischofs Nepos, an deren Spitze nach des Letztern Tode der Landpresbyter Korakion stand, mehr durch Milde als Gewalt zum Schweigen zu bringen 1, von wo an der Chiliasmus im Morgenlande nur noch hier und da seine Anhänger fand 2. Im Abendlande hatten die chiliastischen Hoffnungen noch eine Stütze an Lactantius 3; aber Augustin, der sich selbst früher ähnlichen Hoffnungen hingegeben hatte, verwarf dieselben nun entschieden 4. Uebrigens lag es mit in der Natur der Dinge, dass, nachdem einmal das Christenthum Staatsreligion geworden war und auf Erden sich eine bleibende Wohnung gegründet hatte, es sich auch sofort eine längere irdische Dauer verhiess, so dass zugleich die Erwartung der sichtbaren Wiederkunft Christi und des Weltunterganges unwillkürlich weiter hinaus geschoben wurde und nur vorübergehend bei ausserordentlichen Zeiterschütterungen wieder auftauchte. — Eine merkwürdige Parallele aber zum Chiliasmus bildet die Ansicht des Marcell, nach welcher auch das himmlische Reich Christi (nach 1 Cor. 15, 25) dereinst ein Ende nehmen werde 5.

Ueber des Nepos Schrift (255) ἔλεγχος τῶν ἀλληγοριστῶν, und die des Dionys περὶ ἐπαγγελιῶν, sowie über den ganzen Streit vgl. Euseb. VII,
 Gennadius de dogm. eccles. c. 55. Mosh. comment. p. 720—728. Negoder, KG. I, 3 S. 1094. Korakion widerrief auf einer von Dionys veranstalteten Disputation.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der (theilweise) Gegner des Origenes, *Methodius*, trug in seinem dem platonischen Symposium nachgebildeten Gastmahl von den zehn Jungfrauen (Gespräch von der Keuschheit) chiliastische Meinungen vor, orat. IX, §. 5 (in Combefisii auctuar. noviss. bibl. PP. graec. P. 1, p. 109). *Neander*, KG. I, §. 5. 1233. Und nach Epiph. haer. 72, p. 1031 (vgl. Hieron. in Jes. lib. XVIII) war auch *Apollinaris* Chiliast, indem er der Schrift des Dionys wieder eine andere in 2 Büchern entgegensetzte, die seiner Zeit viele Anhänger fand: Queen non solum (sagt Hieron. a. a. O.) suae sectae homines, sed nostrorum in hae

parte duntaxat plurima sequitur multitudo. Obgleich Hieronymus den Chiliasmus in seiner vollen Ausbildung verwarf, so erwartete er nichtsdestoweniger eine Zeit, da nach dem Sturze des Römerreichs Israels Knechtschaft aufhören und das Röm. 11 verheissene Eingehen der Juden zum Heile stattfinden werde (Epist. 129 ad Dardan. c. 7). Damit verbunden dachte er sich das Kommen des Antichrists. Vgl. Zöckler S. 443 f. — Ueber den Chiliasmus des mesopotamischen Abtes Bar Sudaili zu Edessa gegen Ende des 5. Jahrhunderts s. Nesnder, KG. II, 3 S. 1181.

Inst. VII, 14—26. Cap. 14: Sicut Deus sex dies in tantis rebus fabricandis laboravit, ita et religio ejus et veritas in his sex millibus annorum laboret necesse est, malitia praevalente ac dominante. Et rursus, quoniam perfectis operibus requievit die septimo eumque benedixit, necesse est, ut in fine sexti millesimi anni malitia omnis aboleatur e terra et regnet per annos mille justitia, sitque tranquillitas et requies a laboribus, quos mundus jam diu perfert. Hierauf folgt die ausführliche Schilderung der dem tausendjährigen Reiche vorangehenden politischen, kosmischen und sittlich-religiösen Zustände, mit Berufung auf die Sibyllen und den Hystaspes. Vgl. Corrodi II, S. 410. 423. 441. 455.

\* Sermo 159 (Opp. T. V, p. 1060) vgl. mit de civ. Dei XX, 7:... Quae opinio esset utcunque tolerabilis, si aliquae deliciae spiritales in illo sabbato addaturae sanctis per Domini praesentiam crederentur. Nam etiam nos hoc opinati fuinus aliquando. Sed cum eos, qui tunc resurrexerint, dicant immoderatissimis carnalibus epulis vacaturos, in quibus cibus sit tantus ac potus, ut non solum nullam modestiam teneant, sed modum quoque ipsius incredulitatis excedant: nullo modo ista possunt nisi a carnalibus credi. Hi autem, qui spiritales sunt, istos ista credentes χιλιαστάς appellant graeco vocabulo, quos, verbum e verbo exprimentes, nos possumus Milliarios nuncupare. Die erste Auferstehung (Apok. 20, 5) erklärt Aug. von der Befreiung der Seele von der Herrschaft der Sünde in diesem Leben, wie denn überhaupt eine Orthodoxie, welche die Autorität der Apokalypse aufrecht erhalten und doch den Chiliasmus nicht zulassen will, nur durch eine willkürliche Exegese (wie sie Augustin in diesem Stücke geübt hat) sich aus der Verlegenheit ziehen kann.

\*Vgl. §. 92 Note 7; Klose S. 42 ff. und die dort angeführten Stellen; Cyvill von Jerus. cat. XV, 27 (14 Milles), der diese Meinung aus den Worten des Engels Luc. 1, 33 und der Propheten (Dan. 7, 13 f. u. s. w.) bestreitet, von der Stelle 1 Cor. 15, 25 aber die Erklärung giebt, dass das ἄχρις den terminus ad quem mit einschliesse. — Ob Photin Marcells Ansicht auch hierin getheilt? s. Klose S. 82, der es bezweifelt.

#### **§**. 140.

# Auferstehung der Körper.

Die aus der Apokalypse geschöpfte Vorstellung von einer doppelten Auferstehung, die wir noch bei Lactanz finden <sup>1</sup>, wurde mit dem Chiliasmus aufgegeben <sup>2</sup>. Seit Methodius die idealistische Auferstehungslehre des Origenes zurückgewiesen <sup>3</sup>, fand dieselbe gleichwohl bei einigen Kirchenlehrern des Morgenlandes Anklang <sup>4</sup>, bis in den origenistischen Streitigkeiten durch die eifernde Partei der Antiorigenisten die Meinung den Sieg erhielt, dass nach allen Beziehungen hin eben derselbe Leib wieder auferstehe, der in diesem

Leben der Seele zum Organ gedient habe, was *Hieronymus* bis auf die äusserste Spitze der Haare und Zähne hinaustrieb<sup>5</sup>. Aber auch Augustin, der sich in diesem Lehrstücke früher mehr an die platonisch-alexandrinische Denkweise angelehnt hatte, zog später eine substantiellere Ansicht vor, so sehr er sich auch Mühe gab, sie von grobmateriellen Zuthaten freizuhalten<sup>6</sup>. Spätere Bestimmungen betreffen mehr Unwesentliches<sup>7</sup>.

- <sup>1</sup> Inst. VII, 20: Nec tamen universi tunc (beim Eintritt des tausendjährigen Reichs) à Deo judicabuntur, sed ii tantum, qui sunt in Dei religione versati. Vgl. c. 26: . . . Eodem tempore (beim Weltende nach dem tausendjähr. Reich) fiet secunda illa et publica omnium resurrectio, in qua excitabuntur injusti ad cruciatus sempiternos.
- <sup>2</sup> Augustin de civ. Dei XX, 7: De his duabus resurrectionibus Joannes... eo modo locutus est, ut carum prima a quibusdam nostris non intellecta, insuper etiam in quasdam ridiculas fabulas verteretur. Vgl. Epiph. ancor. 5. 97, p. 99. Gennad. l. l. c. 6 et 25.
- <sup>3</sup> Πεψὶ ἀναστάσεως λόγος. Phot. bibl. cod. 234. Röster I, S. 297. Vgl. Epiph. haer. 64, 12—62.
- <sup>4</sup> An die origenistische Ansicht schlossen sich noch die beiden Gregore und zum Theil auch Basilius der Gr. an. Gründet doch der Naziansener (orst. II, 17 p. 20 und an andern Stellen) den Glauben an Unsterblichkeit hauptsächlich darauf, dass der Mensch, als Geist betrachtet, göttlichen Geschlechts, mithin ewiger Natur sei. Der Körper, der stirbt, ist ihm das Vergängliche, die Seele aber der Hauch des Allmächtigen, und die Befreiung von den Fesseln des Körpers das Wesentliche der einstigen Seligkeit, s. Ullmass S. 501 f. Aehnliches der Nyssener de anima et resurrectione (Opp. T. III., p. 181 [247]), s. Rupp S. 187 ff. Baur, DG. I, 2 S. 434. Beide Gregore verglichen den Körper (origenistisch) den Röcken von Thierfellen, welche den Menschen nach dem Sündenfalle angezogen wurden. Dieser vorher thierische Leib kann nicht auferstehen; es muss mit ihm eine Verwandlung vorgehen; aber auch bei einer völligen Umgestaltung dieses alten Leibes in einen neuen kann die Identität des Seins fortbestehen, wie ja auch ein Strom durch Abund Zufluss sich beständig ändert und dennoch derselbe bleibt. Ueber Basilius' schwankende Ansicht (hom. VIII in hexaëmeron p. 78 und in famem p. p. 72) s. Klose S. 77. Auch trug Titus von Bostra (fragment. in Joannis Damasceni parallelis sacris; Opp. T. II, p. 763) eine verfeinerte Auferstehunglehre vor. Chrysostomus dringt zwar auf Identität des Leibes, hom. X in 2. ep. ad Cor. (Opp. T. IX, p. 603), geht aber nicht über die paulinische Vorstellung hinaus, und urgirt namentlich den Unterschied des jetzigen und des künftigen Leibes: Σὰ δέ μοι σχόπει, πῶς διὰ τῶν ὀνομάτων δείχνυσι (ὁ Δπ.) τήν ύπεροχήν των μελλόντων πρός τα παρόττα είπων γαρ έπιγειον (2 Cor. 5, 1) αντέθηκε την οθραιίαν κτλ. Der christliche Philosoph Synesius aus Cyrene ge stand freimüthig, dass er die Meinungen des grossen Haufens über diesen Lehr punkt nicht annehmen könne, was Einige dahin verstanden, als ob er die Auferstehung überhaupt geleugnet hätte. Vgl. Evagr. hist. eccl. I, 15 und ep. 16 ad Euoptium fratrem bei Vales zu dieser Stelle.
- Die Repräsentanten der eifernden Partei sind Epiphanius, Theophilus von Alexandrien, und Hieronymus. Die beiden Letztern hatten erst selbst früher

den freiern Ansichten gehuldigt, und auch nachher trug Theophilus kein Bedenken, den Synesius zum Bischof von Ptolemais zu weihen, s. Münscher, Handb. IV, S. 442\*). Der Eifer richtete sich aber besonders gegen Johann von Jerusalem und Rufin, und obwohl Letzterer (in der expos. symb. ap.) die Anterstehung hujus carnis behauptete, so gab sich Hieronymus doch nicht dasufrieden (apol. contra Rufin. lib. IV; Opp. T. II, p. 145), und noch weniger musste ihm die Vorsicht gefallen, womit Johann (exegetisch richtig) zwischen Fleisch und Körper unterschied, weshalb er denn (adv. errores Joann. Hier. ad Pammach.; Opp. T. II, p. 118 s.), gestützt besonders auf Hiob 19, 26, folgende bestimmte Erklärungen abgiebt: Caro est proprie, quae sanguine, venis, ossibus nervisque constringitur. . . . Certe ubi pellis et caro, ubi ossa et nervi et sanguis et venae, ibi carnis structura, ibi sexus proprietas. . . . Videbo autem in ista carne, quae me nunc cruciat, quae nunc prae dolore distillat. Idcirco Deum in carne conspiciam, quia omnes infirmitates meas sanavit. Daher weiter von den auferstandenen Körpern: Habent dentes, ventrem, genitalia et tamen nec cibis nec uxoribus indigent. Dass wir Zähne haben werden, schliesst er aus dem stridor dentium der Verdammten; das Wiedererhalten der Haare beruht auf der Stelle: Capilli capitis vestri numerati sunt. Alles aber gründet er zuletzt auf die Identität mit dem Leibe Christi. In der Stelle 1 Cor. 15, 50 urgirt er das possidere regnum Dei, das er von der resurrectio unterscheidet. Vgl. Prudentius (apotheos. 1063 ss.):

Nosco meum in Christo corpus resurgere. Quid me Desperare jubes? Veniam, quibus ille revenit Calcata de morte viis. Quod credimus, hoc est: Et totus veniam, nec enim minor aut alius quam Nunc sum restituar. Vultus, vigor et color idem, Qui modo vivit, erit. Nec me vel dente vel unque Fraudatum revomet patefacti fossa sepulcri.

Die freiere Ansicht trug Augustin vor de fide et symb. c. 10: Tempore immutationis angelicae non jam caro erit et sanguis, sed tantum corpus — in coclestibus nulla caro, sed corpora simplicia et lucida, quae appellat Ap. spiritalia, nonnulli autem vocant aetheria; wogegen aber retractt. p. 17. Die ganze Estricklung der Lehre: enchirid. ad Laur. 84-92 und de civ. Dei XXII, c. 11-21: Erit ergo spiritui subdita caro spiritalis, sed tamen caro, non spiritus, sicut carni subditus fuit spiritus ipse carnalis, sed tamen spiritus, non caro. Im Allgemeinen ad Laur. c. 88 s.: Non perit Deo terrena materies, de qua mortalium creatur caro, sed in quemlibet pulverem cineremve solvatur, in quoslibet halitus aurasque diffugiat, in quameunque aliorum corporum substantiam vel in ipsa elementa vertatur, in quorumcunque animalium, etiam hominum cedat carnemque mutetur, illi animae humanae puncto temporis redit, quae illam primitus, ut homo fieret, cresceret, viveret, animavit; indessen doch mit einiger Beschränkung: Ipsa itaque terrena materies, quae discedente anima fit cadaver, non ita resurrectione reparabitur, ut ca, quae dilabuntur et in alias atque alias aliarum rerum species formasque vertuntur (quamvis ad corpus redeant, unde lapsa sunt), ad easdem quoque corporis partes, ubi fuerunt, redire necesse sit (was besonders bei den Haaren und Nägeln nicht anginge). . . . Sed quemadmodum, si statua cujuslibet solubilis metalli aut igne liquesceret, aut contereretur in pulverem, aut confunderetur in massam, et eam vellet arti-

<sup>)</sup> Er wollte nur unter der Bedingung, seine freie Meinung behalten zu dürfen, das Bisthum

fex ex illius materiae quantitate reparare, nihil interesset ad ejus integritatem, quae particula materiae cui membro statuae redderetur, dum tamen totum, ex quo constituta fuerat, restituta resumeret: ita Deus mirabiliter atque ineffabiliter artifex de toto, quo caro nostra constiterat, eam mirabili et ineffabili celeritate restituet. Nec aliquid attinebit ad ejus redintegrationem, utrum capilli ad capillos redeant et ungues ad ungues, an quicquid eorum perierat, mutetur in carnem et in partes alius corporis revocetur, curante artificis providentia, ne quid indecens fiat. Ebensowenig ist nöthig, dass die Verschiedenheit der Grösse und des Umfangs der Körper im andern Leben fortdaure, sondern alles wird auf das Maass des göttlichen Ebenbildes zurückgeführt werden. Cap. 90: Resurgent igitur Sanctorum corpora sine ullo vitio, sine ulla deformitate, sicut sine ulla corruptione, onere, difficultate etc. Alle werden die Gestalt des reifern Alters haben. Das dreissigste Jahr (Lebensalter Christi) ist dabei das Normaljahr, de civ. Dei l. l. c. 12. Besondere Bestimmungen wegen der Kinder de civ. Dei l. l. c. 14; der Geschlechtsverschiedenheit c. 17; der zu früh Gebornen und der Missgebnrten ib. c. 13 und ad Laur. 85. 87. Uebrigens: Si quis in co corporis modo, in quo defunctus est, resurrecturum unumquemque contendit, non est cum illo laboriosa contradictione pugnandum, de civ. Dei l. l. c. 16. Aehnliche Ansichten Gregors des Gr. bei Lau S. 510 ff.

<sup>7</sup> Nachdem einmal die origenistische Meinung durch Synodalbeschluss (bei Mansi IX, p. 399 u. 516) verurtheilt worden war, konnten auf der engen Basis der Orthodoxie nur noch geringere Modificationen sich ausbilden: dahin gehört der Streit zwischen dem griechischen Patriarchen Liutychius, welcher behauptete, dass der Körper der Auferstandenen impalpabilis sei, und dem römischen Bischof Gregor dem Gr., der solches widerstritt (Greg. M. moral. in Iobum lib. XIV, c. 29; Münscher IV, S. 449; Lau S. 29 u. 513); sowie der swischen den monophysitischen Philoponiten und Kononiten, ob die Auferstehung als eine neue Schöpfung der Materie oder nur als Umbildung der Form zu fassen sei? Vgl. Timoth. de recept. haeret. in Cotelerii monum. eccl. graecae T. III, p. 413 ss. Walch, Historie der Ketzereien Th. VIII, S. 762 ff. Münscher IV, S. 450 f. Gieseler, DG. S. 427 f.

## §. 141.

# Weltgericht. Weltbrand. Reinigungsfeuer.

Höpfner, de origine dogmatis de purgatorio. Halae 1792. J. F. Cotta, historia succineta dogmatis de poenarum infernalium duratione. Tüb. 1774.

Die Vorstellungen vom jüngsten Gericht im Allgemeinen ruhten fortwährend auf dem biblischen Grundgemälde, das die Phantasie der Zeit noch weiter übermalte und mit Vor- und Hintergründen ausschmückte <sup>1</sup>. Die Vorstellung aber, dass mit dem Weltgericht ein allgemeiner Brand eintreten und durch diesen die Welt untergehen werde, dem auch schon die frühere Zeit eine reinigende Kraft zugeschrieben hatte <sup>2</sup>, erhielt durch Augustin zunächst die Wendung, dass man das reinigende Feuer (ignis purgatorius) in den Hades verlegte, in welchem die Seelen bis zu ihrer Wiedervereinigung mit dem Körper sich befinden <sup>3</sup>. Dadurch, und durch die weitern Zuthaten von Seiten anderer Lehrer, namentlich des Caesarius von

Arles 4 und Gregors d. Gr. 5, wurde die bestimmtere Lehre vom Fegfeuer eingeleitet, die später, mit der Idee der Messe in Verbindung gesetzt, die Hierarchie und ihre Zwecke befördern und die evangelische Heilsordnung verwirren half 6.

Dem Ende der Welt gehen Zeichen voraus an Sonne, Mond und Sternen, die Sonne wandelt sich in Blut, des Mondes Glanz erlischt u. s. w. Vgl. Ba-M. hom. 6 in hexaëm. p. 54 (al. 63). Lactanz VII, 19 ss. c. 25 (mit Rücksicht suf die Sibylle). Kurze Schilderungen des Gerichts bei Gregor von Naz. orat. XVI, 9 p. 305 ss.; XIX, 15 p. 373. — Nach Basilius moral. regula 68, 2 ist die Erscheinung des Herrn eine plötzliche, die Sterne fallen vom Himmel u. s. w.; doch muss man sich diese Erscheinung nicht denken als eine τοπική **ή συρκική, sondern εν δ**όξη του πατρός κατά πάσης οἰκουμένης άθρόως, s. Klose 8. 74. Vgl. hom. in Psalm. 33, p. 184 (al. 193 s.); ep. 46. — Nach Cyrill von Jerusalem wird die Erscheinung des Herrn durch ein Kreuz verkündet, cat. XV, 22; vgl. die ganze Schilderung 19-33. Statt blos bildlicher Schilderungen, wie die griechischen Rhetoren sie liebten, versuchte Augustin schon mehr eine dogmatische Verständigung über das im Bilde gegebene Thatsächliche\*), indem er die Lehre von der Vergeltung in Uebereinstimmung zu bringen sucht mit seiner Lehre von der Prädestination, de civ. Dei XX, 1: Quod ergo in confessione tenet omnis ecclesia Dei veri, Christum de coelo esse venturum ad vivos ac mortuos judicandos, hunc divini judicii ultimum diem dicimus, i. e. novissimum tempus. Nam per quot dies hoc judicium tendatur, incertum est: sed scripturarum more sanctarum diem poni solere pro tempore, nemo, qui illas litteras quamlibet negligenter legerit, nescit. Ideo autem cum diem judicii dicimus, addimus ultimum vel novissimum, quia et nunc judicat et ab humani generis initio judicavit, dimittens de paradiso et a ligno vitae separans primos bomines peccati magni perpetratores; imo etiam quando angelis peccantibus non pepercit, quorum princeps homines a se ipso subversus invidendo subvertit, procul dubio judicavit. Nec sine illius alto justoque judicio et in hoc aërio coelo et in terris, et daemonum et hominum miserrima vita est erroribus aerumnisque plenissima. Verum etsi nemo peccasset, non sine bono rectoque judicio universam rationalem creaturam perseverantissime sibi Domino suo haerentem in acterna beatitudine retineret. Judicat etiam non solum universaliter de genere daemonum atque hominum, ut miseri sint propter primorum meritum peccatorum: sed etiam de singulorum operibus propriis, quae gerunt arbitrio voluntatis etc. — Ueber den Vorgang des Gerichts selbst vgl. ibid. c. 14.

<sup>2</sup> Vgl. §. 77. Diese Vorstellung vom reinigenden Feuer findet sich u. a. bei Gregor von Nazianz entschieden ausgesprochen, orat. XXXIX, 19 p. 690 (Ullmann S. 504), weniger bestimmt orat. XL, 36 p. 739 (Ullm. S. 505). — Aus dem allgemeinen Ausdruck πυρὶ καθαιρομένη bei Gregor von Nyssa, de ils qui praemature abripiuntur (Opp. III, p. 322), haben katholische Erklärer allzuviel zu Gunsten ihrer Ansicht geschlossen, s. Schröckh, KG. XIV, S. 135. Nach Basilius dem Gr. hom. 3 in hexaëmeron p. 27 (32) ist das Feuer, wodurch die Welt untergeht, schon bei der Schöpfung in dieselbe gelegt, ihm aber die nöthige Quantität Wasser auf so lange entgegengesetzt worden, bis dieses endlich aufgezehrt sein wird. Klose S. 773.

a) Auf den Wechsel der biblischen Bilder, die sich schwer zu einer Vorstellung verbinden lassen, macht er aufmerksam de gestis Pel. c. 4, §. 11.

- 3 Augustin theilt mit den übrigen Lehrern die Ansicht von dem Weltbrande überhaupt, de civ. Dei XX, 18, wo er sich zugleich die Frage zu beantworten sucht, wo sich während des Brandes die Gerechten befinden? Possumus respondere, futuros eos esse in superioribus partibus, quo ita non adscendet flamma illius incendii, quemadmodum nec unda diluvii. Talia quippe illis inerunt corpora, ut illic sint, ubi esse voluerint. Sed nec ignem conflagrationis illius pertimescent immortales atque incorruptibiles facti: sicut virorum trium corruptibilia corpora atque mortalia in camino ardenti vivere illaesa potuerunt. Auch knüpft er, wie die frühern Lehrer, die Idee von der mit dem Feuer verbundenen Reinigung an die Stelle 1 Cor. 3, 11-15, enchirid. ad Laur. §. 68, fährt aber dann §. 69 (in Beziehung auf das zu grosse Hangen an den Gütern dieser Welt) fort: Tale aliquid etiam post hanc vitam fieri incredibile non est, et utrum ita sit, quaeri potest. Et aut inveniri aut latere nonnullos fideles per ignem purgatorium, quanto magis minusve bona pereuntia dilexerunt, tanto tardius citiusve salvari : non tamen tales, de quibus dictum est, quod regnum Dei non possidebunt, nisi convenienter poenitentibus eadem crimina remittantur. Vgl. de civ. Dei l. l. c. 24, 26; quaest. ad Dulc. §. 13. Dem Pelagius wurde auf der Synode von Diospolis vorgeworfen, er habe gelehrt, am jüngsten Gerichte würden die Gottlosen und Sünder nicht verschont werden, sondern in ewigem Feuer brennen, worauf er antwortete: dies sei dem Evangelium gemäs; wer anders lehre, sei ein Origenist. Augustin aber vermuthet, Pelagius babe damit das reinigende Feuer leugnen wollen, vgl. Wiggers I, S. 195. Neander, KG. II, 3 S. 1199. 1225 und 1404. — Ob Prudentius es gelehrt? s. Schröck. KG. VII, S. 126. Er redet von verschiedenen Graden der Hölle.
- <sup>4</sup> Sermo VIII, <sup>4</sup> in August. Opp. T. V, append. (bei *Münscher, v. Cölla* I, S. 62). Hier wird bereits unterschieden zwischen capitalia crimina und minuta peccata. Nur die letztern können entweder schon in diesem Leben durch bittere Leiden, durch Almosen und Versöhnlichkeit gegen Feinde, oder nach diesem durch das reinigende Feuer (longo tempore cruciandi) gebüsst werden.
- <sup>5</sup> Gregorius kann eigentlich erst als der "Erfinder des Fegfeuers" (mit Schröckh) bezeichnet werden, wenn anders in solchen Dingen von einer Krfindung die Rede sein kann. Einmal stellt er dial. IV, 39 das Fegfeuer, das bei Augustin noch den Charakter einer Privatmeinung hatte, bereits als einen Glaubenssatz fest: De quibusdam levibus culpis esse ante judicium purgatorius ignis credendus est, und gründet dies auf Matth. 12, 31 (einige Sünden werden erst in der künftigen Welt vergeben; doch gehören dahin nur die kleinern Sünden, wie Schwatzhaftigkeit, Lachsucht und liederlicher Haushalt) \*). Dann aber tritt namentlich bei ihm zuerst die Idee der Befreiung aus dem Fegfeuer durch Fürbitte, Todtenopfer (sacra oblatio hostiae salutaris) u. s. w. klarer ans Licht, und wird durch Beispiele, denen Gregor selbst Glauben schenkte, erhärtet. Vgl. dial. IV, 25 u. 57; mor. IX, c. 34. Schröckh, KG. XVII, S. 255 ff. Neander III, S. 271. Lau S. 485 ff. 508 ff. Vergleicht man Gregors Lehre mit den frühern (mehr idealistischen) Fassungen von der Gewalt des reinigenden Feuers, so kann man wohl mit Schmidt sagen (KG. III, S. 280): "Es war der Glaube an ein selbst durch den Tod nicht unterbrochenes Fortstreben zu köherer Vollkommenheit, der in den Glauben an ein Fegfeuer ausartete."

<sup>\*)</sup> Die Stelle 1 Cor. 3, 13, auf die man sich sonst bezog, kann nach Greger auch auf die tribulationes in hac vita bezogen werden; doch zieht er die tibliche Erklärung vor und versteht, merkwürdig genug, 3, 12 Holz, Hen, Stoppeln von den geringen und leichten Sänden!

• Schon jetzt zeigt sich der Missbrauch mit den Gebeten für die Todten, welchen u. a. Aërius, Presbyter zu Sebaste (um 360), abgeschafft wissen wollte, der aber nichtsdestoweniger fortdauerte. Erst betete man für die Märtyrer und Heiligen (Epiph. 75 §. 7). Augustin dagegen meinte: Injuria est pro martyre orare, cujus nos debemus orationibus commendari (sermo XVII). Diese Empfehlung in die Fürbitte der Heiligen um Abkürzung der Qualen des Fegfesters ward nun mehr und mehr kirchliche Observanz.

#### 8. 142.

## Zustand der Seligen und Verdaminten.

Dass die Seele, auch schon vor ihrer Wiedervereinigung mit dem Leibe, su Gott komme, nahmen (mit Uebergehung der Lehre vom Hades) Gregor v. Nazianz und noch einige Lehrer an 1, während die Mehrheit die wahre Vergeltung erst nach der Auferstehung und dem Weltgerichte eintreten liess 2. Die himmlische Seligkeit bestand den beiden Gregoren und andern theilweise an Origenes sich anschliessenden Theologen in der erweiterten Erkenntniss, im Umgange mit allen Seligen und Frommen, und auch wohl mit in der Entfesselung von den drückenden Banden des Körpers, nach Augustin auch im Erlangen der wahren Freiheit, wobei indessen alle die Schwierigkeit eingestanden, sich richtige Vorstellungen hierüber zu bilden 3. Das Gegentheil von alle dem dachte man sich bei den Verdammten, wo denn in den Vorstellungen von den Höllenstrafen das Sinnliche greller heraustrat. So fasste man das Feuer gern als ein materielles Feuer, wovon sich bereits bei Lactans eine ziemlich raffinirte Vorstellung findet, die Andere noch schrecklicher ausmalten 4. Noch immer waren auch manche Lehrer geneigt, Stufen, sowohl in der Seligkeit als in der Verdammniss, anzunehmen<sup>5</sup>, und wenn gleich die Ewigkeit der Höllenstrafen immer allgemeiner angenommen wurde 6, so behauptete doch noch Arnob ein endliches Aufhören derselben, freilich mit Vernichtung des Individuums 7; und auch selbst die origenistische Humanität wagte noch in einzelnen ihrer Organe einen Schimmer von Hoffnung zu Gunsten der Verdammten zu äussern . Hieronymus räumte wenigstens in dieser Hinsicht den Orthodoxen ein Vorrecht vor den Ketzern ein 9. Merkwürdig, aber nicht unerklärlich ist es endlich, dass Augustin in diesem Stücke milder dachte als der gesetzliche Pelagius 10, der, sowie der praktische Chrysostomus 11, einer streng sittlichen Vergeltungslehre gemäss, an der Ewigkeit der Höllenstrafen festhielt. Die Lehre von einer Wiederbringung aller Dinge fiel sonach mit dem Origenismus 12, und kam in spätern Perioden nur noch in Verbindung mit andern häretischen Meinungen zum Vorschein, meist in Verbindung mit dem sonst anti-origenistischen Chiliasmus.

- ¹ Orat. X, p. 173 s. Vgl. Gennad. de dogm. eccles. c. 46. Greg. M. mor. lib. IV, c. 37. Auch erzählt Euseb (vita Const. III, 46), die Mutter des Kaisers, Helena, sei sofort zu Gott gekommen und in eine englische Substans verwandelt worden (ἀνεστοιχειοῦτο).
- <sup>2</sup> So Ambrosius de bono mortis c. 10; de Caïn et Abel lib. II, c. 2: Solvitar corpore anima et post finem vitae hujus, adhuc tamen futuri judicii ambiguo suspenditur. Ita finis nullus, ubi finis putatur. Hilarius tract. in Psalm. CXX, p. 383. Augustin enchirid. ad Laur. §. 109: Tempus, quod inter hominis mortem et ultimam resurrectionem interpositum est, animas abditis receptaculis continet: sicut unaquaeque digna est vel requie vel aerumna, pro eo, quod sortita est in carne cum viveret; vgl. Sermo 48. Auch unter den griechischen Lehrern lehrten einige, dass niemand die Vergeltung vor dem ewigem Weltgericht empfange. Chrysostomus in ep. ad Hebr. hom. XXVIII (Opp. T. XII, p. 924) et in 1. ep. ad Corinth. hom. XXXIX (Opp. XI, p. 436), wo namentlich der Glaube an die Auferstehung als christliches Dogma vertheidigt wird gegenüber einer blossen Hoffnung auf Fortdauer. Cyrill. Alex. contra Anthropom. c. 5. 7 ss.
- <sup>3</sup> Nach Gregor von Nyssa orat. catech. c. 40 lässt sich die Seligkeit des Himmels mit keinen Worten ausdrücken. Gregor von Naz. orat. XVI, 9 p. 306 setzt sie besonders in die Erkenntniss Gottes, namentlich der Trinität (Seeρία τριάδος) — ganz gemäss der vorherrschenden intellectuellen, contemplatorischen Richtung der orientalischen Kirche seiner Zeit! Indessen schränkt Gregor die ewige Seligkeit nicht einzig auf die Anschauung und Erkenztniss Gottes ein, sondern, wie diese ihm selbst schon durch eine nähere Verbindung mit Gott vermittelt wird, so setzt er auch die Seligkeit in diese innerliche Verbindung mit Gott selbst, in den innern und äussern Frieden, in den Umgang mit seligen Geistern und in die erhöhte Erkenntniss alles Guten und Schönen überhaupt, orat. VIII, 23 p. 232. Rednerische Schilderungen orat. VII, 17 p. 209; VII, 21 p. 213. Ullmann S. 502. Meist negativ schildert auch Basilius d. Gr. die Seligkeit, hom. in Psalm. 114, p. 204 (bei Klose S. 76), und auch Augustin beginnt de civ. Dei XXII, 29 s. mit dem Geständniss: Et illa quidem actio, vel potius quies atque otium, quale futurum sit, si rerum velim dicere, nescio; non enim hoc unquam per sensus corporis vidi. Si autem mente i. e. intelligentia vidisse me dicam, quantum est aut quid est nostra intelligentia ad illam excellentiam? — Hoher, alle Begriffe übersteigender Gottesfriede und das Anschauen Gottes, das sich dem leiblichen Schauen schwer vergleichen lässt, sind nach Augustin die Bestandtheile dieser Seligkeit. Wie aber Gregor von Nazianz die theologische Erkenntniss (Einsicht in die Trinität) obenan stellt, so basirt sich bei Augustin die Seligkeitstheorie auf das anthrepologische Fundament. Die Seligen gelangen nach ihm zur wahren Freiheit, welche eben darin besteht, dass sie nun nicht mehr sündigen können; nam primum liberum arbitrium, quod homini datum est, quando primum creatus est rectus, potuit non peccare, sed potuit et peccare; hoc autem novissimum eo potentius erit, quo peccare non poterit. Verum hoc quoque Dei munere, non suae possibilitate naturae. Aliud est enim, esse Deum, aliud participem Dei. Deus natura peccare non potest; particeps vero Dei ab illo accipit, ut peccare non possit. Und wie mit der Freiheit, so mit der Unsterblichkeit: Sicut enim prima immortalitas fuit, quam peccando Adam perdidit, posse non mori, novissima erit non posse mori. Uebrigens schreibt August. den Seligen volle Erinnerung zu, auch an die Leiden, die sie auf Erden betroffen haben, doch so, dass sie das Unangenehme derselben nicht fühlen. So

wissen sie auch um die Qual der Verdammten, ohne dadurch in ihrer Seligkeit gestört zu werden (ähnlich Chrysostomus hom. X in 2. ep. ad Cor. Opp. T. XI, p. 605). Gott ist das Ende und Ziel aller Sehnsucht, und so auch der wesentliche Inhalt der Seligkeit: Ipse erit finis desideriorum nostrorum, qui sine fine videbitur, sine fastidio amabitur, sine fatigatione laudabitur. — Die Summe dessen, was die frühern Lehrer über die Seligkeit gelehrt haben, findet sich bei Cassiodor de anima c. 12 (Opp. T. II, p. 604 s.).

4 Lactanz VII, 21: . . . Quia peccata in corporibus contraxerunt (damnati), ruses carne induentur, ut in corporibus piaculum solvant; et tamen non erit cero illa, quam Deus homini superjecerit, huic terrenae similis, sed insolubilis ac permanens in acternum, ut sufficere possit cruciatibus et igni sempiterno, enjus natura diversa est ab hoc nostro, quo ad vitae necessaria utimur, qui, nisi alicujus materiae fomite alatur, extinguitur. At ille divinus per se ipsum semper vivit ac viget sine ullis alimentis, nec admixtum habet fumum, sed est purus ac liquidus et in aquae modum fluidus. Non enim vi aliqua sursum versus urgetur, sicut noster, quem labes terreni corporis, quo tenetur, et fumus intermixtus exsilire cogit et ad coelestem naturam cum trepidatione mobili subvolare. Idem igitur divinus ignis una eademque vi atque potentia et cremabit impios et recreabit, et quantum e corporibus absumet, tantum reponet, ac sibi ipse aeternum pabulum subministrabit. Quod poëtae in vulturem Tityi transtalerunt, ita sine ullo revirescentium corporum detrimento aduret tantum ac sensu doloris afficiet. — Wenn Gregor von Nazianz das Wesentliche der Strafe in dem Entferntsein von Gott und im Gefühl der eigenen Unwürdigkeit findet (orat. XVI, 9 p. 306: Τοῖς δὲ μετά τῶν ἄλλων βάσανος, μᾶλλον δὲ πρὸ τῶν **ἄλλων το ἀπερρί**φθαι θεοῦ, καὶ ἡ ἐν τῷ συνειδότι αἰσχύνη πέρας οὐκ ἔχουσα), so giebt dagegen Basilius d. Gr. schon ein farbenreicheres Gemälde hom. in Psalm. XXIII (Opp. T. I, p. 151) und anderwärts. Vgl. Klose S. 75 f. Münscher, Handb. IV, S. 458. Auch die Beredsamkeit des Chrysostomus erschöpfte sich in Grauen erregenden Bildern, in Theod. lapsum I, c. 6 (Opp. T. IV, p. 560 s.), obwohl er anderwärts, z. B. in ep. ad Rom. hom. XXXI (Opp. T. X, p. 396), den weisen Rath gab, lieber danach zu fragen, wie wir die Hölle vermeiden können, als wo und wie sie sei. Gregor von Nyssa (orat. catech. 40) weekt den Blick vom Sinnlichen abzuziehen (man soll bei dem Feuer nicht an cin materielles Feuer, und bei dem Wurm, der nicht stirbt, nicht an ein Entresor 3-notor denken). Auch Augustin sieht zunächst in der Entfremdung von Gott den Tod und die Verdammniss (de morib. eccles. cath. c. 11), doch in Betreff der Vorstellung selbst lässt er dem Leser die Wahl zwischen beiden Auslegungsarten, der mehr sinnlichen oder mehr geistigen; besser, meint er, sei es jedenfalls, an beides zugleich zu denken, de civ. Dei XXI, 9 s., vgl. Greg. M. moral. XV, c. 17.

\* Gregor von Nazianz gründet seine Ansicht von Graden und Stufen der Seligkeit auf Joh. 14, 2, orat. XXVII, 8 p. 493; XIV, 5 p. 260; XIX, 7 p. 367; XXXII, 33 p. 601. Ullmann S. 503. Ganz ähnlich Basilius d. Gr. in Eunom. lib. 3, p. 273. Klose S. 77. Auch Augustin nahm solche Stufen an, de civ. Dei XXII, 30, 2. Worin sie bestehen, kann man freilich nicht sagen: quod tamen futuri sint, non est ambigendum. Allein bei dem gänzlichen Mangel an Neid geschieht dann auch der Seligkeit derer, die nicht so hoch gestellt sind, kein Abbruch. Sie itaque habebit donum alius alio minus, ut hoc quoque donam habeat, ne velit amplius. — Hieronymus rechnete sogar dem Jovinian es als Irrlehre an, dass er diese Stufen leugnete, adv. Jov. lib. II (Opp. T. II, p. 58 s.). — Stufen der Verdammniss nahm Augustin gleichfalls an, ib. XXI, 15:

Nequaquam tamen negandum est, etiam ipsum aeternum ignem pro diversitate meritorum quamvis malorum aliis leviorem, aliis futurum esse graviorem, sive ipsius vis atque ardor pro poena digna cujusque varietur (womit ein relatives Aufhören der Verdammniss zugegeben war) sive ipse aequaliter ardeat, sed non aequali molestia sentiatur. Vgl. enchirid. ad Laur. §. 113. Greg. M. moral. IX, c. 39; XVI, c. 28. Besonders waren die Meinungen der Väter schwankend über das Schicksal der vor der Taufe gestorbenen Kinder (vgl. §. 137 Note 5).

6 Man stützte sich dabei besonders auf das Wort aleiviog Matth. 25, 41. 46, das, wenn es an dem einen Orte ewig heisst, es am andern es auch heissen müsse; s. B. August. de civ. Dei XXI, 23: Si utrumque aeternum, profecto aut utrumque cum fine diuturnum, aut utrumque sine fine perpetuum debet intelligi. Paria enim relata sunt, hinc supplicium aeternum, inde vita aeterna. Dicere autem in hoc uno eodemque sensu, vita aeterna sine fine erit, supplicium aeternum finem habebit, multum absurdum est. Unde, quia vita aeterna Sanctorum sine fine erit, supplicium quoque aeternum quibus erit, finem procul dubio non habebit. Vgl. enchirid. §. 112. Stellen aus andern Vätern anzuführen ist unnöthig, da sie fast alle übereinstimmen.

<sup>7</sup> Arnob. adv. gent. II, 36 u. 61: Res vestra in ancipiti sita est, salus dico animarum vestrarum, et nisi vos adplicatis dei principis notioni, a corporalibus vinculis exsolutos expectat mors saeva, non repentinam adferens extinctionem, sed per tractum temporis cruciabilis poenae acerbitate consumens.

- 8 Zu diesen Organen gehörte Didymus von Alexandrien, in dessen Schriften, so weit sie uns erhalten sind, nur schwache Spuren dieser Hoffnung entgegentreten, besonders in dem von Mingarelli (1769) herausgegebenen Werke de trinitate, vgl. Neander, KG. II, 3 S. 1407. Deutlicher spricht sich Gregor von Nyssa aus orat. cat. c. 8 und 35 in dem λόγος περί ψυχῆς και άναστάσεως. und in der Schrift de infantibus qui mature abripiuntur (Opp. T. III, p. 226 -229 und 322 ss.), indem er den pädagogischen Zweck der Strafen besonders heraushebt, vgl. Neander a. a. O. Münscher, Handb. IV, S. 465. (Ueber das Bestreben des constantinop. Patriarchen Germanus, diese Stellen auszutilgen, ebend.) Rupp S. 261. Nur schwach angedeutet findet sich die Hoffnung eines endlichen Zieles der Höllenstrafen (als φιλανθρωπότερον και τοῦ κολάζωντος ἐπαξίως) bei Gregor von Nazianz orat. XL, p. 665 (Ullmann S. 505), und eine gelegentliche Erinnerung an die origenistische ἀποκατάστασις orat. XXX, 6 p. 544. — An diese mildere Richtung schlossen sich auch Diodor von Tarsus und Theodor von Mopsyheste an (in Assemani bibl. orient. T. III, P. 1, p. 223 s. Phot. bibl. cod. LXXXI, p. 200. Mar. Mercator, Opp. p. 346 ed. Ballssii), vgl. Neander a. a. O. S. 1409. — Auch auf diese mildern Ansichten, wie sie zum Theil im Abendlande Eingang gefunden, nehmen Augustin enchirid. §. 113, und Hieronymus ad Avit. (Opp. T. II, p. 103) u. ad Pammach. (p. 112) Rücksicht.
- 9 Hieron. comment. in Jes. c. 66 am Schlusse: Et sieut diaboli et omnium negatorum et impiorum, qui dixerunt in corde suo: Non est Deus, credimus aeterna tormenta, sie peccatorum et impiorum et tamen [!] Christianorum, quorum opera in igne probanda sunt atque purganda, moderatam arbitramur et mixtam elementiae sententiam. "Dieser heillosen Meinung, nach welcher man alle Nichtchristen zu endlosen Qualen verurtheilte, hingegen den trägen und sittenlosen Christen durch Hoffnung auf Errettung in Sicherheit einwiegte, konnts es an Anhängern nicht fehlen." Münscher, Handb. IV, S. 473.
  - 10 Zwar hielt Augustin mit aller Strenge an der Ewigkeit der Strafen, wie

eben geseigt; dem *Pelagius* aber gegenüber, der auf der Synode zu Diospolis bekannt hatte: in die judicii iniquis et peccatoribus non esse parcendum, sed seternis eos ignibus esse exurendos; et si quis aliter credit, Origenista est (vgl. eben §. 141 Note 3), machte er jedoch wieder mildere Grundsätze geltend (de gestis Pelagii c. 3, §. 9—11) nach dem obersten Grundsatz: Judicium sine misericordia fiet illi, qui non fecit misericordiam. Auch war, wie schon angedeutet, mit Annahme von einer allmähligen Linderung der Strafe und von Stufen und Graden derselben, das allmählige Verschwinden auf ein Minimum gestat (vgl. Note 5).

I' Von der mildern Denkweise des Chrysostomus sollte man auch hierin eine seinem Lehrer Diodor von Tarsus gemässe Ansicht erwarten, und wirklich führt Chrysostomus (hom. 39 in ep. 1. ad Cor. Opp. X, p. 372) die Meinung derer aa, welche in der Stelle 1 Cor. 15, 28 eine ἀναίφεσις τῆς κακίας finden wollten, ohne sie zu widerlegen. Seine praktische Stellung aber und die allgemeine Sittenverderbniss machten eine grössere Strenge nothwendig, s. in Theodor. lapsum a. a. O.; in ep. 1. ad Thessal. hom. 8: Μὴ τῆ μελλήσει πα-εμνθώμεδα ἐαυτούς ὅταν γὰς πάντως δέη γενέσθαι, οὐδὲν ἡ μέλλησις ώφελει πόσος ὁ τρόμος; πόσος ὁ φόβος τότε; κτλ. und in ep. 2. hom. 3 (die Schussanwendung) und andere Stellen. Vgl. die Lehrweise des Origenes in diesem Punkte oben §. 78 Note 6.

<sup>12</sup> Vgl. die Verhandlungen der Synode von Constantinopel (544) can. XII (Massi T. IX, p. 399).

## DRITTE PERIODE.

Von Johannes Damascenus bis auf das Zeitalter der Reformation, vom Jahr 730—1517.

Die Zeit der Systematik (Scholastik im weitesten Sinne des Wortés).

A. Allgemeine Dogmengeschichte der dritten Periode.

§. 143.

Charakter dieser Periode.

Engelhardt, DG. Bd. II. v. Anf. Münscher, v. Colln Bd. II. Ritter, Gosch. der Philosophie, 2d. VII. Gieseler, DG. S. 435 ff.

Mit dem Werke des griechischen Mönches Johannes von Damescus 1 beginnt insofern für die Dogmengeschichte eine neue Periode, als jetzt das Bestreben, das bisher durch den Kampf Errungene in ein übersichtliches Ganze zu bringen 2 und es dialektisch zu begründen, immer sichtbarer wird. Das Gebäude der Kirchenlehre ist fertig bis auf den Ausbau einzelner Parthien, z. B. der Lehre von den Sacramenten. Fest stehen die Grundpfeiler der Theologie und der Christologie zufolge der Concilienbeschlüsse der vorigen Periode, und ebenso hat (im Abendlande wenigstens) die Anthropologie mit der an ihr hangenden Heilsordnung und der Lehre von der Kirche durch den Augustinismus ihr festes und eigenthümliches Gepräge erhalten. Was daher jetzt noch für die Kirchenlehre geschehen kann, beruht theils auf einer sammelnden, ausfüllenden und ergänzenden, theils auf einer das Einzelne dialektisch begründenden, theils endlich auch auf einer den Stoff sichtenden Thätigkeit, wobei es vergleichungsweise nicht an eigenthümlichen Richtungen des Geistes und an selbständiger Forschung fehlte.

<sup>1 &</sup>quot;Εκθοσις [ἔκθεσις] ἀκριβὴς τῆς ὀρθυδόξου πίστεως (eigentlich der dritte Theil eines größern Werkes: πηγὴ γνώσεως). Ausg. von Mich. Le Quien, Par. 1712. II. fol. und dessen Dissertt. VII Damascenicae. Vgl. Schröckh, KG. Thl. XX, S. 222 ff. Rösler, Bibl. der Kirchenv. VIII, S. 246—532. Gieseler, DG. S. 437.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einen Ansatz zur systematischen Behandlung finden wir zwar schon in

den beiden vorigen Perioden bei Origenes (περ) ἀρχῶν) und bei Augustin (Enchirid. und de doctr. christ.), allein auch nur einen Ansatz. Erst "Johannes Damascenus schliesst im Wesentlichen die morgenländische Dogmatik ab, und bleibt für die späters Zeit die erste Autorität in der dogmatischen Literatur der Griechen. Er selbst bildet schon den Anfangspunkt der noch sicht genug bekannten griechischen Scholastik." Dorner, Entwicklungsgesch. der Christologie S. 113. (Tafel, Supplementa histor. eccles. Graecor. saec. XI. XII. 1832. p. 3 ss. 9 ss.). Ueber die Bedeutung des Damasceners auch für das Abendland ebend. und Baur, Trin. II, S. 175.

#### §. 144.

## Verhältniss der systematischen Richtung zur apologetischen.

Das apologetische Bestreben, das schon in der vorigen Periode surückgetreten war, beschränkt sich auch in dieser, der Natur der Sache nach, auf einen noch engern Kreis, indem das Christenthum sich bereits der gebildeten Welt fast ausschliesslich bemächtigt hat. Blos der Mahometanismus und das Judenthum bleiben noch innerhalb dieses Kreises zu bekämpfen übrig!. Was als germanisches und slavisches Heidenthum sich kundgiebt, erscheint zugleich, der christlichen Civilisation gegenüber, unter der Form der Barbarei, welche nicht sowohl auf dem Wege wissenschaftlicher Erörterungen, als auf dem der praktischen Missionsthätigkeit, bisweilen auch auf dem der physischen Gewalt, überwunden wird? Doch forderten auch, besonders gegen Ende unserer Periode, die Zweifel, die offener und verdeckter innerhalb des Christenthums von philosophischer Seits her erhoben wurden, die Apologetik zum Kampfe heraus<sup>3</sup>.

1 Gegen die Juden schrieben unter andern im 9. Jahrhundert: Agobard, Emischof von Lyon, de insolentia Judaeorum — de judaicis superstitionibus (vgl Schröckh XXI, S. 300 ff.); Amulo (Amularius), Erzbischof von Lyon, contra. Judaeos (Schröckh, ebend. S. 310). Im 11. und 12. Jahrhundert: Gislebert von Westmünster, disputatio Judaei cum Christiano de fide christiana (in Anselmi Cantuar. Opp. p. 512-523. Par. 1721. fol. Schröckh XXV, S. 358); Abalard, dialogus inter philos. Judaeum et Christianum (Rheinwald, Anecdota ad hist. eccles. pertinentia, Berol. 1835. T. I); Rupert von Deuz, annulus s. dialogus Christiani et Judaei de fidei sacramentis (Schröckh ebend. S. 363 ff.); Richard von St. Victor, de Emmanuele libri duo (ebend. S. 366 ff.). Im 13. Jahrhundert: Raimund Martini, pugio fidei, capistrum Judaeorum (ebend. S. 369 ff.) u. s. w. — Gegen die Mahometaner: Euthymius Zigabenus (im 24. Abschnitt seiner navonla, herausg. von Beurer in Frid. Sylburgii Saracenicis, Heidelb. 1595. 8.); Raimund Martini, pugio fidei (Schröckh XXV, S. 27 ff.); Peter der Ehrw. von Clumy, adv. nefandam sectam Saracenorum (Martène, collect. ampl. monum. T. IX, p. 1121; Schröckh XXV, S. 34. u. XXVII, S. 245). Noch später: Aeneas Sylvius (Pius II.), ep. 410 ad Mahom. II. (Schröckh XXXII, S. 291 ff.).

Alle diese apologetischen Arbeiten sind indessen der Form nach eher polemisch zu nennen: es sind meist "Declamationen, in welchen der maasslose Eifer nicht selten zu Invectiven sich fort-

reissen lässt." Baur, Lehrb, S. 172. Ueber die Bestreitung des Islam im Mittelalter vgl. fibrigens Gass (§. 146).

- <sup>2</sup> Vgl. darüber die KG. (Ausbreitung des Christenthums). Uebrigens wurde dasselbe Verfahren auch gegen die Juden und Mahometaner theilweise beobachtet.
- <sup>3</sup> Savonarola, triumphus crucis de fidei veritate, 4 BB. (vgl. Rudelback, Hieronym. Savonarola, Hamb. 1835. S. 375 ff.); Marsilius Ficinus, de rel. christ. et fidei pietate, opuscc. Vgl. Schröckh, KG. XXXIV, S. 343 ff.

## §. 145.

Verhältniss zur Polemik und Häresiomachie.

Engelhardt, DG. Bd. II, Cap. 3, 8, 51 ff.

Auch die in dieser Periode vorkommenden Ketzereien unterscheiden sich von den frühern darin, dass sie sich nicht sowohl auf einzelne Lehrsätze beziehen, als vielmehr eine praktische Opposition bilden gegen das Ganze des Kirchenthums, meist (ihrer dogmatischen Seite nach) angelehnt an die frühern Häresien des Gnosticismus und Manichäismus, doch bisweilen auch den reinern biblischen Lehrbegriff zurückfordernd <sup>1</sup>. Nur einzelne dogmatische Häresien, wie die adoptianische oder wie die Lehre des Gottschelt und des Berengar, sowie auch einzelne kühnere Behauptungen der Scholastiker (z. B. Roscellins und Abälards über die Trinität), rufen die polemische Thätigkeit der Kirche und Synodalbestimmungen in Beziehung auf das Dogma hervor <sup>2</sup>. Erst gegen Ende der Periode beginnt mit dem Kampfe gegen das Bestehende auch ein Umschwung in den dogmatischen Ideen überhaupt sich vorzubereiten, der zugleich die reformatorische Periode einleitet <sup>3</sup>.

- ¹ Hierher sind su rechnen im Morgenlande die Paulicianer (vgl. vor. Pen §. 85 Not. 4), die Bogomilen (vgl. über ihre Lehre: Mich. Psellus, περὶ ἐνεργείας δαιμόνων διάλ. ed. Hasenmüller, Kil. 1688; Eythym. Zigabenus, panoplis P. II. tit. 23; J. Ch. Wolf, hist. Bogomilorum, diss. III. Vit. 1712. 4.; \*Englhordt, kirchenhist. Abhandlungen, Erl. 1832. Nr. 2); im Abendlande die Kethurer (Leonistae), Manichäer (Paterini, Publicani, Bugri, boni homines), die Anhänger des Peter von Bruis und Henrich von Lausanne (Petrobrusianes, Henricianer); weiterhin die Waldenser und Albigenser, die Turkupinen, die Begharden, Beguinen, Fratricellen, Spiritualen u. s. w. Vgl. darüber die KG, namentlich Fisslin, Kirchen- u. Ketzerhistorie der mittlern Zeiten, Frankf. u. Lpz. 1770 ff. III. Mosheim, de Beghardis et Beguinabus, Lips. 1790. 8. \*Ch. Schmidt, histoire et doctrine de la secte des Cathares ou Albigeois. II. Genève 1849. (Die Dogmengesch. kann auf diese Erscheinungen nur im Allgemeines Rücksicht nehmen.)
- <sup>2</sup> Vgl. die specielle DG. unter der Lehre von der Trinität, der Christologie, der Prädestination und dem Abendmahl.
- <sup>3</sup> Auch hierüber vgl. die KG. und *Flathe*, Gesch. der Vorläufer der Reformation, Lpz. 1835. II. (s. auch §. 155).

## §. 146.

#### Die griechische Kirche.

Channa, Nicolaus von Methone, Euthymius Zigabenus und Nicotas Choniates, oder die dogmatische Entwicklaug der griechischen Kirche im 12. Jahrh. (Stud. u. Krit. 1833. Heft 3, S. 547 ff.). W. Gass, Gennadius und Pletho, Aristotelismus und Platonismus in der griechischen Kirche, nebst einer Abhandlung über die Bestreitung des Islam im Mittelalter, Breslan 1844.

Wenn in der vorigen Periode Augustin den Wendepunkt bildet in Beziehung auf die dogmatische Priorität der griechischen vor der abendländischen Kirche, so tritt in dieser Periode die erstere, nachdem sie sich in Johann von Damask ihr Monument gesetzt hatte, von dem Schauplatze der lebendigen Entwicklung ab. Der gelehrte Photius († um 890) zeigt in seiner Polemik gegen die lateinische Kirche und in seinen theologischen Schriften überhaupt eine dogmatische Abgeschlossenheit, die sich durch keine Widerswäche beirren lässt 1. Als Schatten früherer Grösse treten mit den Scholastikern des Abendlandes in Parallele die an Johann von Damascus sich anschliessenden Theologen Euthymius Zigabenus 2, Nicolaus, Bischof von Methone 3, Nicetas Choniates 4 und Theophylakt 5. — Unter den von der orthodoxen Kirche getrennten chaldäischen Christen (Nestorianern) sind als Dogmatiker zu nennen Ebed Jesu 6, unter den Jakobiten (Monophysiten) Jakob, Bischof von Tagrit<sup>7</sup>, und Abulfaradsch 8. Durch die im eilften Jahrhundert aufs Neue ausgebrochenen Streitigkeiten zwischen der morgen- und abendländischen Kirche sowie durch die Unionsversuche, besonders im 15. Jahrhundert, wurde die griechische Theologie zu neuen dogmatischen Anstrengungen genöthigt 9, blieb aber gleichwohl in ihren Leistungen hinter der abendländischen Kirche zurück.

- 'In seiner grossen Bibliothek (Μυψιόβιβλος) findet sich viel dogmatisches Material. Ueber seinen Streit mit der lateinischen Kirche s. §. 169. Vgl. über ihn Gass in Herzogs Realenc. XI, S. 628 ff. und die dort angeführten Schriften.
- <sup>2</sup> Auch Zigadenus genannt, † nach 1118 als Mönch zu Constantinopel. Im Austrag des Kaisers Alexius Comnenus versasste er sein Hauptwerk: πανοπλία δογματική, τῆς δοθωδόξου πίσιεως ἥτοι ὑπλοθήκη δογμάτων, siehe Schröckh XXIX, S. 332 ff. 373, und Ullmann a. a. O. S. 19 ff. Das Original ist nur cinnal gedruckt zu Tergovisto (Hauptst. der Wallachei) 1711; vgl. Fabr. bibl. gr. Vol. VII, p. 461. Lat. übers. von Pet. Franc. Zino (Venet. 1556. fol.), wieder abgedruckt in Bibl. PP. maxima, Lugd. T. XIX, p. 1 ff. Ausserdem schrieb er Exegetisches.
- <sup>3</sup> Methone in Messenien. Ueber sein Leben ist wenig bekannt. Einige setzen ihn ins 11., Andere ins 12. Jahrhundert, letzteres mit grösserer Wahrscheinlichkeit; vgl. Ullmann S. 57. Hauptwerk: die Widerlegung des Platonikers Proclus: ἀνάπτυξις τῆς θεολογιπῆς στοιχειώσεως Ποόκλου Πλαιωνικοῦ, herausgeg. von Director Vömel, Frkf. a. M. 1825. 8. Dazu: Nicol. Meth. Anecdoti P. I et II. 1825. 1826. "Die Schrift des Nic. von Methone gehört

unstreitig zu den vorzüglichsten Arbeiten jener Zeit" Ullm. Am wichtigsten für die DG. ist die Erörterung des Verf. über den Erlösungstod Christi. (8. unten §. 179.)

- <sup>4</sup> Sein Familienname ist Acominatus. Choniates heisst er nach seiner Vaterstadt Chonae (dem ehemal. Colossae) in Phrygien, † nach 1206. Von seinem 3ησαυρός δοβοδοξίας in 27 Büchern sind nur die 5 ersten (wahrscheinlich die wichtigsten) bekannt in der lat. Uebers. des Morelli (Par. 1569. 8.), wieder abgedr. in Bibl. PP. max. T. XXV, p. 54 ss. Das Buch sollte gewissermaassen eine Ergänzung bilden zur Panoplia des Euthymius. Vgl. Schröckh XXIX, S. 338 ff. Ullm. S. 30 ff.
- <sup>5</sup> Erzbischof der Bulgaren in Achrida († 1107), hauptsächl. als Exeget und als Polemiker gegen die lateinische Kirche: de iis, in quibus Latini accusantur.
- <sup>6</sup> Bischof zu Nisibis, † 1318. Ueber seine Schrift "Margarita s. de vera fide" vgl. Assemani bibl. orient. T. III, P. I. (*Pfeifers* Auszug Bd. II, S. 407.)
- <sup>7</sup> † 1231. Ueber sein Werk "Liber Thesaurorum" s. Asseman l. c. T. II, p. 237. (Pfeifer Bd. I. S. 250.)
- <sup>8</sup> Metropolit zu Edessa, auch Barhebraeus genannt, † 1286. Ueber sein Candelabrum Sanctorum de fundamentis s. Asseman l. c. p. 284.
- <sup>9</sup> Corn. Will, Acta et scripta, quae de controversiis ecclesiae graccae et latinae seculo undecimo composita extant, Marb. 1861.

Die Mystiker der griechischen Kirche s. 6. 153.

# §. 147. Die abendländische Kirche.

Eossuet, Einl. in die allgemeine Geschichte der Welt bis auf Kaiser Karl d. Gr., übersetzt und mit einem Anhang histor.-krit. Abhandlungen vermehrt von J. A. Cramer. VII Bda. Lps. 1757—1786.

Wenn in den beiden frühern Perioden nächst den gallischen und italischen Lehrern es vorzüglich die Nordafrikaner gewesen waren, welche die abendländische Kirche repräsentirten, so sind es jetzt (nachdem auch diese Grösse sammt der römisch-byzantinischen untergegangen) die germanischen Völker, unter denen eine neue christlich-theologische Bildung aufkeimt. Wir haben hier drei Hauptzeiträume zu unterscheiden: I. die karolingische, nebst der vor- und nachkarolingischen Zeit bis auf den Anfang der Scholastik (8. bis 11. Jahrhund.); II. das eigentliche Zeitalter der Scholastik (11. bis um die Mitte des 15. Jahrh.); III. die Uebergangsperiode zur Reformation (das 15. Jahrhundert, besonders die zweite Hälfte desselben).

Natürlich lassen sich keine scharfen Grenzen ziehen. So findet sich z. B. in dem erstgenannten Zeitraum schon ein Vorbild der Scholastik in Joh. Scotus Erigena, und das Ende der zweitgenannten Periode greift so sehr in den Anfang der dritten ein, dass längere Zeit beide Richtungen (die im Sinken begriffene scholastische und die immer mehr erstarkende reformatorische) nebes einander hergehen. — Manche, z. B. Rütter, beginnen die Scholastik schon mit

dem 9. Jahrhundert; allein das 10. Jahrh. unterbricht den Faden doch in einer Weise, dass das Frühere eher ein Vorspiel ist, als ein erster Act des Drama's; eine "Blüthe vor der Zeit, welche auch eben deshalb ohne Frucht blieb; noch wei Jahrhunderte vergingen, ehe der Frühling eintrat" Hasse (in der im folg. 5. citirten Schrift S. 21, vgl. S. 32).

## §. 148.

#### Das karolingische Zeitalter

(nebst den unmittelbar vor- und nachgehenden Erscheinungen).

\* Sandenmaier, Joh. Scot. Erigena und die Wissenschaft seiner Zeit. 1. Thl. Frkf a. M. 1834. Kunetmann, Hrabanus Magnentius Maurus, Mainz 1841. Ritter, Gesch. der Phil. Bd. VII. von Anfang. Ilasse, Anselm von Canterbury, Bd. II, S. 18—21.

Die Sentenzensammlung des Isidor von Sevilla und ähnliche 1 boten einstweilen den rohen Stoff dar, während die von Karl d. Gr. errichteten Schulen und Lehranstalten die Selbstthätigkeit des Geistes weckten. Unter den Männern, welche auf das karolingische Zeitalter einwirkten, zeichneten sich besonders Beda der Ehrwürdige? md Alcuin 3 durch einen klaren Geist aus. Durch den erstern wurde das Studium der Dialektik in den angelsächsichen, durch den letztern in den fränkischen Kloster- und Domschulen eingeführt. Claudius, Bischof von Turin 4, und Agobard, Erzbischof von Lyon 5, wirkten mehr anregend und praktisch reformatorisch, als streng dogmatisch ein. Nur bei den in jenem Zeitalter ausgebrochenen kirchlichen Streitigkeiten that sich der theologische Scharfsinn bei einzelnen Theilnehmern in bestimmter Weise hervor 6. Dagegen leuchtet Johann Scotus Erigena bereits als ein Meteor am theologischen Himmel. Mit hoher geistiger Eigenthümlichkeit suchte er in Geiste des Origenes die Theologie philosophisch zu begründen, wobei jedoch nicht zu übersehen ist, dass die von ihm zuerst wieder betretene Bahn der Speculation den kühnen Forscher bis an den Abgrund grossartiger Irrthümer hinführte 7.

- <sup>1</sup> Vgl. die vor. Per. §. 82 Note 30. und Ritter VII, S. 171 ff. Ausser Isidor sind als Compilatoren aus dem 7. Jahrh. zu nennen: Tajo von Saragossa um 650, und Ildefons von Toledo 659—669. Vgl. Münscher, v. C. II, S. 5.
- <sup>2</sup> Geb. um 672, † 735 in England, zunächst als Historiker berühmt und als Bildner von Geistlichen. Seine Commentarien, Predigten u. Briefe enthalten indessen auch manches Wichtige für die DG. Vgl. Schröckh XX, S. 126 ff. Allg. Encykl. VIII, S. 308—312. Herzogs Realencykl. I, S. 759 ff. Ausgaben: Opp. Paris. 1544. 1554. Bas. 1563. Colon. 1612. 1658. VIII. fol. London 1843 von J. A. Giles.
- <sup>3</sup> Auch Flaccus Albinus, Alschwinus, genannt, aus der engl. Provinz York, † 504; Lehrer Karls d. Gr. Sein Werk de fide sanctae et individuae Trinitatis in 3 BB. enthält die ganze Glaubenslehre. Vgl. Bossuet-Cramer Bd. V, Abth. 2, S. 552—559. Ueber seine Theilnahme an der adoptianischen Streitigkeit u. a. siehe d. spec. DG. Vgl. Alcuins Leben von F. Lorenz, Halle 1829.

- Schröckh XIX, S. 77 ff. 419 ff. XX, S. 113 ff. 217 ff. 348. 585 ff. Neander,
   KG. III, S. 154 u. anderw. Opera: cura J. Frobenii, Ratisb. 1777. II Tom. in 4 Voll. fol.
- <sup>4</sup> Aus Spanien gebürtig (vielleicht ein Schüler des Felix von Urgella), schloss sich in seiner dogmat. Richtung an Augustin an, lehrte unter Ludwig d. Fr. und † 840. Seine Commentare enthalten manche dogmatische Erörterungen. Vgl. Schröckh XXIII, S. 281. Neander IV, S. 325 ff. \*Ch. Schmidt, Claudius von Turin, in Illgens hist.-theol. Zeitschr. 1843. 2.
- <sup>5</sup> Geb. 778, † 840, widersetzte sich, wie Claudius, in manchen Stücken dem Aberglauben der Zeit. Ueber seine Polemik gegen die Juden s. §. 144, über die Bestreitung des Felix von Urgella die spec. DG.; im Uebrigen Schröckh XXIII, S. 249. Neander IV, 322—324. und Hundeshagen, Commentatio de Agobardi vita et scriptis P. I, Giessae 1831. u. dessen Art. in Herzogs Realency-klopädie. Ausgabe seiner Opp. Par. 1605. 4; vollständiger von Balluse, Par. 1660 (maxima Bibl. Patr. T. XIV. und Gallandii Bibl. Patr. T. XIII).
- <sup>6</sup> So Rabanus (Hrabanus) Magnentius Maurus, Paschasius Radbertus, Ratramnus, Servatus Lupus, Hinkmar von Rheims, Florus Magister, Fredegis von Tours u. a. in den Streitigkeiten über die Prädestination, das Abendmahl u. s. w. Siehe spec. DG. u. über deren Werke die Kirchengesch. und Münscher, v. C. II, S. 6 u. 7. Vgl. Ritter, Gesch. d. Phil. VII, S. 189 ff. Ueber die Bedeutung des Fredegis Hasse a. a. O. S. 20.
- 7 Auch Scotigena, lebte am Hofe Karls des Kahlen, und † nach 877. Val. Hjort, Scotus Erigena oder von dem Ursprung einer christl. Philos. Kopen. 1823. 8. Schröckh XXI, S. 208 ff. XXIII, 481-484. Neander IV, S. 388 ff. Staudenmaier a. a. O. und dessen: Lehre des Joh. Scot. Erig. über das menschl. Erkennen, mit Rücksicht auf einschlägige Theorien früherer und späterer Zeit, in der Freiburger Zeitschr. für Theol. III, 2. \*Frommüller, die Lehre des Joh Scot. Erigena vom Wesen des Bösen, Tüb. Zeitschr. für Theol. 1830, H. 1, & 49 ff.; H. 3, S. 74 ff. (Anonymi) De Joanne Scoto Erigena commentatio. Bonn. 1845. 8. Theod. Christlieb, Leben u. Lehre des Scotus Erigena, mit Vorr. von Landerer, Gotha 1860. † J. Huber, Joh. Scotus Erigena, München 1861. -Schriften: dialogus de divisione naturae libb. V (ed. \* Th. Gale, Oxea. 1681) — de praedestinatione Dei — Ausgabe des Pseudo-Dionys (Opera & Dionysii latine versa, wovon blos die hierarchia coelestis im 1. Bd. der Werke des Hugo von St. Victor). "Er stand mit seinem tiefen Bewusetesin der göttlichen Allgegenwart und allgemeinen Offenbarung, dem Philosophie und Religion nur als verschiedene Formen desselben Geistes erschienen, einsam und so hoch über seiner Zeit, dass erst im 13. Jahrhundert die Verwerfung der Kirche ihn erreichte" Hase. Vgl. Ritter VII, S. 206-296: . . . "Er stellt sich wie eine räthselhafte Erscheinung dar unter den vielen Räthseln, welche uns die Betrachtung dieser Zeit vorlegt. Vor den übrigen wissenschaftlichen Männern dieser Jahrhunderte ragt er hervor durch die Kühnheit seine Gedankenfluges, wie Karl d. Gr. vor allen Fürsten dieser Zeit"\*). Treffend nennt Hasse (a. a. O. S. 21) das System des Erigena "wenn nicht eine Erneuerung des Gnosticismus, doch des Origenismus auf höherer Stufe". Ueber

<sup>\*)</sup> Zwischen die Dämmerung der Scholastik im 9. Jahrhundert und ihren eigentlichen geschichtlichen Verlauf vom 11—15. Jahrhundert siellt sich das durch seine Barbarei verschrieser 10. Jahrhundert (vgl. Baronius), aus welchem einzig in dogmatischer Beziehung die Gestherts (Sylvester II.) bedeutsam hervorragie. Vgl. über ihn: Hock, Gerbert oder Paps Sylvester II. und sein Jahrhundert, Wien 1837. Ritter, Gesch. der Phil. VII, 8. 300 f.

sein Verhältniss su den Scholastikern, von denen er sich durch seine über die kirchliche Tradition sich erhebende Speculation unterscheidet, s. *Landerer* in Herzogs Realenc. XIII, S. 656.

### §. 149.

#### Die Scholastik im Allgemeinen.

\*Basei historia Universitatis Parisiensis, Par. 1665—1673. VI. fol. Semier, Einl. in die dogmatische Gottesgelehrsamkeit (vor Baumgartens evangelischer Glaubensiehre Bd. I, S. 16 ff.).
Brucker, histor. Phil. T. III. \*Tennemann, Gesch. der Philos. Bd. VII u. IX. \*Hegel,
Gesch. der Phil. Bd. III, Thl. 2. \*Ritter, Gesch. d. Phil. Bd. VII u. VIII. Cromer a. a.

O. Bd. V. Engelhard, DG. S. 14 ff. Baur, Lehre von der Vernöhnung S. 142 ff. Dessen
Abhandlung: Der Begriff der christ. Phil. 3. Art. in Zellors Jahrb. 1846. 2. \*Fr. s. Raumer, die Philosophie und die Philosophen des 12 u. 13. Jahrh. (histor. Taschenb. 1840).
Meine Abhandlung: über die Scholastik und Mystik des Mittelalters, in Illgens hist.-theol.
Zeitsehr. 1842. 1. \*F. R. Hasse, Anselm von Canterbury, 2. Thl. Lpz. 1852. von Anfang.
Die Werke von Ueberweg und Stöckl s. Ş. 7. W. Kaulich, Geschichte der scholastischen
Philosophie, 1. Th. Prag 1863. Köhler, Reslismus und Nominalismus in ihrem Einfluss auf
die dogmatischen Systeme des Mittelalters, Gotha 1858. Landerer, Scholast. Theologie in
Hersoge Raalencyklophide XIII, S. 654. Erdmenn, der Entwicklungsgang der Scholastik
(Hilgenfelds Zeitsehr. 1865. 2).

Das Bestreben, Philosophie und Theologie zu vereinigen, das sich bei Scotus Erigena auf eine überaus kühne Weise gezeigt hatte, stand eine Zeit lang vereinzelt da, trat dann aber, obwohl in einer gebundenern Form, in der eigentlich sogenannten Scholastik heraus 1. Es galt hier nicht, wie bei den frühern Alexandrinern, das junge, dogmatisch noch wenig entwickelte, lebensfrische Christenthum auf philosophische Ideen zurückzuführen und es einer schon vorhandenen (antiken) Bildung anzupassen; sondern jetzt galt es umgekehrt, auf dem Boden einer aus dem Alterthum vererbten, zum Theil auch schon verunstalteten Kirchenlehre eine moderne christliche Philosophie vorzubereiten. Gleichwohl ward auch hier wieder in Ermangelung einer selbständigen Form die antike Philosophie zu Hülfe gerufen, und später mit dem Aristotelismus<sup>2</sup> cine eben so unnatürliche Verbindung eingegangen, wie früher mit dem Platonismus. Uebrigens bewegt sich das philosophische Denken mehr im Formellen 3 als im Materiellen, es trat mehr in dialektischer als in speculativer Gestalt hervor, so dass hier weniger ein phantasiereiches Ausschweifen der Gedanken in das Weite und Unbestimmte (wie bei dem Gnosticismus) 4, als vielmehr ein sich Verengen und sich Verlieren ins Einzelne und Kleinliche zu befürchten war. Und so ward die grübelnde Spitzfindigkeit des Verstandes allmählig der Ruin der Scholastik, während das Streben nach scharfen theologischen Bestimmungen, die wissenschaftliche Begründung der Lehre und die edle Zuversicht in die Verunftmässigkeit des Christenthums (auch bei den obwaltenden Vorurtheilen) unstreitig die Lichtseite und das Verdienst derselben sind 5. Immerhin ist das gewiss, das der grossartig angelegte Versuch zuletzt in sein Gegentheil umschlug, dass die Freiheit des Gedankens mit der

Knechtschaft des Buchstaben, die Zuversichtlichkeit des Glaubens mit schmählicher Skepsis endete <sup>6</sup>.

- <sup>1</sup> Ueber die Benennung "Scholasticus" u. s. w. siehe *du Fresne* p. 739. *Gieseler*, DG. S. 446. Doch ist der Name nicht etymologisch, sondern historisch zu erklären, vgl. *Schleiermacher*, Kirchengesch. S. 466 ff. Ueber das Irreleitende und Verwirrende des Namens vgl. auch *Ritter* VII, S. 111 ff. Den Names aufzugeben, wäre gleichwohl bedenklich.
- <sup>2</sup> In der vorigen Periode hatte bereits Cassiodor einen Abriss der aristotelischen Dialektik gegeben, Boëthius einen Theil des Organon übersetzt; aber erst in dieser Periode wurde die Bekanntschaft mit Aristoteles allgemeiner, s. §. 151. Der Platonismus bildet gleichsam die Morgen- und Abendröthe der mittelalterlichen Philosophie, hier in Scotus Erigena, dort in Marsilius Ficinus u. a., und selbst auch noch mehrere Scholastiker der ersten Periode waren vom Platonismus beherrscht. Erst im 13. Jahrh. ward er allmählig durch den Aristotelismus verdrängt. "Es ist nur eine Fabel alter Unwissenheit, dass man im Mittelalter nur der aristotelischen Philosophie ergeben gewesen sei" Ritter VII, S. 70; vgl. auch S. 80 u. 90 ff.
- <sup>3</sup> "Die Scholastik ist der Fortgang der Kirche zur Schule, oder, wie ahne Zweifel in demselben Sinne Hegel sagt: die Kirchenväter haben die Kirche erzeugt, weil der entwickelte Geist einer entwickelten Lehre bedarf; später entstanden nicht mehr patres ecclesiae, sondern doctores. Ging in der Periode der alten Kirche die geistige Thätigkeit auf das Produciren des Stoffes eder auf die Exposition dessen, was der Inhalt des christlichen Dogma's noch in der einfachsten und unmittelbarsten Gestalt in sich begriff, um ihn in bestimmten Lehrsätzen und Formeln auseinanderzulegen, für das religiöse Bewusstein herauszustellen und zur allgemeinen öffentlichen Anerkennung zu bringen: so hette alles dies die Scholastik schon zu ihrer Voraussetzung. Der Stoff und Inhalt war das unmittelbar Gegebene . . aber die Aufgabe war jetzt, das dem Bewusstsein des Geistes zum Object Gewordene und aus demselben Herausgestellt wiederum zur subjectiven Einheit mit ihm zu verknüpfen und für das Bewusstsein zu vermitteln." Baur, Versöhnungslehre S. 147 f. Vgl. Baumgarten-Cresius, Lehrb. I, S. 445. Hegel, Gesch. der Philos. Bd. III, S. 138.
- 4 "Wenn den christlichen Lehrern die Gnostiker mit ihren Systemen gegenübergestellt werden, so wird hierbei meistens verkannt, dass die gnostischen Systeme nicht den Zusammenhang der philosophirenden Vernunft, sondern nur den der Phantasie haben." Staudenm., Erigena S. 370.
- b Ueber die ungerechte Behandlung der Scholastiker klagt schon Semler (in der histor. Einl. zu Baumgartens Glaubenslehre Bd. I.): "Die armen Scholastici haben sich gar zu sehr milssen verachten lassen, oft von Leuten, die sie nicht zum Abschreiben hätten brauchen können." Und selbst Luther, der die Scholastik mit stürzen half, schrieb an Staupitz: Ego Scholasticos cum judicio, non clausis oculis lego. . . Non rejicio omnia eorum, sed nec omnia probo, bei de Wette, Briefe u. s. w. I, p. 102. Vgl. auch Möhlers Schriften u. Aufss. Bd. I, S. 129 ff. Ullmann (Joh. Wessel, 1. Ausg. S. 12) nennt die scholast. Theologie "bei ihrem Beginne einen wahren wissenschaftlichen Fortschrift, in ihrem ganzen Verlaufe eine grosse dialektische Uebungsschule der abendländischen Menschheit, in ihrer Vollendung ein gehaltreiches, grossartiges und, wie die gothischen Dome, kunstvoll durchgebildetes Erzeugniss des menschlichen Geistes."
  - 6 S. Baur, Lehrbuch der Dogmengesch. S. 11. 154 ff.

#### **§**. 150.

Die vorzüglichsten scholastischen Systeme.

a. Erste Periode der Scholastik bis auf Peter den Lombarden.

In den unter Karl d. Gr. und seinen Nachfolgern gestifteten Klosterschulen war der scholastische Geist zuerst geweckt worden. Augebildet ward er in dem Kloster Bec in der Normandie, wo Leafranc lehrte 1. Sein Schüler Anselm von Canterbury versuchte, vom Glauben und zwar vom positiven Kirchenglauben ausgehend, sur philosophischen Erkenntniss aufzusteigen, was sich sowohl in seinem Beweis für das Dasein Gottes, als in seiner Satisfactionstheorie zeigte 2. Sowohl hierin, als in seiner Ansicht von der Realität der allgemeinen Begriffe, fand er Gegner an Roscellin 3 und Peter Abälard 1, indem dieser, im Widerspruch mit der anselmischen Theorie, den Glauben auf die Evidenz der Erkenntniss stützte, jener aber dem Realismus den Nominalismus entgegensetzte. Zeitgenosse des Anselm war Hildebertus a Lavardino (erst Bischof von Mans, dann Erzbischof von Tours) 5, der sich gleichfalls an den Kirchenglauben anschloss, während Gilbert von Poitiers sich (wie Roscellin und Abilard) den Vorwurf der Heterodoxie zuzog 6. - Eine eigenthumliche, die Mystik mit der Scholastik verbindende Richtung finden wir zum Theil schon bei dem Lehrer Abälards, Wilhelm von Champeaux 1, sowie auch bei Hugo s und Richard von St. Victor 9. - Nachdem dann ferner Robert Pulleyn und auch andere die Kirchenlehre philosophisch zu stützen sich bemüht hatten 10, fasste Peter der Lombarde (im 12. Jahrhundert) das Ganze derselben in seinen Sentenzen zusammen, und legte durch seine Behandlungsweise den Grund jener strengen und schwerfälligen Methode, die nach ihm lange Zeit die herrschende blieb 11.

- 1 + 1089. Er machte sich besonders im Streit mit Berengar bemerklich, wovon unten in der spec. DG. Seine Werke sind herausg. v. d'Achery, Par. 1648. fol. Vgl. Möhler in der unten angef. Schrift S. 39. Ueber die Stiftung des Klosters Bec ebend.
- Geb. zu Aosta in Piemont um 1034, seit 1093 Erzbischof von Canterbury (daher Cantuariensis), † 1109. "Er und kein Anderer ist der Vater der Scholastik; denn er zuerst hat dem wissenschaftlichen Triebe, welcher seit Isidor in der Kirche sich regte und in Berengar und Lanfranc bereits dem Durchbruche zahe kam, Bewusstsein, Gestalt und Sprache verliehen und ihn in den Stand gesetst, sich geschichtlich zu bethätigen" Hasse a. a. S. 32. Zu seinen philos. Schriften gehört vorzüglich: Monologium et Proslogium (Beweis über das Dasein Gottes, Trinitätslehre), Auszug bei Cramer V, 2 S. 341—372. Zu den mehr theologischen: de casu Diaboli; vorzüglich aber: cur Deus homo? libb. II (Theorie der Menschwerdung und Erlösung); überdies: de conceptu virginali et originali peccato; de libero arbitrio; de concordia praescientiae et praedestinationis nec non gratiae Dei cum libero arbitrio u. a. m. Opera ed.

- \* Gabr. Gerberon, Par. 1675. fol. 1721. II. fol. (Ven. 1744) u. Ausg. von Laemmer, Berol. 1858. Von der Schrift: cur Deus homo? eine Handausg. Erl. (Heyder) 1834. 8. Opuscula philosophico-theologica selecta ed. C. Haas, Tub. 1863 ss. Vgl. über ihn \*† Möhler, gesammelte Schriften und Aufsätze, Regensb. 1839. I, S. 32 ff.; über seine Lehre ebend. S. 129 ff. I. G. F. Billroth, de Anselmi Cantuariensis Proslogio et Monologio, Lips. 1832. 8. Franck, Anselm von Canterbury, Tüb. 1842. \*F. R. Hasse, Anselm von Canterbury, 1. Thl. Lps. 1843. 2. Thl. (die Lehre Anselms) 1852. Ritter VII, S. 315—354. Rémusat, Anselm de Cantorbéry, Par. 1854. Kling in Herzogs Realencykl.
- \* Auch Rucelinus und Rüzelin, geb. in der Niederbretagne und Canonicus zu Compiègne, im 11. Jahrhundert. Er wird gewöhnlich der Stifter der Nominalisten genannt; s. Chladenii diss. hist. eccles. de vita et haeresi Roscellini, Erl. 1756. 4. Ueber den in der Geschichte der Philos. näher su erörteruden Gegensatz des Nominalismus und Realismus: Baumgarten-Crusius, de vero Scholasticorum Realium et Nominalium discrimine et sententia theologica, Jan. 1821. 4. Engelhardt, DG. S. 16 f. Baur, Lehrb. S. 165. Ganz unbedeutend für die Theologie war der Gegensatz nicht, wie sich dies namentlich bei der Trinitätslehre zeigen wird. Auch hing im Ganzen und Grossen die Theilnahme an den reformatorischen Bewegungen (z. B. zu Hus' Zeit) von diesem Gegensatz mehr oder weniger ab.
- <sup>4</sup> Die ursprüngliche Form des Namens ist Abaielard; 1079 zu Palais unweit Nantes geb., † 1142. Ueber seine merkwürdigen Schicksale s. Bayle's Dict., Gervaise, Berington, Schlosser u. s. w. Neander, der h. Bernhard S. 112 f. Ausgaben: Opp. Abaelardi et Heloisae ed. Andr. Quercetanus (Duchesae), Par. 1616. 4., enthaltend: de fide S. Trinitatis s. introductio ad theologiam in 3 libros divisa. Seine libri V theologiae christianae, zuerst herausgeg. von Edn. Martène (thesaur. Anecd. T. V). Ueber den Dialog s. oben §. 144. Eine Ausgabe der noch unedirten Werke hat Cousin unternommen in der Collection de documents inédits sur l'histoire de France, publiés par ordre du Roi et par le soins du ministre de l'instruction publique. Deuxième série: Ouvrages inédits d'Abeillard, pour servir à l'histoire de la philosophie scolastique en France, Paris 1836. 4. (Vgl. darüber E. A. Lewald: commentatio de operibus Petri Abaelardi, quae e codicibus manuscriptis Victor Cousin edidit, Heidelb. 1839. 4.) Das Sic et Non herausgegeben von Th. Henke u. G. St. Lindenkohl, Marb. 1851. Cousins Urtheil über ihn: "Comme S. Bernard représente l'esprit conservateur et l'orthodoxie chrétienne, dans son admirable bon sens, sa profondeur sans subtilité, sa pathétique éloquence, mais aussi dans ses ombrages et dem ses limites parfois trop étroites, de même Abeillard et son école représentent es quelque sorte le côté libéral et novateur du temps avec ses promesses couvest trompeuses et le mélange inévitable de bien et de mal, de raison et d'extravagance." Vgl. Freriche, Commentatio theologico-critica de Petri Abselardi doctrina dogmatica et morali, Jen. 1827. 4. Franck, ein Beitrag zur Würdigung Abälards, in der Tüb. Zeitschr. 1840, 4 S. 4. Rémusat, Abélard, Par. 1845. 2 Bde. Rettberg, in Herzogs Realencykl. Böhringer, die Kirche Christi L. ihre Zeugen, II, 2. Nach Baur (Trin. II, S. 457) ist Abälard mehr dialektischer als speculativer Denker. Ueber seine Verwandtschaft zum Rationalismus ebend. S. 500 f. Vgl. Ritter VII, S. 401 ff., dem er (S. 161) "weniger freisinnig ale unbesonnen" erscheint.
- <sup>5</sup> Geb. 1055 oder 1057, † 1134. Wenngleich ein Schüler Berengars, doch nicht ganz seines Glaubens (seit 1097 Bischof von Mans, seit 1125 Erzbischof von Tours). Längere Zeit ward er für den Verfasser des Tractatus theol. ge-

- halten, der aber nach neuern Untersuchungen dem Hugo von St. Victor (s. Note 8) angehört. Vgl. *Liebner* in den theol. Stud. u. Krit. 1831, H. 2 S. 254 ff. Ausserdem aber sind seine Meinungen über das Abendmahl wichtig, wovon unten in der spec. DG.
- Auch Porretanus oder Porseta (de la Porrée), † 1154. Vgl. über ihn Otto Fresing, de gestis Friderici lib. I, c. 46. 50—57. Cramer VI, S. 530—552. Sein Hauptgegner war der heil. Bernhard von Clairvaux, derselbe, der auch Rescellin und Abälard bekämpft hatte, s. Neander, der heil. Bernhard S. 217 ff. Ritter VII, S. 437 ff.
- <sup>7</sup> Guilelmus de Campellis, † 1121. Er war der Gründer der Schule von St. Victor in einer Vorstadt zu Paris (1109), aus der überhaupt die mystischen Scholastiker hervorgingen; vgl. über ihn und seine Dialektik Schlossers Abbandlung über den Gang der Studien in Frankreich, vorzüglich von der Schule Et. Victor, in dessen Vincenz von Beauvais, Frkf. a. M. 1819. Bd. II, S. 35. und Abälards Werke von Cousin. Nach letzterem Engelhardt in der unten ansuführenden Schrift S. 308 ff.
- \* † nach Pagi 1140, nach andern 1141, Graf von Blankenburg, Canonicus in St. Victor (alter Augustinus, lingua Augustini, Didascalus), ein Freund des beil. Bernhard. Vgl. \* A. Liebner, Hugo von St. Victor u. die theologischen Richtungen seiner Zeit, Lpz. 1832. 8. Opera: ex rec. Canonicorum Regularium S. Victoris Paris. Rotomagi 1610. III. fol. Die wichtigste Schrift: de sacramentis christianae fidei libri duo, T. III, p. 487—712. Auszug bei Cramer VI, S. 791—848. Vgl. Ritter VII, S. 507 ff.
- Magnus Contemplator! Ein Schotte von Geburt, † 1173. Vgl. Liebner, progr. de Richardo a St. Vict. Gött. 1837. 1839. \* Engelhardt, Richard von St. Victor und Johannes Ruysbroek, zur Gesch. der myst. Theol. Erl. 1838. Opera: studio Canonicorum S. Victoris, Rotomagi 1650. fol.
- 10 + zwischen 1144 und 1150, ward Cardinal, schrieb Sententiar. libb. VIII. Ausg. von Mathoud, Par. 1655. fol. Vgl. Cramer a. a. O. VI, S. 442—529. und Ritter VII, S. 547 ff.
- 11 Magister Sententiarum, geb. zu Novara, seit 1159 Bischof von Paris, † 1164; schrieb: Sententiarum libb. IV, Ven. 1477, rec. J. Aleaume, Lovan. 1546. - "mehr durch die kirchliche Stellung des Verfassers, durch Ausgleichung der Gegensätze und durch Gemeinverständlichkeit, als durch Scharfsinn oder Tiefe das Handbuch des damaligen, das Vorbild des nächsten Jahrhunderts" Hase. Eine kleine Probe seiner Methode giebt Semler in der Einleit. zu Baumgartens Glanbenslehre Bd. II, S. 81 ff. Vgl. Heinrich, Gesch. der dogmat. Lehrarten 8. 145 ff. Das erste Buch handelt de mysterio Trinitatis s. de Deo uno et trino; das aweite de rerum corporalium et spiritualium creatione et formatione aliisque pluribus eo pertinentibus; das dritte de incarnatione verbi aliisque ad hoc spectantibus; das vierte de sacramentis et signis sacramentalibus. Vgl. Engelhardt, DG. S. 22. — "Mit Petrus dem Lombarden beginnt die Periode der systematisirenden Scholastik und des unendlichen Commentirens über die Sentensen des Magister. Es ist zugleich die Periode, in welcher nun erst das Fragen und Antworten, das Gegenüberstellen von Thesen und Antithesen, Gründen und Gegengründen, die Zerspaltung und Zersplitterung des Inhalts des Dogma's ohne Ziel und Maass ins Unendliche fortging." Baur a. a. O. S. 214. "Durch ihn ward die scholastische Behandlung des Dogma's in den ruhigen, geordneten Gang gebracht, in welchem sie, ohne von weitern Gegnern angefochten zu werden, dem innern Zuge ihrer Consequenz folgte." Baur, Lehrbuch der

DG. S. 159. Vgl. Ritter VII, S. 474—501. Landerer, in Herzogs Realenc. VIII, S. 466 ff.

#### §. 151.

#### b. Zweite Periode bis zu Ende des 13. Jahrhunderts.

Fast gleichzeitig traten Robert von Melün 1 (Folioth) und Alanus von Ryssel<sup>2</sup> (ab Insulis) mit dogmatischen Werken auf, und in die Fusstapfen des Lombarden trat sein Schüler Peter von Poitiers. Aber auch diese Scholastik fand ihre Gegner, namentlich an Walter von St. Victor 4 und an Johannes von Salisbury 5. Dennoch hob sich die Scholastik, zum Theil auch durch die Gunst der Umstände. Erstens gewannen die Bettelorden einen grössern Einfluss auf das philosophische und theologische Studium auf den Universitäten. Sodann kamen mit dem 13. Jahrhundert durch die Verbindungen, welche die Kreuzzüge eröffneten, die von den Arabern übersetzten und commentirten Werke des Aristoteles in einer vollständigern Gestalt als bisher in die Hände der abendländischen Theologen, und übten von da einen entschiedenen Einfluss auf ihre Systeme. An die Stelle der Sentenzen traten jetzt mit Alexander von Hales? die Summen. Albert d. Gr. commentirte zuerst den Aristoteles vollständig 8. Mit dem erreichten Höhepunkt trat aber auch gegen Ende des 13. Jahrhunderts die Spaltung der Schulen als eine dauernde ein. An der Spitze der einen Schule steht der Dominicaner Thomas von Aquino 9, an der Spitze der andern sein Gegner, der Franciscaner Johannes Duns Scotus 10. Das gegenseitige Schulgezänke hing mit der Eifersucht der Mönchsorden zusammen 11. Doch zeigte sich aber auch in diesem Zeitraume die mystische Richtung bisweilen mit der scholastischen vereint, wie dies bei dem Franciscaner Johann von Fidanza (Bonaventura) 12 der Fall war.

- <sup>1</sup> Bischof von Hereford seit 1164, † 1195, Verfasser einer (ungedruckten) Summa theologiae, bei *Bulaeus* a. a. O. T. II, p. 264, 585 ss. 772 s. *Cramer* a. a. O. VI, S. 553—586.
- <sup>2</sup> Doctor universalis, † 1203. Er gehörte zur speculativen Schule des Anselm. Schriften: Summa quadripartita de fide catholica (polemisch gegen die Albigenser, Waldenser, Juden, Mahometaner) libri V de arte s. articulis catholicae fidei (herausg. v. Pez, thesaur. anecd. noviss. T. I, P. II, p. 475—504, im Auszug bei Cramer V, 2 S. 445—459) regulae theologicae. Vgl. Schleiermacher, KG. S. 527 ff. Ritter VII, S. 593 ff.
- <sup>3</sup> † 1205. Schrieb: libb. V Sententiarum, mit *Pulleyn* herausg. von *Mathond*, Paris 1655. fol. (s. d. vor. §. Note 9). *Cramer* VI, S. 754—790.
- <sup>4</sup> Um 1180. Schrieb: libb. IV contra manifestas et damnatas etiam in conciliis hacreses, quas sophistae Abaclardus, Lombardus, Petrus Pictavinus et Gilbertus Porretanus, quatuor labyrinthi Galliae, uno spiritu Aristotelico effiati, libris sententiarum suarum acuunt, limant, roborant. Auszüge aus dieser noch ungedruckten Schrift bei *Bulaeus* l. c. T. II, p. 629—660.

- \* Sarisberiensis, Bischof von Chartres seit 1176, † 1182. An Thomas Becket schrieb er um 1156: Policraticus, sive de nugis curialium et vestigiis philosophorum libri VIII. Daran reihen sich: Metalogici libri IV (herausg. Lugd. Bat. 1639. 8. Amst. 1664. 8.) epistolae CCCII (geschr. von 1155—1180, ed. Papirius Masson, Par. 1611. 4.). Vgl. Bibl. Patr. max. Lugd. T. XXIII. Schleiermacker a. a. O. S. 527. \* Herrm. Reuter, Joh. von Salisbury, zur Gesch. der christl. Wissensch. im 12. Jahrh. Berlin 1842. Ritter VII, S. 605 ff.
- Unter den arabischen Bearbeitern des Aristoteles besonders zu nennen: Asissena († 1036) und Averrhoes († 1217). Trotz der kirchlichen Verbote nahm des Studium des Aristoteles mehr und mehr überhand. Ueber den geschichtlichen Verlauf dieser Studien s. Amad. Jourdain, recherches critiques sur l'âge et l'origine des traductions latines d'Aristote, et sur les commentaires grecs on arabes, employés par les docteurs scolastiques (Par. 1819. 8.), und die Gesch. der Philos. von Tennemann, Ritter u. s. w.
- <sup>7</sup> Alesius, Doctor irrefragabilis, † 1246, der erste, welcher durchgängigen Gebrauch von der aristotel. Philosophie machte. Verf. einer Summa universae theologiae (abgetheilt in quaestiones, membra u. articuli), nach seinem Tode auf Befehl Innocenz' IV. herausg. v. Guilelmus de Melitona um 1252. Ausgaben: Venet. 1576. Colon. 1622. IV. fol. Auszüge bei Semler a. a. O. S. 120 ff. Cramer VII, S. 161 ff. Heinrich S. 208 ff. Vgl. Schleiermacher S. 531f.
- Simia Aristotelis genannt, der gelehrteste unter den Scholastikern; von Geburt ein Schwabe, lehrte zu Paris, Cöln, ward Bischof von Regensburg, † su Cöln 1280. Opera: ed. Petrus Jammy, Ord. Praedic. Lugd. 1651. XXI T. fol. Darunter Commentarien über Aristoteles und den Lombarden, und Summa Theol. (ex edit. Basil. 1508. II. fol.). Ritter VIII, S. 181—256.
- Doctor angelicus, geb. 1224 im Neapolitanischen, ein Schüler Alberts (doch trat bei ihm noch mehr, als bei seinem Lehrer, das theologische Interesse hervor), lehrte zu Paris, Rom, Bologna und Pisa, †1274 (auf der Reise zum Concil von Lyon), wurde von Johann XXII. 1323 canonisirt. Schriften: commentarii in libb. IV Sententiar. Petri Lombardi (c. notis J. Nicolai, Par. 1659. IV. fol.) summa totius theologiae in III partes distributa (Auszüge bei Semler a. a. O. S. 58 ff. Craner VII, S. 161 ff. Heinrich S. 219 ff. Schröckh XXIX, S. 71-196). Opera omnia: Romae 1572. XVII. fol. Antw. 1575. Venet. 1745. XX. fol. Das Weitere bei Münscher, v. Cölln S. 19. Vgl. Ch. F. Kling, descriptio Summae theologicae Thomae Aquinatis succincta, Bonn. 1846. 4. H. Hörtel, Thomas von Aquino u. seine Zeit, nach Touron, Delecluze u. den Quellen, Augsb. 1846. Ritter VIII, S. 257-354. Jourdain, la Philosophie de St. Thomas d'Aquin, Paris 1858. "Thomas vereinigt mit der feinsten und schärfsten Speculation die Gabe des deutlichen Vortrags in einem bei den Scholastikern seltnen Grade, und seine Summe hat sich daher in der katholischen Kirche den höchsten Ruhm erworben." Gieseler, DG. S. 460.
- Doctor subtilis, geb. zu Dunston in Northumberland, seit 1301 Lehrer der Theol. zu Oxford, seit 1304 zu Paris, † zu Cöln 1308. Von ihm datiren sich die barbarischen Kunstwörter der Quidditäten, Haeccëitäten, Incircumscriptibilitäten u. s. w., und mit diesen beginnt die Ausartung in Spitzfindigkeiten. Opera: ed. Luc. Wadding, Lugd. 1639. XII. fol. Hauptwerk: Quodlibeta et Commentaria in libros IV Sententiarum. Ueberdies: quaestiones quodlibeticae. Vgl. Semler a. a. O. S. 68—73. Cramer VII, S. 295—305. Heinrich S. 226 ff. Schröckh XXIX, S. 237 ff. Baumgarten-Crusius, de theologia Scoti, Jen. 1526. 4. Ritter VIII, S. 354—472, der ihn "den scharfsinnigsten und eindringendsten Geist unter den Philosophen des Mittelalters" nennt.

- 11 Schon formal unterscheidet sich der Thomismus vom Scotismus darin, dass ersterer mehr auf das Wissen, letzterer mehr auf das Praktische in der Religion ausgeht\*), Rüter VIII, S. 365 f. Baur, Lehrb. S. 160. In der Lehre von den Universalien schlossen sich die Thomisten mehr an den Aristoteles, die Scotisten an Plato an; im Theologischen bei den Thomisten eine tiefere Fassung des Verhältnisses der göttlichen Gnade zur menschlichen Freiheit (Augustinismus), bei den Scotisten eine pelagianisirende, dem praktischen Verstand wie dem sittlichen Interesse sich empfehlende Hervorhebung des freien Willens. Endlich findet sich auch ein Gegensatz im Dogma von der unbefleckten Empfängniss der Maria, der die beiden Orden wider einander erbitterte, in den beiden Schulen wieder; vgl. die spec. DG.
- 12 Doctor seraphicus, bei den Griechen Eutychius, auch Eustachius, 1257 Doctor theol. Parisiensis und Praepositus generalis des Franciscanerordens, † 1274 als Cardinal, und wurde 1482 von Sixtus IV. canonisirt. Opera: Romae 1588—1596. VIII. fol. Mogunt. 1609. Darunter: Commentarius in libros IV Sententiarum; Breviloquium; Centiloquium. Auch wird ihm zugeschrieben Compendium theologicae veritatis (de natura Dei). Mystische Tractate: Speculum animae; Itinerarium mentis in Deum; de reductione artium ad theologiam. Vgl. Semler a. a. O. S. 52—58. Heinrich S. 214 ff. Gass, in Herzogs Realencyklopädie. W. A. Hollenberg, Studien zu Bonaventura, Berlin 1862.

Einzig in seiner Art steht in der Geschichte der Scholastik da Reimundus Lulius (geb. 1236, † 1315) mit seiner "ars generalis", welche, hinausgehend über die ausgetretenen Wege der Schule, des Schildsel zu einer Fundamentalwissenschaft geben sollte. Damit steht im Zusammahang seine in Rom verfasste necessaria demonstratio articulorum fidei. Vgl. Helferich, ther B. Lulius, Berlin 1858. und Kling, in Herzogs Realencyklophdie VIII, S. 558 ff. Ueber demond dogmatische Bedeutung: Neander, KG. 3. Aufl. II, S. 560. a.

#### §. 152.

c. Dritte Periode. Das Ende der Scholastik im 14. und 15. Jahrhundert.

In der letzten Periode der ihrem Untergange sich zuneigenden Scholastik traten nur noch wenig selbstdenkende Köpfe auf, unter denen Durandus von St. Pourçain 1, Raimund von Sabunde 2 und der nominalistische Skeptiker Wilhelm Occam 3 sich auszeichnen. Der weniger originelle Schüler des Letztern, Gabriel Biel 4, beschliesst die Reihe der Scholastiker, obschon die ausgeartete Richtung selbst noch länger andauerte und die Sehnsucht nach einer gänzlichen Umgestaltung des theologischen Studiums nur um so lebhafter hervorrief 5.

De Sancto Porciano (aus der Diöces von Clermont), Doctor resolutissimus, seit 1312 Lehrer der Theologie zu Paris, später Bischof von Annecy und von Meaux, † 1333. Verf. eines Opus super sententias Lombardi, Par. 1508. Venst. 1571. fol. (selten). Obwohl Dominicaner, wagte er es doch, dem Thomas sa widersprechen, wurde aber eben deshalb von den ächten Thomisten für einen

<sup>\*)</sup> Dasselbe findet sich in den entsprechenden Orden wieder. Der Dominicaner eifert für das Dogma und wird Inquisitor; der Franciscaner eifert für die Sitte und läuft in seinem Reformationseifer Gefahr, sogar Häretiker zu werden.

Abtrünnigen gehalten; s. Cramer Bd. VII, S. 801 ff. Vgl. Baur, Lehrb. S. 163. Ritter VIII, S. 547—574. Gieseler, DG. S. 462: "Er zeichnet sich durch die Fertigkeit aus, auch die schwierigsten Sätze zur Klarheit zu bringen."

- <sup>2</sup> Lehrte zu Toulouse ums Jahr 1436. In der Absicht, die Scholastik zu popularisiren, bearbeitete er die natürliche Theologie in dem Werke: Liber creaturarum s. theol. naturalis, Argent. 1496. fol. Francof. 1685. 8.; umgearb. von Amos Comenius: Oculus fidei, Amst. 1661. 8. Solisbaci 1852. Vgl. Montaigne, cesais l. II, c. 12. F. Holberg, de theologia naturali Raimundi de Sabunde, Hal. 1843. Matzke, die natürliche Theologie des Raymundus von Sabunde, Breal. 1846. Ritter VIII, S. 658—678.
- 3 † 1347. Venerabilis inceptor, Doctor singularis. Wie der Dominicaner Durandus von Thomas, so wich dieser Franciscaner von Scotus ab, so dass hier der strenge Zusammenhang des Ordensgeistes mit dem Schulgeiste aufhört. Occam nahm auch im Politischen, den Päpsten (Johann XXII.) gegenüber, eine freie Stellung ein und vertheidigte das Dogma von der Armuth Christi, vgl. darüber die KG. Als Scholastiker verschaffte er dem Nominalismus neues Ansehen. Dogmatische Werke: Compendium errorum Joh. XXII. (in Goldasti monarchia, Han. 1612. p. 957) — Quaestiones super IV libb. Sententiarum — Quodlibeta VII tract. de sacramento altaris — Centiloquium theologicum (worin besonders viele Spitzfindigkeiten), s. Cramer VII, S. 812 ff. Ueber seine unter der Maske der starrsten Orthodoxie sich versteckende ironische Skepsis s. Rettberg in den Studien und Kritiken 1839, 1. Lächerliche Fragen (wie die unten Note 5 angeführten) finden sich bei ihm in Menge vor. Vgl. Rettberg 8. 80. Ritter VIII, S. 574-604. Baur, Trin. II, S. 867 ff. Neben der philosophischen Skeptik zeigt sich bei ihm und den spätern Nominalisten ein um so starrerer Supernaturalismus auf dem theologischen Gebiete.
- <sup>4</sup> Aus Speier gebürtig, Lehrer der Phil. und Theol. zu Tübingen, † 1495. Verf. eines Collectorium s. Epitome ex Guilelmo Occam in IV libros Magistri sententiarum, ed. Wend. Steinbach, Tub. 1502. II. fol. Wernsdorf, diss. theol. de Gabr. Biel, celeberrimo papista antipapista, Wittenberg 1749. Biel hatte noch einige Nachzügler an Antoninus Florentinus und Paul Cortesius, s. Münscher, von Cölln S. 30. Auch waren ja Cajetan, Eck u. s. w. zur Zeit Luthers noch vollkommene Scholastiker.
- 3 So fragte man unter anderm: Num possibilis propositio: Pater Deus odit **Stum?** Num Deus potuerit suppositare mulierem, num diabolum, num asinum, man cucurbitam, num silicem? Tum quemadmodum cucurbita fuerit concionatura, editura miracula, figenda cruci? Et quid consecrasset Petrus, si consecrasset eo tempore, quo corpus Christi pendebat in cruce? . . . "Sunt innumerabiles λεπτολεσχίαι his quoque multo subtiliores, de instantibus, de notionibus, de relationibus, de formalitatibus, de quidditatibus, de eccëitatibus, quas nemo possit oculis assequi, nisi tam Lynceus, ut ea quoque per altissimas tenebras videat, quae nusquam sunt." Erasmi stultitiae laus, Bas. 1676. p. 141 ss. und in Annotatt. in 1 Tim. 1, 6 u s. w. Vgl. Ad. Müller, Erasmus S. 155. Gieseler, KG. II, 4 S. 324. — Ueber den Verfall der scholastischen Studien schreibt Luther an Joh. Lange zu Erfurt: Aristoteles descendit paulatim, inclinatus ad ruinam prope futuram sempiternam. Mire fastidiuntur lectiones sententiariae, nec est ut quis sibi auditores sperare possit, nisi theologiam hanc, i. e. Bibliam aut S. Augustinum aliumve ecclesiasticae auctoritatis doctorem velit profiteri (bei de Wette, Briefe u. s. w. I, Nr. 34 8. 57; vgl. Brief 60 [an Staupitz], S. 102).

## §. 153.

#### Die Mystik.

\*H. Schmidt, der Mysticismus des Mittelalters in seiner Entstehungsperiode, Jena 1824. \*Charles Schmidt, easai sur les mystiques du quatorzième siècle, Straab. 1836. 4. Franz Pfelfer, deutsche Mystiker des 14. Jahrhunderts. 1. Bd. Lpz. 1845. Will. Wackernagel, über die Gottesfreunde, a. Beiträge zur vaterländischen Geschichte 2. Bd. Basel 1843. 8. 111 2. C. U. Hahn. Geschichte der Ketzer im Mittelalter, besonders im 11. 12. und 13. Jahrh. III. Stuttg. 1850. L. Neack, die christliche Mystik nach ihrem geschichtlichen Estwicklungsgange im Mittelalter und in der neuern Zeit. 1. Theil: die christliche Mystik des Mittelalters. Ullmann, Reformatoren vor der Reformation, II. v. Anf.

Ein heilsames Gegengewicht gegen die Scholastiker bildete die Mystik, welche die der Theologie durch das Uebermaass der Dialektik entzogenen Lebensströme ihr in reichen, wenn auch nicht immer in klaren Ergüssen des Gemüthes wieder zuführte 1. Wenn früherhin die positiven Theologen, wie Bernhard von Chairvaux, eine am Kirchenglauben festhaltende fromme Gesinnung und andächtige Gemüthsstimmung, den speculativen Bestrebungen gegenüber, geltend gemacht<sup>2</sup>, ja wenn auch einige der Scholastiker selbst die Ansprüche des frommen Gefühls mit den Forderungen der damaligen Wissenschaft zu vereinigen gesucht hatten (mystische Scholastiker oder dialektisirende Mystiker) 3, so trat dagegen in dem Zeitpunkte des Verfalles der Scholastik die Mystik um so kräftiger und um so selbständiger auf, wenn auch in sehr verschiedener Gestalt. Auch hier fand nämlich (wie in der Scholastik) bald ein genaueres Anschliessen an die Kirchenlehre, bald eine häretisch sich von ihr entfernende Richtung statt 4, und auch rücksichtlich der wissenschaftlichen Begründung der mystischen Lehren zeigten sich die Einen philosophischer gestimmt und vorgebildet, als die Andern. Während die Lehren des Meister Eckart 5 noch Vieles von dem Schwärmerischen pantheistischer Secten an sich trugen und deshalb von dem päpstlichen Stuhle verdammt wurden, schlossen sich (obwohl auch mit manchen Abstufungen) näher an die Kirchenlehre an: Johann Tauler 6, Heinrich Suso 7, Johann Ruysbrock 8, der (anonyme) Verfasser des Büchleins von der deutschen Theologie 9, Thomas & Kempis 10 und Johann Charlier Gerson 11, welcher letztere zugleich die Mystik wissenschaftlich zu begreifen und ihr eine psychologische Unterlage zu geben suchte. Auch in der griechischen Kirche hatte die Mystik ihre Vertreter (Nicolaus Cabasilas) 12.

"An sich bildet das Mystische einen Gegensatz zu dem eigentlich Scholastischen, sofern die durchaus vorherrschende Richtung der Scholastik ein die lektischer Verstandesformalismus ist. Die Mystik konnte sich aber auch wieder mit der Scholastik selbst verbinden, indem sie in ihr das Bedürfniss erweckte, zur Ergänzung dessen, was dus rein dialektische Denken unbefriedigt lies, den Herd der Religion in der Tiefe und Innigkeit des Gefühls, als des eigentlichen Sitzes der Religion, zu bewahren." Baur, Lehrb. S. 167. Ueber den

gewiss begründeten Unterschied zwischen psychologischer (religiöser) und speculativer (theosophisher) Mystik s. ebend. S. 168. und Trin. II, S. 880 ff.

- <sup>2</sup> Doctor mellifluus, † 1153. Opera ed. Mabillon, Par. (1666—1690) 1719. II. fol. Ven. 1726. III. fol. Briefe, Predigten und mystische Tractate (de consideratione ad Eugenium III. Papam; libri V de gratia et libero arbitrio u. a. m.). Vgl. \*Neander, der h. Bernhard und sein Zeitalter, Berlin 1813. 8. Ellendorf, der h. Bernhard von Clairvaux und die Hierarchie seiner Zeit, Essen 1837. H. Schmid a. a. O. S. 187 ff. de Wette, Sittenl. II, 2 S. 208 ff. Bähringer II, 1. (Ausg. seiner Werke von Mandernach, Trier 1861 ff.) Eine praktische Wirksamkeit entwickelte auch (mit Anstreifen an die Mystik) der Franciscaner Berthold (zwischen 1247 u. 1272), s. dessen Predigten, herausg. von Kling, Berl. 1824, und die Rec. von Jak. Grimm in den Wiener Jahrbb. Jahrg. 1825 (Bd. XXXII), S. 194 ff.
- <sup>3</sup> Namentlich Wilhelm von Champeaux und die Victoriner, nebst Bonaventura, vgl. §. 150 f. Aber auch bei Anselm von Canterbury, bei Albertus Magnus und bei Thomas von Aquino findet sich ein mystischer Hintergrund. Und zwar drängt sich hier die Bemerkung auf, dass die ältere Mystik mit dem Realismus eine innere Verwandtschaft zeigt, während die spätere sich mit dem Nominalismus befreundete.
- \* "Bei den kirchlichen Mystikern ruht alles auf dem positiven Grunde der Glaubensartikel, und alle von ihnen beschriebenen innern Ereignisse hängen aufs Genaueste mit der Lehre von der Dreieinigkeit, mit der Menschwerdung Christi, mit der von Christo verheissenen Wirkung des Geistes und mit dem Geheimniss des Abendmahls zusammen, indess bei den häretischen Mystikern in der Regel die Abstraction allein zu dem tiefsten Grunde der Seele, welcher ihrer Lehre zufolge nichts anderes als Gott selbst ist, führt, die Vergottung vom Menschen selbst ausgeht und die erwähnten positiven Lehren höchstens als Symbole derjenigen innern Vorgänge gelten, welche die Erreichung des letzten Zieles bedingen. Es ist von besonderer Wichtigkeit, diese zwei Reihen kirchlicher und ausserkirchlicher oder orthodoxer und häretischer Mystiker beim Vortrage der Geschichte wohl auseinanderzuhalten" Engelhardt, Richard von St. Victor S. 2. vgl. S. 97 f.

\*Schon die Anhänger des Amalrich von Bena hatten das mystisch-pantheistische System des Joh. Scotus Erigena ins Schwärmerische ausgebildet und ihm die praktisch-gefährliche Richtung gegeben, die wir auch bei spätern Secten des Mittelalters wiederfinden, vgl. Krönlein, Amalrich von Bena und David von Dinanto (Stud. u. Krit. 1547. 2.)\*); Engelhardt, kircheng. Abh. Erl. 1832, 8. 251; Mosheim, de Beghardis et Beguinabus, p. 211. 255. Mehr systematisirt tritt dieselbe Richtung im 14. Jahrh. auf bei Meister Eckurt (Aichard), einem Sachsen von Geburt und Dominicanerprovincial zu Cöln. "Sein Gefühl der Gottesnähe und seine herrliche Liebesgluth steht gleichsam schwindelnd vor einem Abgrunde der Sündenlust und Gotteslüsterung" Hase. Seine Lehren wurden von Johann XXII. in einer Bulle von 1329 verdammt. Vgl. Charles Schmidt, essai p. 51—57, und Stud. und Krit. 1839, 3. Mosh. l. c. p. 280. Sprüche deutscher Mystiker in Wackernagels altdeutschem Lesebuch I, Sp. 859—592. \* H. Martensen, Meister Eckart, Hamb. 1842. Ullmann a. a. O. S. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die Lehre Amalrichs ist von der seiner Schüler zu unterscheiden; obenso von der des David von Dinanto, dessen Zusammenhang mit Scotus Erigena von dem Verfasser negirt wird.

- 6 Doctor sublimis et illuminatus, Dominicaner zu Cöln und Strassburg, † 1361, ein geistreicher Prediger. Opera: lat. ed. Laur. Serius, Col. 1548. Nachfolge des armen Lebens Christi. Die Medulla animae (eine Sammlung mehrerer Tractate) ist eine spätere Compilation. Predigten (III Bde. Lps. 1826). Vgl. Wackernayels altd. Leseb. Sp. 857 ff. Ueber ihn schreibt Luther an Spalatin (14. Dec. 1516): Si te delectat puram, solidam, antiquae simillimam theologiam legere, in germanica lingua effusam, sermones Johannis Tauleri, praedicatoriae professionis, tibi comparare potes. . . . Neque enim ego vel in latina vel in nostra lingua theologiam vidi salubriorem et cum Evangelio coasonantiorem; bei de Wette Bd. I, Nr. 25 S. 46. Hingegen dessen christl. Sittenl. II, 2 S. 220 ff.: "Diese Mystik ist sehr tief und innig, und sugleich sehr speculativ; aber es fehlt ihr doch der Gehalt: sie ist nämlich fast mer negatis, Verleugnung des Irdischen, Endlichen; das Wahre hingegen, das Wesentliche, Göttliche, weil es nicht in bestimmtem Verhältniss zum menschlichen Leben und Herzen gefasst wird, ist gewissermaassen eine leere Stelle" u. s. w. \* Ch. Schmidt, J. Tauler, Hamb. 1841. Böhringer II, 3.
- <sup>7</sup> Der Seuse (Amandus vom Berg), aus Constanz, † 1365. Opera: lat. ed. Laur. Surius, Col. 1532. Quétif et Echard, scriptores Ord. Praed. Par. 1719. T. I, p. 654. \*† Leben und Schriften, herausgeg. von Melch. Diepenbrock, mit Einl. von Görres, 1829. 1837\*). 1840. Geistl. Blüthen von Suso, Bonn 1834. Wackernagel a. a. O. Sp. 871 ff. Ch. Schmidt in Stud. u. Krit. 1843, 1. Suso ist mehr poetisch als tief speculativ, voll Bilder und Allegorien, nicht selten phantastisch, oft aber auch voll religiösen Schwunges. Eine romantisch-niterliche, kindliche Seele! Böhringer a. a. O. Verschieden von Suso ist der Verf. der Schrift "von den neun Felsen" (Rulman Merswin). vgl. Ch. Schwidt in Illgens Zeitschr. 1839, 2. S. auch Wackernagel a. a. O. über die Gottesfreunde.
- <sup>5</sup> Prior der regulirten Chorherren zu Grünthal in Brabant, † 1381. Doctor ecstaticus. Opera: ex lingua belgica latine versa ed. Laur. Surius, Col. 1552. 1609. 1692. Deutsch von Gottfr. Arnold, Offenb. 1701. 4. Neue Ausg. von Arnswaldt mit Vorr. von Ullmann, Hamb. 1848. Vgl. \* Engelhardt in der \$ 150 Note 9 angef. Schrift. — R. steht gewissermaassen an der Grenze der kirchlichen und der häretischen Mystiker. Ch. Gerson, der gegen ihn schrieb, zihlt ihn den letztern bei, vgl. jedoch Engelhardt S. 275: "Die Scheidelinie zwischen häretischer und orthodoxer Mystik, wie wir sie bei Ruysbrock genau gezogen finden, war so fein und so leicht zu überschreiten, dass nur das Beharren auf dem angenommenen, durch den Gebrauch der Lehrer geheiligten, durch die Autorität der Kirche sanctionirten Ausdrucke vor dieser Ueberschreitung bewahren zu können schien." Ebenso de Wette, christl. Sittenlehre a. a. O. S. 247: "Auch bei R. ist [wie bei Tauler] die Idee des Absoluten und der Entäusserung alle Endlichen, der Versenkung in das Eine und Ungetheilte dasjenige, worauf alle zurückgeführt wird. Noch mehr, als Tauler, erkennt er das im Menschen wohnende Göttliche an, und dies kann als ein grosser Gewinn betrachtet werden. . . . R. ist reicher als T. in Anschung des stitlichen Gehalts, er entwickelt bestimmter das tugendhafte Leben, und warnt vor dem geistlichen Müssiggang ... aber mehr als T. ist er in den Fehler der mystischen Sinnlichkeit und Ueppigkeit verfallen" u. s. w. Vgl. indessen Ullmann a. a. O. S. 36 ff.
  - <sup>9</sup> Deutsche Theologie, oder ein edles Büchlein vom rechten Verstande, was

<sup>\*)</sup> Wir citiren nach der Ausg. v. 1837.

Adam und Christus eci, und wie Adam in uns sterben und Christus in uns leben coll: zuerst von Luther (mit empfehlender Vorrede) herausg. 1516; dann (ebenfalls empfehlend) von Joh. Arnd 1631; von Grell 1817; von Detzer, Erl. 1827; von † Troxler, St. Gallen 1837; von Pfeiffer: Theologia, deutsch, die **leret gar man**chen lieblichen vnterscheit gotlicher warheit und seit [sagt] gar hohe und gar schone ding von einem volkommen leben (neue, nach der einzigen bis jetzt bekannten Handschrift besorgte Ausg.) Stuttg. 1851. 1855. 8. Vgl. Lathers Briefe bei de Wette, Nr. 60, S. 102: "Dies edle Büchlein, so arm und unguschmückt es ist in Worten und menschlicher Weisheit, also und vielmehr reicher und köstlicher ist es in Kunst und göttlicher Weisheit. Und dass ich mich nach meinem alten Narrn rühme, ist mir nächst der Biblien und St. Augustin nicht verbenemen ein Buch, daraus ich mehr erlernet habe und erlernet haben will, was Gett, Christus, Mensch und alle Dinge sind." Luthers Vorr. Auch de Wette, chr. Sittenl. a. a. O. S. 251 nennt die d. Th. "eine gesunde, körnige Schrift voll Geist und Leben, in einer reinen, gediegenen Sprache geschrieben, werth, ron Luther so nachdrücklich empfohlen zu werden," vgl. Ullmann, das Reformatorische und Speculative in der Denkweise des Verf. der deutschen Theologie, in Stud. u. Kr. 1852. 4 S. 859 ff. G. L. Plitt in Rudelbachs und Guericke's Zeitschrift XXVI, 1. Reifenrath, die deutsche Theologie des Frankfurter Gottesfreundes aufs Neue betrachtet und empfohlen, mit Vorw. von Tholuck, Halle 1863. Hamberger in Herzogs Realenc.

Eigentlich Thomas Hamerken aus Kempen, Subprior bei den Augustinern des Agnetenberges bei Zwoll, † 1471 — "mehr ein frommer, warmer, herzlicher Andachtsprediger, als eigentlicher Mystiker; wenigstens fehlt ihm die Speculation fast gans," de Wette a. a. O. S. 247. Verfasser mehrerer frommer Tractate: soliloquia animae; hortulus rosarum; vallis liliorum; de tribus tabernaculis; de solitudine; de silentio, etc. Am berühmtesten (doch von Andern auch andern Verff., wie dem Abte Gersen oder dem Gerson zugeschrieben) ist das Buch: de imitatione Christi libb. IV. — Opera: edit. Norimb. 1494. Par. 1520. fol. Antw. 1607. Vgl. die (für Kempis sich entscheidende) kritische Untersuchung von † J. P. Silbert, Wien 1828. 8. Gieseler, KG. II, 4 S. 347 ff. Ch. Schmidt, essai sur Jean Gerson p. 121. Ullmann a. a. O. II, S. 711 ff. J. Mooren, Nachrichten über Thomas a Kempis, Crefeld 1855.

11 Doctor christianissimus, Kanzler der Universität Paris, † 1429. Durch the karn "die mittelulterliche Mystik zum Bewusstsein ihrer selbst und zu einem geläuterten Abschluss ihres wahrhaft speculativen und ächt religiösen Gehaltes" Maier, DG. S. 203. G. schrieb: considerationes de theologia mystica; de perfectione; de meditatione cordis etc. — Opera: Antw. 1706. fol. Hagae Comitum 1728. Vgl. Engelhardt, de Gersonio Mystico, Erlang. 1822. \* K. B. Hundeshagen, über die mystische Theologie des Joh. Charlier Gerson, Lpz. 1834 (ans dem 4. Bd. des Zeitschr. für hist. Theologie besonders abgedruckt). \* A. Liebner, über Gersons mystische Theologie in Stud. und Krit. 1835, H. 2 S. 277 ff. \* Ch. Schmidt, essai sur Jean Gerson, chancelier de l'université et de l'église de Paris, Strasb. et Paris 1839. † J. B. Schwab, Johannes Gerson, Würzb. 1858. — Die verschiedenen Definitionen über das Wesen der Mystik (consid. 28 p. 384) bei Hundeshagen S. 49. — Ueber seinen Gegensatz zu Ruysbroek s. oben Note 8. - Gerson findet "in der sinnlichen Phantasie eine mächtige Feindin der reinen mystischen Contemplation, und unterlösst nicht, un mehvern Stellen mit grossem Nachdrucke vor ihren Illusionen zu warnen" Hundesh. S. 81. — Ueber seine Philosophie vgl. Ritter VIII, S. 626-658.

12 Wilh. Gass, die Mystik des Nicolaus Cabasilas vom Leben in Christo,

Greifswald 1849. Vgl. auch Engelhardt, die Arsenianer und Hesychasten, in Illgens Zeitschr. für hist. Theologie Bd. VIII, S. 48 ff. A. John, Lesefrüchte byzantinischer Theologie, in Stud. u. Kr. 1843. S. 724.

#### §. 154.

#### Wissenschaftliche Opposition gegen die Scholastik.

Chr. Meiners, Lebensbeschreibungen berühmter Männer aus den Zeiten der Wiederherstellung der Wissenschaften, Zürich 1795. A. H. L. Herren, Geschichte d. klass. Litteratur seit dem Wiederaufleben der Wissenschaften, Gött. 1797. 1801. 8. H. J. Erkers, Geschichte des Wiederaufblühens wissenschaftlicher Bildung, Magdeburg 1827. 1830. II Bde.

Schon im 13. Jahrhundert hatte Roger Bacon 1 die speculative Einseitigkeit des Scholasticismus bestritten und auf Verbesserung auch der theologischen Methodik hingewirkt. Besonders aber zeichnete sich die zweite Hälfte des 15. Jahrhunderts durch Wiederherstellung der klassischen Studien aus, durch welche der menschliche Geist von der Einseitigkeit theologischer Speculation, in welche sich sowohl die Scholastik als die Mystik verirrten, abgezogen und zu einer harmonischern Entfaltung der sämmtlichen Seelenkräfte, zu einer einfachern, naturgemässern Betrachtung der Dinge, und vor allem zu einer geschmackvollern Behandlung geistiger Gegenstände angeregt und angeleitet wurde 2. Wenn Laurentius Vella3, Johannes Reuchlin 4 und Desiderius Erasmus 5 im Allgemeinen als die Restauratoren der klassischen (theilweise auch der hebräischen) Philologie sich auszeichnen, so wurde dagegen das Studium der platonischen Philosophie insbesondere durch Marsilius Ficinus 6 und Joh. Picus von Mirandola 7 gefürdert, und dadurch sowohl das übermässige Ansehen des Aristoteles und mit ihm zugleich die Herrschaft der Scholastik beschränkt, als auch der Mystik der Weg gezeigt, sich mit der Speculation inniger zu befreunden und zu verbinden.

- Doctor mirabilis, geb. um 1214, Franciscaner und Lehrer der Theologie zu Oxford seit 1240. Schrieb (im Jahre 1267) ein Opus majus de utilitate scientiarum ad Clementem IV. Ausgabe von Jebb 1733. Dazu Brewer, Rogeri Baconis opera quaedam hactenus inedita, vol. I. (containing opus tertium, opus minus, compendium Philosophiae), London 1859. Vgl. Emile Charles, Roger Bacon, sa vie, ses ouvrages, ses doctrines d'après des textes inédits. Paris 1961. Höchst charakteristische Auszüge aus dem Opus majus bei Gieseler II, 2 S. 382 Anm. w. Vgl. Gelzers Monatsblätter XXVII, 2. Baco's Gegensatz zur Scholastik ist "principieller Natur; er leugnet das alte System mit seinen Voraussetzungen und seinen Folgerungen. mit seiner Methode und seinen Resultaten, und setzt an die Stelle des alten Princips ein neues eigenes, auf welches er des Bau einer neuen, völlig originalen Lehre gründet" a. a. O. S. 63.
- <sup>2</sup> "Wenn wir den am nächsten bei der Hand liegenden Gegensatz gegen die scholastische Philosophie und Theologie und das Treiben des scholastischen Wesens suchen, so können wir sagen: es ist der gesunde Menschenverstand, Erfahrung (äussere und innere), Naturanschauung, Menschlichkeit, Humanität" Hegel, Gesch. der Phil. III, S. 200.

- <sup>3</sup> † 1457. Opera: Bas. 1540. 1543. Elegantiarum latin. lingu. libri VI dialect. libri III - annotatt. in N. T. (ed. Erasm. Tur. 1505; Revius, Amst. 1631) — de ementita Constantini donatione.
- Capnio, 1455—1522. Vgl. \* Mayerhoff, Reuchlin u. seine Zeit, Berlin 1830. Meiners a. a. O. I, S. 44 ff. - R. beförderte besonders das Hebräische, zugleich aber die kabbalistischen Studien, und feierte einen glorreichen Sieg über die Viri obscuri seiner Zeit.
- Desiderius Erasmus (Gerhard) von Rotterdam, geb. 1456, † 1536. Vgl. \*Adelf Müller, Leben des Erasm. v. Rotterd. Hamb. 1828. — Opera: Bas. 1540. VIII. u. Lugd. Bat. 1703-1706. X. fol. In seiner ratio perveniendi ad veram theologiam, in der laus stultitiae und anderwärts geisselte er die Extravagansen der Scholastik, und zeigte den Weg zu einer geschmackvollern Bebandlung der Theologie. Durch seine kritische Ausgabe des N. Test. (ed. princeps, Basel b. Froben 1516)\*) legte er den Grund zum genauern Bibelstudium, und in seinen Briefen und verschiedenen Abhandlungen verbreitete er das Licht menschlicher Aufklärung. Seine Stellung zur Reformation und zur Dogmatik der Reformatoren findet ihre Erwähnung in der folgenden
- Ueber den Streit der Aristoteliker und Platoniker s. Münscher, von Cölln II, S. 27. Marsilius Ficinus, † 1499, übersetzte den Plato, und schrieb de rel. christ. et fidei pietate ad Laur. Med. und de immortalite animae. - Opera: Par. 1641. fol. Vgl. Sieveking, Geschichte der platonischen Akademie zu Florenz, Gött. 1812. Ritter V, S. 272-291.
- 7 Geb. 1463, † 1494, suchte Plato und Aristoteles zu vermitteln. Opera: Bas. 1601. fol. (darunter: in Hexaëmeron libb. VII — quaestiones 900 — de Christi regno et vanitate mundi — in Platonis Convivium libb. III — epistolae). S. Meiners a. a. O. Bd. II. v. Anf. Vgl. Signart, Ulrich Zwingli, der Charakter seiner Theologie, mit besonderer Rücksicht auf Picus von Mirandula. Stuttg. 1855. S. 14 ff.\*\*).

#### §. 155.

Praktische Opposition. Vorläufer der Reformation.

Floile, Geschichte der Vorläufer der Reformation, Lpz. 1835. S. \* C. Ulmann, Reformatoren vor der Reformation, Hamb. 1841, 1842, II.

Nicht allein aber auf dem Wege der Wissenschaft, sondern unmittelbar von dem Boden des christlichen Lebens aus that sich immer mehr der Geist der Reformation kund. Zum Theil an die Lehre der Mystiker, mitunter auch wieder an die scholastischen Denkformen sich anschliessend, jedoch im Ganzen mehr auf das Praktische gerichtet, traten im Anschluss an die reinere Bibellehre Johann Wykliffe 1, Joh. Hus und Hieronymus von Prag nebst ihren Anhängern auf<sup>2</sup>, von welchen Letztern einige wieder in die schwär-

<sup>\*)</sup> Auch die Veranstaltung der Polyglottenausgabe durch den Cardinal Ximenes gerade vor

Ausbruch der sächs. Reformation, ist bedeutasm genug. während Gennadius als Vertreter des Aristotelismus erscheint; vgl. Gass, Gennadius und Pletho, Breslau 1844.

merischen Richtungen früherer Secten überschweisten. Eine eigenthümliche Erscheinung ist die des Hieronymus Savonarola, dessen Theologie im Ganzen das Gepräge einer apokalyptisch gefärbten Mystik trägt; während Johann Wessel von Gröningen die edlere Mystik und den klaren, aus den Fesseln der Scholastik sich losringenden Geist wissenschaftlicher Forschung auf eine wohlthätige Weise in sich vereinigte und dadurch im engern Sinne ein Vorläufer Luthers wurde.

- ¹ Lehrte auf der Universität Oxford, stritt seit 1360 gegen die Bettelmönche. Gregor XI. verdammte 1377 neunzehn seiner Sätze. Sein Widerspruch gegen die Transsubstantiationslehre in der spec. DG. Sein dogmatisches Hanptwerk ist: dialogorum libb. V (Trialogus), Bas. 1525; von L. Th. Wirth, Francof. et Lips. 1753. 4. Vgl. Rob. Vaughan, life and opinions of J. de Wycliffe, Lond. 1829. 1831. II. Webb, le Bas, life of Wicliff, Lond. 1832. Oscar Jäger, John Wykliffe u. seine Bedeutung für die Reformation, Halle 1854. \* Böhringer II, 4, 1. Lechler, Wiclif als Vorläufer der Ref., Lpz. 1858. Uebrigens hängt des System Wykliffe's noch in den "Eierschaalen der Scholastik" Landerer in Herzogs Realencykl. XIII, S. 694.
- <sup>2</sup> Von Hussinecz, seit 1402 Prediger zu Prag, † 1415 den Märtyrertod zu Constanz. Seine Opposition war mehr eine praktische als dogmatische. Selbst in der Lehre vom Abendmahl entfernte sich Hus von der Kirchenlehre weniger als seine Collegen Hieronymus von Prag und Jacobellus von Misa, wovon in der spec. DG. Vgl. Neanders kl. Gelegenheitsschriften, 3. Aufl. S. 217 fl. † Helfert, Hus u. Hieronymus. Studie. Prag 1853.
- <sup>3</sup> Ueber die Geschichte der Husiten (Taboriten und Calixtiner) vgl. die KG. u. Lenfant, histoire de la guerre des Hussites, Amst. 1731. II. 4. Unter ihren Theologen zeichnete sich Johann Rokykzana aus. Zur schwärmerischen Partei gehörte Martin Lokwitz (Loquis) aus Mähren, siehe Schröckh XXXIV, S. 687. Ueber ihr Verhältniss zu den Waldensern: v. Zezschwitz, die Katechismen der Waldenser u. böhmischen Brüder als Documente ihres gegenseitigen Lehranstausches. Erlangen 1863.
- <sup>4</sup> Dominicaner, seit 1489 in Florenz, † den Märtyrertod 1498. Picus von Mirandola schrieb für ihn eine Apologie (in Goldusti monarchia T. I, p. 1633). S.'s Schriften: compendio di revelazione (1495; lat. 1496) de simplicitate vitae christianae triumphus crucis s. de veritate fidei, 1497 mehrere Predigten. \*Rudelbach, Hieronymus Savonarola und seine Zeit, Hamb. 1833. \*K. Meier, Girolamo Savonarola, Berlin 1836. Hase, neue Propheten S. 97. Ueber S.'s Theologie: F. W. Ph. Ammon, in Winers u. Engelhardts neuem krit. Journal, Bd. VIII, Stück 3, S. 257—282.
- <sup>5</sup> Lux mundi, magister contradictionum, mit dem Familiennamen Gansfort, lebte und lehrte zu Cöln, Heidelberg, Löwen und Paris, † 1489. "Scholastisch gebildet, verkündigte er das nahe Ende der Scholastisk, drang auf die Schrift als den alleinigen Grund des Gluubens, auf den Glauben als Grund der Rechtfertigung ohne Werke, auf Innerlichkeit des ganzen religiösen Lebens." Meier, DG. S. 238. Opera: Gron. 1614. Vgl. Muurling, de Wesselii cum vita tum meritis in praeparanda sacrorum emendatione in Belgio septentrionsli Traj. ad Rhen. 1831. \*C. Ullmann, Johann Wessel, ein Vorgänger Luthers Hamb. 1834. 2. Aufl. 1842. (2. Bd. des oben angef. Werkes).

Auch Johann Goch zu Mecheln († 1475), Johann von Wesel, Prof. der Theo-

logie zu Erfurt, später Prediger zu Worms († 1482), u. m. a., sowie Gerhard Groot und die Kleriker des gemeinsamen Lebens, sind dieser Klasse von Mänsern beizuzählen. Vgl. J. G. L. Scholtz, diss. exhibens disquisitionem, qua Thomae a Kempis sententia de re christiana exponitur et cum Gerhardi et Wesselii Gansfortii sententiis comparatur, Gron. 1840. 8. Ullmann, Reformatoren vor der Ref. Bd. I.

## **§.** 156.

Zusammenhang der Dogmengeschichte mit der Kirchen- und Weltgeschichte in dieser Periode.

Wenn übrigens in irgend einer Periode, so zeigt sich in dieser der innige Zusammenhang zwischen der Entwicklung des kirchlichen und allgemein menschlichen Lebens überhaupt und der Entwicklung der Lehre 1. So steht die Geschichte der Scholastik in mverkennbarem Parallelismus mit der Geschichte des Papstthums und der Hierarchie<sup>2</sup>. Das Mönchsthum und das Cölibat konnten ebensowohl den spitzfindigen Grübelgeist der Scholastiker nähren, als die tiefere Sehnsucht der Mystiker wecken 3. Die Pracht und Fülle des katholischen Cultus wirkte auf die Kirchenlehre (namentlich auf die Lehre von den Sacramenten und von den Heiligen) in eben dem Maasse zurück, als sie selbst auch wieder ein Product derselben war 4. Auch in der mittelalterlichen Kunst prägte sich der dogmatische Geist der Zeit symbolisch aus 5, und aus den Kreuzstigen, die ihre Quelle selbst zum Theil in der religiösen (mystischen) Aufregung der Zeit hatten, erntete das Abendland hinwiederum Früchte sehr verschiedener Art 6. — Auch wirkten die grossen Landplagen des 14. Jahrhunderts dergestalt auf die Gemüther, dass sich daraus theilweise die religiösen und mystischen Richtungen des Zeitalters (Flagellanten) begreifen lassen 7. — Hatte der einseitige Gebrauch der lateinischen Kirchensprache die Vernachlässigung einer gründlichen Bibelexegese und eine barbarische Terminologie zur Folge gehabt, so wirkte später die Verbreitung der griechischen Litteratur seit der Eroberung von Constantinopel (1453) vortheilhaft sowohl auf das Studium der heil. Schrift nach ihren Grundsprachen, als auch auf die Form der Behandlung theologischer Gegenstände zurück 5. Und war es endlich dem furchtbaren Institut der Inquisition gelungen, die Geister einzuschüchtern und den freien Gedankentausch zu hemmen 9, so ward durch Erfindung der Buchdruckerkunst (um 1440), durch die Entdeckung von Amerika (1490), und durch den ganzen Umschwung der Geschichte eine neue Zeit vorbereitet, welche mit einem vielfach veränderten Gesichtskreise auch eine neue religiöse Lebensentwicklung nothwendig machte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben die allg. Einl.

- <sup>2</sup> Es ist nicht gleichgültig, dass die Scholastik mit dem Zeitalter Gregors VII ihren ersten Anfang nimmt. Anselm war im Investiturstreite auch eine Stütze der päpstlichen Hierarchie, während etwas später Abälards Schüler, Arnold von Brescia, die freiern dogmatischen Grundsätze seines Lehrers aufs Praktisch-Kirchliche anwandte. Ebenso vereinigt sich in Bernhard von Clairvaux der dogmatische Orthodoxismus mit der Auhänglichkeit an das päpstlich-kirchliche Institut. — Gleichzeitig mit Innocenz III., der Blüthe des mittelalterlichen Papstthums, steht die Scholastik auf ihrem Höhepunkte, während die Spaltung der Schulen (Thomisten und Scotisten) eine nicht zu verkennende Parallele zu dem etwas später eintretenden päpstlichen Schisma bildet. - Hatte der päpstliche Stuhl an der realistischen Richtung Anselms früher eine Stütze gehabt, so tritt der Nominalist Occam nun in offene Opposition zu demselben. — Auch die Geschichte der Mystik lässt sich so verfolgen, dass die eine Seite ihres Wesens sich freundlich, die andere sich feindlich zu den Tendenzen des römischen Stuhles verhält. Wurzelt doch das Papstthum selbst (der Idee nach) in einer mystischen Weltanschauung, während es häufig durch den Widerspruch, in den es sich mit der Idee setzte, d. h. durch seine Aeusserlichkeit und Weltlichkeit, gegen die mystische (innerliche) Weltanschauung verstossen und diese gegen sich in den Kampf rufen musste. Vgl. meine (§. 149) angef. Abhandl.
- <sup>3</sup> Gewisse Verirrungen, sowohl der Scholastiker, als der Mystiker, lassen sich fast nur von dem Standpunkte einer Mönchszelle aus begreifen. Waren die frühern Scholastiker Benedictiner oder regulirte Chorherren, so nahmes später die Bettelorden (trotz des längern Widerspruchs der Pariser Universität) die theol. Lehrstühle ein, und ertheilten Grade und Würden. Dazu kennt die oben berührte Ordenseifersucht, welche tief in die Spaltungen der Scholsstiker eingreift.
- Vgl. die spec. DG. (bei der Lehre von den Heiligen und vom Abendmahl).
- <sup>5</sup> Ist es ganz zufällig, dass gerade die durch ihre Dome ausgezeichneten Städte Strassburg und Cöln die Lieblingssitze mystischer Lehrer wurden? a. Ch. Schmidt, essai p. 45 u. 52. Ebensowenig ist der Zusammenhang zwischen der romantischen Poesie und der mystischen Richtung zu verkennen (Liebes, Hugo von St. Victor S. 246), sowie endlich auch die altdeutsche Malerschule mehr im Zusammenhange mit der Mystik, und die heiterere italische Kunst mit der §. 154 erwähnten klassischen Richtung steht.
- <sup>6</sup> S. Heeren, Entwicklung der Folgen der Kreuzzüge für Europa (hister. Schriften, Gött. 1908. Bd. II.).
- <sup>7</sup> Vgl. Hecker, der schwarze Tod im 14. Jahrh. Berlin 1832. 8. Förstemann, die christlichen Geisslergesellschaften, Halle 1828.
  - 8 Vgl. §. 154.
- S. Llorente, Geschichte der Inquisition, Lpz. 1823. Neudecker in Herzogi-Realencykl. VI, S. 677 ff.

## B. Specielle Dogmengeschichte der dritten Periode.

#### ERSTER ABSCHNITT.

Apologetisch-Propädeutisches.

Wahrheit des Christenthums. Verhältniss der Vernunft zur Offenbarung. Offenbarungsquellen. Schrift und Tradition.

## §. 157.

Wahrheit und Göttlichkeit des Christenthums.

Der apologetische Standpunkt, den die Christen dieser Periode den Nichtchristen gegenüber zu behaupten hatten, war ein von der ersten Zeit merklich verschiedener. Das Judenthum des Mittelalters 1 war ein anderes, als das, welches Justin im Gespräch mit Trypho bestritt; aber auch das Christenthum der mittelalterlichen Apologeten war in mancher Beziehung ein anderes, als das der ersten Väter. Ebenso erforderte der Kampf gegen den Islam andere Waffen, als der gegen den antiken Polytheismus 2. Mehr aber noch, als die neben dem Christenthum bestehenden historischen Religionen, machte die im Schoosse der Christenheit selbst bald offener bald verdeckter hervortretende, besonders gegen das Ende der Periode erscheinende Zweifelsucht und Freidenkerei eine philosophische Vertheidigung des Christenthums nothwendig 3. Im Ganzen schlossen sich die Apologeten an die frühere Methode an. Der Wander- und Weissagungsbeweis wurde traditionell festgehalten 4, obwohl auch Einige zu der Einsicht gelangten, dass das Christenthum auch ohne Wunder schon durch seine innere Vortrefflichkeit sich empfehle 5.

- <sup>1</sup> Man sehe z. B. die Vorwürfe, welche Agobard den damaligen Juden macht: de insolentia Judaeorum, Opp. T. l, p. 59—66 (bei Schröckh XXI, 8. 302).
- <sup>2</sup> Vgl. die oben §. 144 genannten Schriften gegen die Mahometaner, und Gieseler, DG. S. 476 ff. Gegen die Heiden (gentiles), d. h. vorzüglich gegen die heidnische Philosophie, schrieb Thomas Aqu. seine Summa catholicae fidei, die nicht mit der grössern Summa zu verwechseln ist. Auszüge bei Schröckh XXIX, § 341 ff.
- <sup>3</sup> Anselm hegte noch den Grundsatz: Fides nostra contra impios ratione defendenda est, non contra eos, qui se christiani nominis honore gaudere fatentur; epp. lib. II, 41. Ueber die spätern Apologien des Savonarola u. Ficin s. § 134. 155.
  - Den Begriff des Wunders suchte Anselm dahin zu bestimmen, dass er

einen dreifachen cursus rerum unterschied: den wunderbaren (mirabilis), den natürlichen (naturalis), und den vom creatürlichen Willen abhängigen (volun-Das Wunderbare kann nicht den Bedingungen und Gesetzen der beiden andern unterliegen, sondern herrscht frei; es beeinträchtigt aber die beiden andern nicht (neque illis facit injuriam), da sie ja auch nur vom höchsten Willen, dem Willen Gottes, abhängig sind. Auch ist die Möglichkeit des Wunders darin begründet, dass die Schöpfung selbst ein Wunder d. i. eine Wirkung des göttl. Willens ist, s. de conceptu virg. et orig. peccato, c. 11. Hasse, Anselm II, S. 457. — Eine Definition des Wunders giebt Thomas von Aquino P. I, quaest. 110, art. 4: Dicendum, quod miraculum proprie dicitur, cum aliquid fit praeter ordinem naturae; sed non sufficit ad notionem miraculi, si aliquid fiat praeter ordinem naturae alicujus particularis, quia sic, cum aliquis projicit lapidem sursum, miraculum faceret, cum hoc sit praeter ordinem naturae lapidis. Ex hoc ergo aliquid dicitur esse miraculum, quod fit practer ordinem totius naturae creatae; hoc autem non potest facere nisi Deus, quia quidquid facit angelus vel quaecunque alia creatura propria virtute, hoc fit secundum ordinem naturae, et sic non est miraculum. Unde relinquitur, quod solus Deus miraculum facere possit. — Von diesem objectiven Begriff des Wunders unterscheidet Thomas den subjectiven : Sed quia non omnis virtus naturae creatae est nota nobis, ideo cum aliquid fit praeter ordinem naturae creatae nobis notae per virtutem creatam nobis ignotam, est miraculum quoad nos. In dieser Beziehung unterscheidet er auch zwischen miraculum und mirum. Vgl. Baur, Trin. II, S. 749 f. + Brischar, der Wunderbegriff des h. Thomas v. Aquino, in der Tüb. Quartalschr. 1845, 3. Ritter, Gesch. der Philos. VIII, 8. 266, und die dort citirte Stelle contra gent. III, 98. - Rücksichtlich der Weissagungen berief man sich auch jetzt noch auf die Sibyllinen. So Ficinus u. a. Siehe Schröckh XXXIV, S. 352.

<sup>6</sup> So unter Andern Aeneas Sylvius, s. *Platina* in vita Pii II. gegen das Ende. Vgl. auch *Dante*, div. comm. (Parad. 24, 106—108).

#### §. 158.

#### Vernunft und Offenbarung, Glauben und Wissen.

Waren auch alle Christen von der Wahrheit und Göttlichkeit ihrer Religion (auch da, wo sie ihnen durch das getrübte Medium der Kirchenlehre erschien) überzeugt, so entstand doch für den denkenden Geist die Aufgabe, über das Verhältniss des specifisch Christlichen zu dem allgemein Menschlichen, des Geoffenbarten zum natürlich Vernünftigen, des Christenthums zur Philosophie, sich ins Klare zu setzen. Schon Johannes Scotus Erigena neigt sich darin zum christlichen Rationalismus und zu einer Vereinbarung desselben mit dem Supernaturalismus, dass ihm die wahre Religion auch die wahre Philosophie ist, und dass er den innersten tiefsten Quell der religiösen Erkenntniss in dem Menschen selbst d. i. in seinem varnünftigen Bewusstsein sucht, ob er gleich die Nothwendigkeit einer positiven, von aussenher gegebenen Offenbarung nicht in Abrede stellt 1. Auch nach Abälard findet eine Uebereinstimmung der Philosophie und des Christenthums in der Weise statt, dass die allge-

meinen Vernunftwahrheiten und die sittlichen Gesetze, welche schon die Heiden kannten, durch die höhere Autorität der göttlichen Offenbarung ihre Bestätigung und Erweiterung erhalten 2; und wenn auch Anselm den Glauben an die geoffenbarten und durch die Kirchenlehre fixirten Wahrheiten mit der subjectiven Erfahrung des Hersens vorausverlangt, so ermächtigt er doch die Vernunft, hinterher über das Geglaubte sich Rechenschaft zu geben: wobei auch er von der Voraussetzung ausgeht, dass Vernunft und Offenbarung sich nicht widersprechen können 3. Thomas von Aquino zeigte, wie die christliche Lehre einerseits aus der Vernunft erkennbar sei. andrerseits aber über die Vernunft hinausgehe 4; und Duns Scotus hob die unterscheidenden Momente der Offenbarung in articulirten Sätzen hervor 5. Nur in anderer Weise als bei den Scholastikern. doch am meisten der anselmischen Theorie verwandt, fand ebenso bei den Mystikern die Annahme eines unmittelbar Gewissen im Innern des Menschen statt, doch so, dass nach den einen (den kirchlich-orthodoxen) die innern Offenbarungen mit der Kirchenlehre tibereinstimmten 6, nach den andern (den schwärmerischen Mystikern) die neuen Geistesoffenbarungen nicht selten mit den historisch überlieferten Lehren, ja mit der Schriftlehre selbst sich in offenen Widerspruch setzten 7.

De divina praed. (ap. Mauguin T. I, c. 1, §. 1; vgl. Frommüller a. a. O. 8. 50): Quid est de philosophia tractare, nisi verae religionis, qua summa et principalis omnium rerum causa et humiliter colitur et rationabiliter investigatur, regulas exponere? Conficitur inde veram esse philosophiam veram religionem conversimque veram religionem esse veram philosophiam (vgl. Aug. de vera rel. c. 5). Das Selbstbewusstsein ist ihm die letzte Quelle relig. Erkenntniss, de div. nat. V, 31 p. 268: Nulla quippe alia via est ad principalis exempli purissinam contemplationem praeter proximae sibi suae imaginis certissimam notitism. Doch wird die Nothwendigkeit einer äussern (positiven) Offenbarung damit nicht geleugnet. Im Gegentheil II, 31 p. 85: Nisi ipsa lux initium nobis revelaverit, nostrae ratiocinationis studium ad eam revelandam nihil proficiet (vgl. unten über d. Schrift). Erigena kann souach "in einem gewissen Sinne allerdings der Urheber des Rationalismus genannt werden; allein es ist hier ein enderer Rationalismus zu finden, als der heutige verkehrte [vulgäre?], zu dem der unseres christlichen Philosophen [nach einer Seite wenigstens] geradezu einen Widerspruch bildet." Staudenmaier, Freib. Zeitschr. a. a. O. S. 241; vgl. Ritter VII, S. 214.

<sup>2</sup> De theol. christ. II, p. 1211 (ed. *Martène*): Hinc quidem facilius evangelica praedicatio a philosophis, quam a Judaeis suscepta est, cum sibi eam marime invenirent ad finem, nec fortasse in aliquo dissonam, nisi forte in his, quae ad incarnationis vel sacramentorum vel resurrectionis mysteria pertinent\*). Si enim diligenter moralia evangelii praecepta consideremus, nihil ea aliud quam

<sup>\*)</sup> Also bereits eine Unterscheidung von articuli puri et mixti? Vgl. auch Thomas Aq. Note 4.

reformationem legis naturae inveniemus, quam secutos esse philosophos constat; cum lex magis figuralibus quam moralibus nitatur mandatis, et exteriori potins justitia quam interiori abundet: evangelium vero virtutes ac vitia diligenter examinat et secundum animi intentionem omnia, sicut et philosophi, pensat. Unde, cum tanta . . . evangelicae et philosophicae doctrinae concordia pateat. nonnulli Platonicorum . . . in tantam proruperunt blasphemiam, ut Dominum Jesum omnes suas sententias a Platone accepisse dicerent, quasi philosophus ipsam docuisset Sophiam. Erst wer nach thätigem Forschen das Göttliche erkennt, gelangt nach ihm zu einem festen Glauben\*). Hat der Mensch das Seinige gethan, dann kommt die göttliche Liebe hinzu und verleiht dem Menschen, was er durch sein Forschen nicht erhalten hat u. s. w. "Abdlard war aber fern von dem Wahne, dass seine Philosophie eine adäquate, keiner Sehnsucht mehr Raum lassende Erkenntniss der göttlichen Dinge geben könne" Neander. der h. Bernh. (1. Ausg.) S. 117 ff. Abälard unterscheidet zwischen credere, intelligere und cognoscere; durch den Zweifel gelangt man zur Untersuchung. durch die Untersuchung zur Wahrheit (dubitando ad inquisitionem, inquirendo ad veritatem). In der Introductio spricht sich Abälard hierüber noch stärker aus, als in der schon modificirten Theol. christ., s. Neander S. 127 Anm. 4; vgl. Böhringer a. a. O. S. 118 ff. — Auch Alanus ab Insulis stellt den Glanben zwar über die opinio, aber unter die scientia, art. 17 (bei Pes I, p. 482). Vgl. Clem. Alex. oben S. 74. — Zu der Abälard'schen Anschauungweise trat die des h. Bernhard in den schroffsten Gegensatz. Ihm erscheint der Abalandsche Rationalismus nicht nur mit dem Glauben, sondern mit der Vernunft selbst im Widerspruch: Quid enim magis contra rationem, quam rationem ratione conari transcendere? Et quid magis contra fidem, quam credere nolle quicquid non posset ratione attingi? — Dagegen wieder Abälard (Ep. ad Helois.): Nolo sic esse philosophus ut recalcitrarem Paulo, non sic esse Aristoteles, ut secludar a Christo; non enim aliud nomen est sub coelo, in quo oporteat me salvum fieri, vgl. Neander, Bernhard S. 147 ff. D. J. H. Goldhorn, de summis principiis theologiae Abaelardeae. Lips. 1936.

<sup>3</sup> Prosl. c. 1: . . . Desidero aliquatenus intelligere veritatem tuam, quam credit et amat cor meum. Neque enim quaero intelligere ut credam, sed credo ut intelligam. Nam et hoc credo, quia, nisi credidero, non intelligam. De incarn. verbi c. 2: Nullus quippe Christianus debet disputare, quod catholica Ecclesia corde credit et ore confitetur, quomodo non sit: sed semper candem fidem indubitanter tenendo, amando et secundum illam vivendo humiliter, quantum potest quaerere rationem, quomodo sit. Si potest intelligere, Deo gratias agat; si non potest, non immittat cornua ad ventilandum, sed submittat caput ad venerandum. Citius enim in se potest confidens humana sapientia impingendo cornua sibi evellere, quam innitendo petram hanc evellere. . . . Palam namque est, quia illi non habent fidei firmitatem, qui, quoniam quod credunt, intelligere non possunt, disputant contra ejusdem fidei a sanctis patribus confirmatam veritatem, velut si vespertiliones et noctuae, nonnisi in nocte caelum videntes, de meridianis solis radiis disceptent contra aquilas, solem ipsum irreverberato visu intuentes. Prius ergo fide mundandum est cor . . . prius ea quae carnis sunt postponentes secundum spiritum vivamus, quam profunda fidei dijudicando discutiamus. . . . Quanto opulentius nutrimur in Sacra Scriptura, ex his, quae per obedientiam pascunt, tanto subtilius provehimur ad ea, quae per intellectum

<sup>&#</sup>x27;) Daher sein Wahlspruch: Qui credit cito, levis est corde (Sir. 19, 4).

stiant. . . . Nam qui non crediderit, non experietur, et qui expertus non fuerit, son intelliget. Nam quantum rei auditum superat experientia, tantum vincit andientis cognitionem experientis scientia. . . . Nemo ergo se temere mergat in condensa difficillimarum quaestionum, nisi prius in soliditate fidei conquisita merum et sapientiae gravitate, ne per multiplicia sophismatum diverticula in tunta levitate discurrens, aliqua tenaci illaqueetur falsitate. Vgl. de sacram. altaris II, 2: Christianae fidei veritas quasi hoc speciali jure praeminet, ut non ipm per intellectum, sed per eam intellectus quaerendus sit. . . . Qui ergo nibil credere vult, nisi ratione vel intellectu praecedente, hic rem confundit et scire omnia volens, nihil credens, fidem, quae in ipso est, videtur annullare. Epp. lib. II, 41: Christianus per fidem debet ad intellectum proficere, non per intellectum ad fidem accedere, aut si intelligere non valet, a fide recedere. Sed cum ad intellectum valet pertingere, delectatur; cum vero nequit, quod capere non potest, veneratur. Gleichwohl macht er dem, der die Kraft hat, merkennnen, die Erkenntniss zur Pflicht. Cur Deus homo I, c. 2 lässt er den Boso sagen, ohne ihm zu widersprechen: Sicut rectus ordo exigit, ut profinda christianae fidei credamus, priusquam ea praesumamus ratione discutere. ils negligentia mihi videtur, si, postquam confirmati sumus in fide, non studewas quod credimus intelligere. Vgl. ebend. c. 10. 25. Auch giebt sich Boso (in Beziehung auf die Satisfactionslehre) erst zufrieden, nachdem er die vorgebrachten Gründe als rationabilia erkannt hat (II, 19 u. 21). "Es war also für die Scholastik keine zu hohe Idee, dass auf dem Wege der Speculation der ganze Inhalt des A. und N. Test. rationell bewiesen werden könne; nur wird dabei immer vorausgesetzt, dass der Inhalt des Glaubens an sich schon feststeke und keines Beweises bedürfe, so dass demnach, was durch die Vernunft hinzukommt, so werthvoll es im Uebrigen sein mag, doch nur ein opus supererogationis ist." Baur, Versöhnungsl. S. 185 Anm. "Die fides praecedens intellectum, von welcher die Scholastik als Basis ausgeht, ist nicht nur der Glaube, wie er als Lehre in der Schrift enthalten, und der Glaube, wie er in der religiönen Erfahrung der Einzelnen lebendig ist, sondern er ist auch und ist noch riel nehr der formulirte Glaube, das Dogma mit allen seinen kirchlich sanctionirten einzelnen Bestimmungen." Landerer a. a. O. S. 660. Dadurch unterscheidet ich die Anselmische Auffassung wesentlich von der modernen eines Jacobi 2. Schleiermacher. Vgl. Möhlers Schriften I, S. 137 f. Husse a. a. O. S. 34 ff. - An Anselm schliesst sich auch Albert d. Gr. an; vgl. die Stellen bei Ritter VIII. S. 193.

\* Thom. Aq. Summa cath. fid. contra gentiles lib. I, c. 3 (bei Münscher, n. Colla S. 100): Et in his, quae de Deo confitemur, duplex veritatis modus. Quaedam namque vera sunt de Deo, quae omnem facultatem humanae rationis excedunt, ut: Deum esse trinum et unum. Quaedam vero sunt, ad quae etiam natio naturalis pertingere potest: sicut est Deum esse, Deum esse unum, et alia hujusmodi, quae etiam philosophi demonstrative de Deo probaverunt, ducti naturalis lumine rationis. Aber auch diese "praeambula fidei" bedürfen der Bestätigung durch die Offenbarung; denn sonst würde die Erkenntniss Gottes nur ein Vorrecht Weniger sein (der Denkenden und Wissenden); Andere würden, durch den Leichtsinn der frühern Jahre abgehalten, zu spät zu ihr gelangen; auch ist im besten Falle immer eine Einmischung des Irrthums in der Wahrheit zu befürchten. Gleichwohl sind die Glaubenswahrheiten, wenn auch über die Vernunft hinausgehend, ihr nicht widersprechend u. s. w.

Diese Momente sind: Praenuntiatio prophetica, Scripturarum concordia, auctoritas scribentium, diligentia recipientium, rationabilitas contentorum, irra-

tionabilitas singulorum errorum, ecclesiae stabilitas und miraculorum claritas, nach Baur, Lehrb. S. 174. Ueber das Verhältniss der Philos. zur Theol. vgl. Ritter VIII, S. 264 ff.

6 Die Reihe derselben eröffnet Bernhard von Clairvaux, de consideratione V, 3: Deus et qui cum eo sunt beati spiritus, tribus modis veluti viis totidem, nostra sunt consideratione vestigandi: opinione, fide, intellectu. Quorum intellectus rationi innititur, fides auctoritati; opinio sola verisimilitudine se tueta. Habent illa duo certam veritatem, sed fides clausam et involutam, intelligentia nudam et manifestam; ceterum opinio, certi nihil habens, verum per verisimilia quaerit potius, quam apprehendit. . . . Verus intellectus certam habet non modo veritatem, sed notitiam veritatis. . . . Fides est voluntaria quaedam et certa praelibatio necdum prolatae veritatis. Intellectus est rei cujuscunque invisibilis certa et manifesta notitia. Opinio est quasi pro vero habere aliquid, quod falsum esse nescias. Ergo fides ambiguum non habet, aut si habet, fides non est, sed opinio. Quid igitur distat ab intellectu? Nempe quod etsi non habet incertum non magis quam intellectus, habet tamen involucrum, quod non intellectus. Denique quod intellexisti, non est de eo, quod ultra quaeras; aut si est, non intellexisti. Nil autem malumus scire, quam quae fide jam scimus. Nil superexit ad beatitudinem, cum, quae jam certa sunt nobis fide, erunt aequa et nuda. Ebenso sagt er über die Erkenntniss der göttlichen Dinge (V, 13): Non en disputatio comprehendit, sed sanctitas. — Dieser Ansicht folgen auch die Victoriner. Hugo, de Sacramentis fidei P. III, lib. I, c. 30 (de cognitione divinitatis — bei Liebner S. 173 ff. 186): Alia enim sunt ex ratione, alia secundum rationem, alia supra rationem, et praeter baec quae sunt contra rationem. Ex ratione sunt necessaria, secundum rationem sunt probabilia, supra rationem mirabilia, contra rationem incredibilia. Et duo quidem extrema omnino fidem non capiunt. Quae enim sunt ex ratione, omnino nota sunt et credi non possunt, quoniam sciuntur. Quae vero contra rationem sunt, nulla similiter ratione credi possunt, quoniam non suscipiunt ullam rationem, nec acquiescit his ratio aliqua. Ergo quae secundum rationem sunt et quae sunt supra rationem, tantummodo suscipiunt fidem. Et in primo quidem genere fides ratione adjuvatur et ratio fide perficitur, quoniam secundum rationem sunt, quae creduntur. Quorum veritatem si ratio non comprehendit, fidei tamen illorum non contradicit. In iis, quae supra rationem sunt, non adjuvatur fides ratione ulla, quoniam non capit ea ratio, quae fides credit, et tamen est aliquid, quo ratio admonetur venerari fidem, quam non comprehendit. Quae dicta sunt ergo secundum rationem, probabilia fuerunt rationi et sponte acquievit eis. Quae vero supra rationem fuerunt, ex divina revelatione prodita sunt, et non operata est in es ratio, sed castigata tamen, ne ad illa contenderet. — Schon complicirter ist die Theorie des Richard von St. Victor. Nach ihm giebt es sechs Arten der Contemplation. Wir erkennen 1) nach der Einbildungskraft (sinnliche Eindrücke der Schöpfung); 2) nach der Vernunft (Wahrnehmungen der gesetzlichen Ordnung innerhalb der Schöpfung); 3) in der Vernunft nach der Einbildungskraft (symbolische Erkenntniss der Natur, als eines Spiegels der Geister); 4) in der Vernunft und nach der Vernunft (Inneres auf Inneres bezogen, ohne sinnliches Bild — intellectuelle Anschauung?); 5) über und nicht gegen die Vernunft (geoffenbarte Erkenntniss innerhalb des Vernunftkreises - durch die Offenbarung potenzirte Vernunfterkenntniss); 6) über und (scheinbar) gegen die Vernunft (namentlich das Mysterium der Trinität). Vgl. Engelhardt, Richard von St. Vict. S. 60 ff. — Im strengen Gegensatz, dass der Mensch bei seinem Streben nach Erkenntniss von Gott selbst unterstützt sein müsse, lehrt auch Je-

hann von Saliebury, Policrat. lib. VII, c. 14 (Bibl. max. T. XXIII, p. 352): Quisquis ergo viam philosophandi ingreditur, ad ostium gratiae ejus humiliter pulset, in cujus manu liber omnium sciendorum est, quem solus aperit agnus, qui occisus est, ut ad viam sapientiae et verae felicitatis servum reduceret aberrantem. Frustra quis sibi de capacitate ingenii, de memoriae tenacitate, de assiduitate studii, de linguae volubilitate blanditur. . . . Est autem humilitati conjuncta simplicitas, qua discentium intelligentia plurimum adjuvatur. — So vante auch vor dem Hochmuthe der Speculation der Prediger Berthold (bei Ding, Grimms Rec. 206): Swer faste in die sunnen sihet, in den brehenden giaft, der wird von ougen sô boese, daz er es niemer mêr gesiht. Zeglîcher wise alsô stêt ez umbe den glouben; wer ze faste in den heiligen cristenglouben sihet, alsô daz in vil gwundert und ze tiefe darinne rumpelt mit gedenken. — Auf das innere Zeugniss beruft sich Savonarola, triumph. cruc. procem. (bei Rudelbach S. 376): Licet fides ex causis principiisque naturalibus demonstrari non possit, ex manifestis tamen effectibus validissimas rationes adducemus, quas nemo sanse mentis inficiari poterit. — So sagt auch Picus von Mirandola treffend: Philosophia veritatem quaerit, theologia invenit, religio presidet (Ep. ad A. Manut. Opp. ed. Bas. p. 243).

### 7 Vgl. §. 161 Note 5.

## **§**. 159.

# Erkenntnissquellen. Bibel und Tradition.

Die Bibel, obwohl der Theorie nach immerfort als die höchste Norm der christlichen Wahrheit verehrt 1, wurde doch immer mehr von der Tradition, deren Ansehen ihr zur Seite stand 2, überschattet, und so der Lehrgehalt derselben mehr und mehr durch willkürliche Menschensatzungen getrübt und verunstaltet. Ausser der kirchlichen Tradition wurde dem geschriebenen Worte Gottes auch das Buch der Natur an die Seite gesetzt<sup>3</sup>. Von den mystischen Secten wurden auch noch andere Schriften, ausser der Bibel, als vom Himmel stammend herumgeboten 4, oder es wurden wohl gar die Einbildungen des natürlichen Menschen dem Worte Gottes gleichgestellt 5. Dagegen machte sich das Princip der Schriftautorität, einer verderbten Tradition gegenüber, immer mehr Bahn in dem Zeitalter unmittelbar vor der Reformation 6.

1 Joh. Dam. de fide orth. I, 1: Πάντα τοίνυν τὰ παραδεδομένα ἡμίν διά τε νόμου και προφητών και άποστύλων και εύαγγελιστών διχόμεθα και γινώ**επομεν και σέβ**ομεν, οὐδὲν περαιτέρω τούτων ἐπιζητοῦντες. . . . Ταῦτα ἡμεῖς στέρξωμεν καὶ εν αὐτοῖς μείνωμεν, μή μεταίροντες δρια αἰώνια, μηδὲ ὑπερβαίνοντες την θείαν παράδοσιν. Vgl. IV, 17. — Joh. Scot. Erig. de div. nat. I, c. 66 p. 37: Sanctae siquidem Scripturae in omnibus sequenda est auctoritas, quum in ea veluti quibusdam suis secretis sedibus veritas; (doch dazu die Beschränkung:) non tamen ita credendum est, ut ipsa semper propriis verborum seu nominum signis fruatur, divinam nobis naturam insinuans; sed quibusdam similitudinibus variisque translatorum verborum seu nominum modis utitur, infirmitati nostrae condescendens nostrosque adhuc rudes infantilesque sensus simplici doctrina erigens. Auch kann die Schrift der Vernunft nicht widersprechen, c. 68 p. 38: Nulla itaque auctoritas te terreat ab his, quae rectae contemplationis rationabilis suasio edocet. Vera enim auctoritas rectae rationi non obsistit, neque recta ratio verae auctoritati. Ambo siquidem ex uno fonte, divina videlicet sapientia, manare dubium non est. Vgl. c. 69 p. 39. und Böhringer a. a. O. S. 134 ff. — Weit unbedingter dagegen Joh. von Salisbury, Policrat. a. a. O. (§. 158 Note 6): Serviendum est ergo scripturis, non dominandum; nisi forte quis se ipsum dignum credat, ut angelis debeat dominari.

<sup>2</sup> Joh. Dam. de fide orth. IV, 16: "Οτι δὲ καὶ πλείστα οἱ ἀπόστολσι ἀγράφως παραδεδώχασι, γράφει Παϊλος ο των έθνων απόστολος (2 Thess. 2, 14. 1 Cor. 11, 2). De imaginibus orat. I, 23 (Opp. I, p. 318): Οὐ μόνον γοάμμασι την εκκλησιαστικήν θεσμοθεσίαν παρέδωκαν (οί πατέρες), άλλα και άγράφοις τισι παραδόσεσι. . . . . Πόθεν τὸ τρις βαπτίζειν; πόθεν τὸ κατ' άνατολάς εθνεσθαι; πόθεν ή των μυστηρίων παράδοσις; κτλ. Vgl. orat. Π, 16 p. 338. - Indem Joh. Scot. Erigena Vernunft und Schrift in Parallele stellt, scheint er die Tradition ihnen (und namentlich der Vernunft) unterzuordnen. I, c. 71 p. 39: Omnis autem auctoritas, quae vera ratione non approbatur, infirma videtur esse. Vera autem ratio, quum virtutibus suis rata atque immutabilis munitur, nullius auctoritatis adstipulatione roborari indiget. Nil enim aliud videtur mihi esse vera auctoritas, nihi rationis virtute cooperta veritas et a sacris patribus ad posteritatis utilitatem litteris commendata. . . . Ideoque prius ratione utendum est . . . ac deinde auctoritate. . . . Ibid. IV, 9: Non sanctorum patrum sententiae, praesertim si plurimis notae sunt, introducendae sunt, nisi ubi summa necessitas roborandae ratiocinationis exegerit propter eos, qui cum sint rationis inscii, plus auctoritati quam rationi succumbunt. — Doch auch hierin steht Erigena ziemlich allein. Im Allgemeinen verblieb es bei den von Augustin und Vincentius von Lirinum in der vor. Per. gegebenen Bestimmungen (vgl. oben §. 122). So mahnt unter andern Alcuin, doch ja bei der überlieferten Lehre zu bleiben und keine neuen Namen u. s. w. zu erfinden (in ep. ad Felic. Opp. 1, p. 783, vgl. p. 791 ss.): Porro nos intra terminos apostolicae doctrinae et sanctae romanae ecclesiae firmiter stamus: illorum probatissimam sequentes auctoritatem et sanctissimis inhaerentes doctrinis, nihil novi inferentes, nullaque recipientes, nisi quae in illorum catholicis inveniuntur scriptis. — Hatte auch Abälard durch sein Werk "Sie et non" das Ansehen der frühern Väter, und somit auch das der Tradition untergraben, so fuhren die Scholastiker doch fort, sich nicht nur auf die ältere Tradition zu berufen, sondern sie rechtfertigten auch unbiblische Lehren damit, das die Kirche fortwährend das Recht habe, neue Dogmen zu gründen, wie das von der Transsubstantiation und der unbefleckten Empfängniss der Maria. Selbst Gerson berief sich (in Beziehung auf das letztere Dogma) auf diese Fortbildung der Lehre durch die Kirche. Sodann gesellte sich zur Autorität der Kirche noch (wenn gleich nicht von der Kirche anerkannt, doch factisch) die des Aristoteles, bis unmittelbar vor der Reformation die Schriftautorität wieder als die höchste, wo nicht als die einzige herausgehoben ward (z. B. von Nicolaus de Clemangis. Wykliffe, Wessel u. a.).

<sup>3</sup> Jede Creatur ist nach Johannes Scotus Erigena eine Theophanie Gottes, de div. nat. III, 19. — Nach Raymund von Sabunde (Theol. naturalis) hat Gott den Menschen zwei Bücher gegeben, das Buch der Natur und das der Schrift: beide können und dürfen sich nicht widersprechen; das letztere aber ist nicht jedem zugänglich, sondern nur den Priestern. Von dem erstern, das auch den Laien zugänglich ist, muss jede Erkenntniss anheben; jedes Geschöpf ist ein von Gött geschriebener Buchstabe. Aber die höchste Erkenntniss ist die Liebe

Gottes, als das Einzige, was der Mensch aus seinem Eignen der Gottheit geben kann. Vgl. Hase, KG. §. 287. Tennemann VIII, S. 964 ff. Matzke a. a. O. §. 30 ff. — In ähnlicher Weise hatte schon der heil. Bernhard gesagt: Was er in der Erklärung der heil. Schrift vermöge und in der Erkenntniss der göttlichen Dinge, habe er besonders in den Wäldern und auf Feldern durch innere Betrachtung und Gebet erlangt, und keine andern Lehrer gehabt, als die Buchen und Eichen, s. Neander, der h. Bernhard S. 6. Vgl. Bruder Bertholds Predigten (bei Kling S. 113), wo auch der Gedanke von den 2 Büchern (Himmel und Erde) sich wiederfindet\*).

- <sup>4</sup> So stand namentlich bei den Spiritualen das Evangelium acternum (Weissagungen des Abts Joachim von Floris in Calabrien, † 1202) in grossem Ansehen. Vgl. darüber Engelhardt, kirchenhist. Abhandll. Erl. 1832. Nr. 1. Auszüge des Evang. act. in d'Argentrée, coll. judiciorum de novis err. Paris 1725. T. I, p. 163 ss.
- Die Raserei einiger gefiel sich in frechen Aeusserungen, wie die des David von Dinanto, Gott habe aus Ovid so gut gesprochen als aus Augustin [oder aus der Bibel?], s. Engelhardt a. a. O. S. 255. Die Beghinen lehrten: quod homo magis tenetur sequi instinctum interiorem, quam veritatem evangelii, quod quotidie praedicatur; siehe das bischöfl. Schreiben Johanns von Strassburg bei Mosheim a. a. O. p. 258. Vgl. §. 161.
- So sagt Wykliffe (Trial. IV, c. 7 p. 199): Wenn es hundert Päpste gäbe und alle Mönche in Cardinäle verwandelt werden sollten, so dürfte man ihrer Meinang in Glaubenssachen nicht anders einen Werth beilegen, als sofern sie auf die Schrift gegründet ist. Vgl. Schröckh XXXIV, S. 504. Ueber das Schriftprineip von Hus vgl. Neunder, Züge aus dem Leben des h. Joh. Hus, in d. kleinen Gelegenheitsschriften S. 217 ff. So verlangt er namentlich, dass das Concil ihn aus der Schrift des Irrthums überweise \*\*). Ueber die ganze biblische Richtung des der Reformation vorangehenden Zeitalters s. Ullmann, Reformatoren vor der Reformation II, S. 430 ff.; über Wessels Schriftprincip ebend.

# §. 160.

### Bibelkanon und Bibelkritik.

Der Kanon war seit der vorigen Periode abgeschlossen, und zwar so, dass in der lateinischen Kirche die sogenannten Apokryphen des A. Test. in der Regel mit zu demselben gezählt wurden <sup>1</sup>. Die Paulicianer im Morgenlande verwarfen (gnostisch) das A. Test. und die petrinischen Schriften <sup>2</sup>. Aber auch innerhalb der katholischen Kirche regten sich noch im karolingischen Zeitalter Zweifel gegen die Aechtheit einzelner Bücher <sup>3</sup>.

1 Vgl. den Kanon des Isidor. Hispal. de eccles. off. I, 12 und die Synodal-

e) Es ist zu beachten, dass bei dem Dualismus von Schrift und Tradition das eine Glied (die Schrift) viel fester steht, während das andere mehr wechselt, und statt desselben manchmal auch ein anderes, wie hier die Natur, oder wie bei Scotus Erigena die Vernunft, oder bei den Mystikern das innere Wort substituirt wird.

<sup>\*\*)</sup> Helfert nennt daher auch (vom katholischen Standpunkte aus) das von Hus festgehaltene Schriftprincip das Alpha und Omega seines Irrthums! ---

beschlüsse; auch Joh. Dam. IV, 17 (bei Münscher, v. C. II, S. 106). — Rücksichtlich der Apokryphen stützen sich einige Abendländer, wie Odo von Clugny, Hugo von St. Victor, Joh. von Salisbury, Hugo von St. Caro u. a. noch auf Hieronymus; doch blieb der augustin. Kanon der herrschende, s. Münscher a. a. O. S. 107, und Liebner, Hugo von St. Victor S. 129. Die griechische Kirche erklärte die Apokr. zwar für nützliche und erbauliche Schriften, unterschied sie aber bestimmt von den kanonischen, Joh. Dam. de fide orth. IV, c. 18.

- <sup>2</sup> Nach Petr. Sic. bei Wetst. N. T. II, p. 681. de Wette, Einl. ins N. Test. S. 281.
- 3 "Im Kloster von St. Gallen wagten die Mönche im Kanon der heil. Schriften das Ungöttliche zu unterscheiden. Von den Büchern der Chronica und Esther war ihr Urtheil: in eis littera non pro auctoritate, tantum pro memoria tenetur. So auch von Judith und den Maccabäern." Joh. von Müller, Gesch. der schw. Eidg. Buch 1, Cap. 12, S. 287, nach Notker, de interpret. S. S. ad Salomonem in Pez' thes. anecd. T. I. (Vom Standpunkte der praktischen Conveniens aus hatte bekanntlich schon Ulfilas die Bücher der Könige, als zu kriegerisch, für seine Gothen weggelassen.)

# §. 161.

### Inspiration.

Auch hier blieb es im Allgemeinen bei den seither befestigten Vorstellungen 1, so dass die Behauptung des Erzbischofs Agobard von Lyon, die hh. Schriftsteller hätten nicht immer die Regeln der Grammatik beobachtet, den Abt Fredegis von Tours zum lebhaften Widerspruch aufforderte, wogegen indessen Agobard mit gesundem Mutterwitze sich vertheidigte 2. Weniger Widerspruch erfuhr in der griechischen Kirche Euthymius Zigabenus, der sich über die Abweichungen der Evangelisten von einander freimüthig erklärte3. Die Scholastiker suchten die Inspiration durch genauere Merkmale zu bestimmen 4, während bei den Mystikern der Begriff der Bibelinspiration mit dem der göttlichen Erleuchtung im Allgemeinen mehr zusammenfloss 5; wie denn überhaupt nicht zu übersehen ist, dass das poetisch gestimmte Zeitalter fortwährend an die Macht göttlicher Inspiration (auch ausserhalb des Bibelkanons) glaubte, und gewiss an nichts weniger dachte, als die Fülle göttlicher Geisteserweisungen in den Rahmen eines auch für noch so göttlich gehaltenen Buches auf ewige Zeiten eingrenzen zu wollen 6.

• 1 Joh. Dam. de fide orth. IV, c. 17 (Opp. I, p. 282): Λιὰ πνεύματος τοίνυν άγίου ὅ τε νόμος καὶ οἱ προφήται, εὐαγγελισταὶ καὶ ἀπόστολοι καὶ ποιμένες ἐλάλησαν καὶ διδάσκαλοι. Πᾶσα τοίνυν γραφή θεόπνευστος πάντως καὶ ωφέλιμος κτλ. (2 Tim. 3, 16).

<sup>2</sup> Agobard. ad Fredegisium Abbatem (Opp. Par. p. 157 ss.). Der Abt Fredegis hatte sogar die Untrüglichkeit auch auf Uebersetzer und Commentatoren ausdehnen wollen. Was die Schriftsteller selbst betrifft, so meinte Fredegis: Turpe est credere Spir. Sanctum, qui omnium gentium linguas mentibus Apostolorum infudit, rusticitatem potius per eos, quam nobilitatem uniuscujusque

linguae locutum esse; und daher behauptet er weiter: Ut non solum sensum praedicationis et modos vel argumenta dictionum Spir. S. eis inspiraverit, sed ctiem ipsa corporalia verba extrinsecus in ore illorum ipse formaverit. Wogegen Agobard: Quodsi ita sentitis, quanta absurditas sequetur, quis dinumerare poterit? . . . Restat ergo, ut, sicut ministerio angelico vox articulata formata est in ore asinae, ita dicatis formari in ore Prophetarum, et tunc talis etiam absurditas sequetur, ut, si tali modo verba et voces verborum acceperunt, sensum ignerarent; sed absit talia deliramenta cogitare. Er führt mehrere Beispiele see der Schrift an von Verschiedenheit der Schreibart und von eigenen Gestladnissen, wie Exod. 4 u. 1 Cor. 1. Laus divinae sapientiae (fährt er fort) in sacris mysteriis et in doctrina spiritus invenitur, non in inventionibus verborum. . . . Vos sic laudatis, ut laude vestra magis minoretur, quam augeatur (divina majestas), quoniam in his, quae extrinsecus sunt, dicitis nobilitatem linguarum ministrasse Apostolis Spiritum Sanctum, ut confuse et indifferenter cam Apostolis omnes interpretes et quoscunque expositores laudetis et defendata. So nahe indessen "Agobard daran streifte, in dem Inspirationsbegriffe des Göttliche und das eigenthümlich Menschliche schärfer zu sondern", so wenig gelangte er dazu, "dies vollständig zu entwickeln" Neander, KG. IV, S. 388. (So nahm z. B. Agobard selbst an p. 164, dass, wenn die heil. Schriftsteller gerollt, sie besser hätten schreiben können, dass sie sich aber zu den menschlichen Schwächen herabyelassen.) Andererseits kann man aus Fredegis' Bebauptung nicht schliessen, dass er die Vernunft habe gänzlich der Autorität unterwerfen wollen. Er sah in der Bibelautorität nur eine Bestätigung und Schutzwehr der Vernunft, vgl. Ritter VII, S. 189, und die dort angef. Stelle de nihilo p. 403.

- <sup>3</sup> Comment. in ev. Matth. c. 12, 8 (T. I, p. 465 ed. de Matthaei); vgl. Schröckh, KG. XXVIII, S. 310. Dass ein Evangelist mitunter etwas erzähle, was der andere weglasse u. s. w., leitet er einfach und natürlich davon ab, dass sie sich der Sachen nicht mehr genau erinnerten, weil sie sie erst spät safschrieben.
- \*, So reich die Scholastik in Entwicklung der übrigen Realbegriffe ist, die des Gebiet der Offenbarung bestimmen, und so viel wir ihr namentlich in Rücksicht auf die Feststellung des objectiven Begriffs der Wunder verdanken, so spärlich fallen die Bestimmungen auf dieser Seite (der Inspirationslehre) aus. Man nahm es einmal als eine ἀρχὴ πρώτη an, die eines weitern Beweises um so weniger bedürftig war, als die ganze christliche Kirche in diesem Elemente sich bewegte." Rudelb. (s. DG. oben S. 63 f.) S. 48 f. Indessen finden wir bei den Meistern der scholast. Kunst\*), Thomas Aqu. und besonders bei Duns Scotus, nähere Bestimmungen. Ersterer spricht sich darüber aus in seiner theol. Summe, Pars I, qu. 1, der letztere Prol. Seutentt. qu. 2 (bei Münscher, von Colln a. a. O. S. 103—105), vgl. Gieseler, DG. S. 480.
- Auch hierin giebt es indessen verschiedene Nüancen. Die besonnenern Mystiker, wie die Victoriner, schlossen sich genau an die heilige Schrift an und schrieben ihr in einem besondern Sinne Inspiration zu. Vgl. Liehner, Hugo von St. Victor S. 125 ff. (wo zwar wenig über den Inspirationsbegriff selbst vorkommt, wo aber überall die Schriftinspiration vorausgesetzt wird).

<sup>2)</sup> Achaliche Bestimmungen gaben auch die Rabbinen des Mittelalters, Moses Maimonides n. a. öber die alttestamentliche Prophetie, s. Rudelback a. a. O. S. 50 ff. Ja wie sehr einzelne der Scholastiker auch damit sich müssen beschäftigt haben, zeigt der Umstand, dass Anselm genze Nache über diesen Gegenstand nachdachte, s. Möhler a. a. O. S. 52.

Hier und da nahm Hugo ein Herausgehen des Schriftstellers aus sich selbst an, z. B. bei dem Verf. des Koheleth (s. Liebner S. 160); an andern Orten aber unterschied er wieder das menschlich Eigenthümliche vom Göttlichen. So macht er bei Obadja die Bemerkung, dass er mit einfacher Rede einen tiefen Sinn verbinde, und karg an Worten, aber reich an Gedanken sei (ebend. S. 163). — Auch dem mit den Mystikern verwandten Savonarola ist die heil. Schrift im strengsten Sinne von Gott eingegeben, wobei er jedoch (mit Clemens Alex. und Chrysostomus, vgl. oben S. 66. 260) davon ausgeht, dass das Evangelium ursprünglich nicht geschrieben ward in steinerne Tafeln oder auf papierne Blätter, sondern in fleischerne Herzen mit dem Finger und der Kraft des heil. Geistes, und wobei er zugleich die Beschränkung zulässt, dass Gott nicht etwa die heil. Schriftsteller als willenlose Werkzeuge gebrauchte, sondern vielmehr die Weiber als Weiber, die Hirten als Hirten reden liess u. a. w., siehe Rudelbach, Savon. S. 335 f. Aber Savonarola beschränkte die Inspiration nicht auf die Schrift, indem er bekanntlich sich selbst phrophetische Gabe zuschrieb, ohne sich jedoch deren zu überheben. Ueber diese Prophetengabe, sowie über die des Joachim und der Brigitta s. Rudelbach a. a. O. S. 297 ff.; Savonarola's eigne Theorie darüber S. 303 (aus dem compendium revelationum). - Anders die schwärmerischen Mystiker, welche recht eigentlich antiscripturarisch auftraten, indem sie behaupteten, die vom Geiste Getriebenen seien über das Gesetz erhaben (s. Mosh. de Beguin. p. 216), oder indem sie offen lehrten: multa in Evangeliis esse poëtica, quae non sunt vera, sicut est illud: Venite, benedicti etc. Item, quod magis homines debent credere humanis concentibes, qui procedunt ex corde, quam doctrinae evangelicae. Item, aliquos ex eis posse meliores libros reparare omnibus libris catholicae fidei etc. (bei Mosh. p. 258). - Vgl. oben §. 159.

<sup>6</sup> Thomas von Aquino I, qu. XII, art. 13 (zwar mit Rücksicht auf die biblischen Visionen, aber doch auch eine allgemeinere Deutung zulassend): Lumen naturale intellectus confortatur per infusionem luminis gratuiti et interdum etiam phantasmata in imaginatione hominis formantur divinitus, magis exprimentis res divinas, quam ea, quae naturaliter a sensibilibus accipimus. "Eben solche ausserordentliche und unmittelbare Erleuchtung hat man dem Thomas, Scotus und andern Lehrern ehrdem zugeschrieben, da die vielen Erscheinungen und Besuche Gottes sowohl, als andrer seliger und heiliger Personen noch gung und gübe waren." Semler zu Baumg. 11, S. 63. - Nach den Mystikern wurde der Fromme fortwährend höherer Eingebungen gewürdigt. Gerson, consid. X: latelligentia simplex est vis animae cognitiva, suscipiens immediate a Deo naturalem quandam lucem, in qua et per quam principia prima cognoscuntur esse vera et certissima terminis apprehensis (bei Liebner, Hugo von St. Victor S. 340, wo auch über die mystische Offenbarungslehre der Victoriner das Weitere). Damit zu vergleichen Tauler (Pred. 1, S. 124), der einen Unterschied macht zwischen der wirkenden und der leidenden Vernunft. Letztere muss die erstere befruchten; sie selbst aber erhält ihre Offenbarungen von Gott. Wurde doch selbst in weltlichen Dingen, z. B. in der Poesie, nach antiker Weise eine Inspiration angenommen. So heisst es in dem Leben der heil. Elisabeth von den Sängern auf der Wartburg: "Sie kämpften mit den Liedern gegen einander, flochten auch artige Räthsel in ihren Gesang, solche aus der heiligen Schrift entlehnend, ohne doch gar sonderlich gelehrt zu sein; denn Gott hatte es ihnen offenbart." S. Koberstein, über das Gedicht vom Wartburgkriege, Naumb. 1923. 4. Anh. S. 65. Vgl. auch Konrads von Würzburg Trojanerkrieg in Wackernagels Leseb. I, Sp. 706.

### **§.** 162.

# Schrifterklärung und Schriftgebrauch.

An einer gesunden, auf einer grammatisch-historischen Basis ruhenden Auslegung der Schrift fehlte es, bei dem Mangel an Sprachkenntniss, fast durchgängig, und erst gegen Ende der Periode begann es licht zu werden. Die Auslegung war daher entweder eine kirchlich-stabile, im Dienste der Tradition, oder eine allegorischwilkürliche, meist im Dienste der spitzfindigen Scholastik oder der grübelnden Mystik 1. Scotus Erig. lehrte einen unendlichen 2, Andere bald mit Origenes einen dreifachen, bald mit Augustin einen vierfachen, noch Andere gar einen sieben- und achtfachen Sinn der Schrift 3. Dabei liess man es nicht an manchen, oft praktisch beilsamen Regeln der Auslegung fehlen 4. Der Bibelgebrauch wurde bei dem Volke - aus Furcht vor Ketzerei - vielfach von obenher beschränkt<sup>5</sup>, von andrer Seite her dringend empfohlen<sup>6</sup>. sunde Schriftansichten und Schrifterklärung finden wir namentlich bei Johann Wessel, "dessen Streben nach dem Biblischen den bestimmten Charakter seiner Theologie bildet" 7.

- 1 S. Liebner, Hugo von St. Victor S. 132 f.: "Entweder konnte man dabei stehen bleiben, die Erklärungen der Kirchenväter nach dem beliebten dreifachen Verstande der Schrift nur zu sammeln, oder man konnte auch in der Weise xelbständig weiter exegesiren, dass man, sprachlicher und antiquarischer Untermehungen sich überhebend, in weiterer Verfolgung jenes dreifachen Verstandes frei dem eigenen Gedanken sich überliess, wie er sich an die verstandenen oder nicht verstandenen Worte der Schrift nach der lateinischen Uebersetzung zufällig kalpfte. Bis ins 11. Jahrhundert hinein geschah fast nur das Erstere. Als aber seit der Mitte dieses Jahrhunderts das geistige Leben überhaupt neu sich m regen anfing, als die Mystik und Scholastik höher aufblühte, da konnte jenes wicht mehr genügen, und man hielt sich nun vornehmlich auch an das Letztere. Diess neuere Art mystisch-dialektischer Exegese . . . scheint hauptsächlich durch Report von Deuz († 1135), wenn auch nicht zuerst aufgebracht, aber doch erweitert und zum allgemeinen Geschmack erhoben worden zu sein. Ein weites und fruchtbares Feld für Geheimnisskrämerei und Spitzfindigkeit war damit eröffnet. Die Mystiker und Scholastiker, beide nach ihrer Weise, trugen nun die ganze Masse ihrer Contemplationen und Speculationen in die Schrift hinein und verloren sich dabei oft so weit ins Extrem, dass zuletzt kaum noch eine Spur von dem einfachen Sinne der Schrift übrig war." - Treffend bezeichnet Landerer a. a. O. die Exegese der Scholastiker "nicht sowohl uls eine Exegese der Schrift, sondern als eine Exegese der Exegese".
- <sup>2</sup> De div. nat. III, 24 p. 132 (134): Infinitus conditor Sacrae Scripturae in mentibus prophetarum, Spiritus Sanctus, infinitos in eo constituit intellectus, ideoque nullius expositoris sensus sensum alterius aufert, dummodo sanae fidei catholicaeque professioni conveniat, quod quisque dicat, sive aliunde accipiens, sive a se ipso illuminatus, tamen a Deo inveniens. Vgl. III, 26; IV, 5 p. 164. Er vergleicht die heilige Schrift einer Pfauenfeder, von welcher der kleinste Theil in den verschiedensten Farben schillert. Vgl. Ritter VII, S. 213. Wie

viel ihm darin liegt, in den geheimen Sinn der Schrift einzudringen, s. V, 37 p. 307: O Domine Jesu, nullum aliud praemium, nullam aliam beatitudinem, nullum aliud gaudium a te postulo, nisi ut ad purum absque ullo errore fallacis theoriae verba tua, quae per tuum Sanctum Spiritum inspirata sunt, iatelligam.

- 3 Einen dreifachen Schriftsinn lehrt z. B. Pascharius Radbert: einen buchstäblichen (historischen), einen geistlichen und mystischen (von der Kirche), und einen moralischen (von der Seele jedes einzelnen Christen); einen vierfachen Rabamis Mauris: 1) Geschichte, 2) Allegorie, 3) Tropologie, 4) Anagogie; desgl. Hugo von St. Victor (s. Liebner S. 133 ff.) und Savonarola (s. Rudelb. S. 343). — Angelom, ein Mönch zu Luxeuil, nahm einen siebenfachen Sinn an: 1) einen historischen, 2) einen allegorischen, 3) einen zwischen diesen beiden in der Mitte liegenden (?), 4) einen tropischen (von der Dreieinigkeit), 5) einen parabolischen, 6) einen von der doppelten Erscheinung Christi, 7) einen moralischen, s. Pez' thes. Tom. I, und Schmid, Mysticismus des Mittelalters S. 76. Ueber den achtfachen Sinn s. Marrier zu Odonis Cluniacensis moralibus in Iobum (Bibl. max. Patr. T. XVII, p. 315): 1) sensus litteralis vel historicus, 2) allegoricus vel parabolicus, 3) tropologicus vel etymologicus, 4) anagogicus vel analogicus, 5) typicus vel exemplaris, 6) anaphoricus vel proportionalis, 7) mysticus vel apocalypticus, 8) boarcademicus vel primordialis (i. e. quo ipsa principia rerum comparantur cum beatitudine aeterna et tota dispensatione salutis, veluti loquendo de regno Dei, quod omnia sint ad Deum ipsum, unde manarunt, reditura). Der dreifache Schriftsinn ward selbst wieder mystisch gedeutet. So vom heil. Bernhard (sermo 92 de diversis). Der Bräutigam führt die Braut 1) in den Garten - historischer Sinn; 2) in den Gewürz-, Fruchtund Weinkeller = moralischer Sinn; 3) in das cubiculum = mystischer Sinn. Ebenso vergleicht *Hildebert* von Mans den vierfachen Schriftsinn den 4 Füssen am Tische des Herrn (sermo II. in fest. assumt. Mariae), s. Lentz, Gesch. der Homiletik I, S. 275.
- 4 So warnt Hugo von St. Victor vor allzu leichtfertigem Allegorisiren, und dringt doch wenigstens mit auf den Buchstaben (praenott. c. 5, bei Liebner 3. 142), obwohl er sich selbst nicht immer von Spielerei fern hielt, s. die Beispiele bei Liebner S. 163. Auch Thomas Aq. stellt den Kanon auf (Summa P. I, qu. 102, art. 1): . . . In omnibus, quae S. Scriptura tradit, pro fundsmento tenenda veritas historica, et desuper spirituales expositiones fabricandae. Nach Savonarola ist die erste Bedingung der fruchtbaren Schriftauslegung, dass man denselben Geist habe, in welchem die Schrift geschrieben ist, den Geist des Glaubens u. s. w. s. Rudelbach S. 339 ff.
- <sup>5</sup> Diese Beschränkung trat schon im 9. Jahrhundert in der griechisches Kirche im Kampfe mit den Paulicianern ein, vgl. Petri Siculi (870) Historis Manichaeorum, und Gieseler, DG. S. 484. Dazu kamen dann später im Abendlande die Verbote Innocenz' III. (1199), des Concil. Tolosanum (1229) can. 14, des Conc. Tarragonense (1234) can. 2, der Kirchenversammlungen von Bésiers 1233 und 1246 (gegen die Waldenser) und der zu Oxford (1408, gegen die Bibelübersetzung Wykliffes); vgl. Gouffe. Hegelmaier, Geschichte des Bibelverbots, Ulm 1783.
- 6 So giebt Joh. Dam. IV, 17 eine nur etwas zu spielende Empfehlung der heil. Schrift. Er nennt sie τὸν κάλλιστον παράδεισον, τὸν εὐ ώδη, τὸν γλυκύτατον, τὸν ώραιότατον, τὸν παντοίοις τῶν νοευῶν θεοφόρων ὀρνέων κελαδήματον περιηχοῦντα ἡμῶν τὰ ὧτα κτλ. Auch Anselm empfahl das Lesen der heil

Schrift angelegentlich in dem tractatus asceticus (bei Möhler a. a. O. S. 62). Ebenso Bonuventura (principium in libros sacros), vgl. Lentz, Gesch. der Homietik I, S. 290. Ueber des Letztern Biblia pauperum s. ebend. Ueber die Wirkungen der Schrift bei den Waldensern siehe den Bericht des Rainerius in 13. Jahrhundert in der Bibl. Patr. Lugd. T. XXV, bei Neander, kleine Gelegenheitsschriften S. 162, und über die Verdienste der Brüder des gemeinsamen Lebens um Verbreitung der Bibelkenntniss unter dem Volke ebend. S. 182 Note. — Der Priester Gerhard Zerbolt, der dem frommen Verein zu Deventer angehörte, verfasste eine Schrift: de utilitate lectionis sacrarum litterarum in lingua vulgari, s. Jacobi Revii Daventria illustrata, p. 41. Auszüge bei Neander a. a. O.

1 Ulimann, Joh. Wessel S. 190 ff.

#### EWEITER ABSCHNITT.

#### Theologie.

(Mit Inbegriff der Kosmologie, Angelologie, Dämonologie u. s. w.)

Ritschl, geschichtliche Studien zur christlichen Lehre von Gott (Jahrbb. für deutsche Theol. X, 2 S. 277 E.)

### §. 163.

#### Dasein Gottes.

Eleratris, natürliche Theologie der Scholastiker, Lpz. 1803. Billioth, de Anselmi Cant. Proslegie et Monologio, Lips. 1832. Fricke, argumenta pro Dei existentia exponuntur et judicastur, Lips. 1846. \* F. Fischer, der ontologische Beweis für das Dasein Gottes u. seine Geschichte, Basel 1852. 4.

Die Beweise für das Dasein Gottes haben in der Scholastik ihren eigentlichen Boden. Was früher nur der Form des Beweises sich näherte, das tritt hier in demonstrativer Bündigkeit auf. So findet der kosmologische Beweis des Diodor von Tarsus in Johannes Damascenus 1 seine weitere Begründung, und in die Fusstapten des Augustin und Boëthius (vgl. §. 123) trat Anselm von Canterbury, der aus dem vorhandenen Begriffe Gottes dessen Existenz zu beweisen suchte. Dies der ontologische Beweis 2, der jedoch nicht sofort sich der Anerkennung seiner Zeitgenossen zu erfreuen hatte. Die Bedenklichkeiten, welche der Mönch Gaunilo von einem mehr empirischen Standpunkte ans dagegen in witziger Wendung erhob, wurden von Anselm eben so witzig beseitigt 3. Aber auch das fernere Schicksal dieses Beweises war ein verschiedenes 4. Während Hugo von St. Victor einen neuen Beweis, den aus der Contingenz, versuchte<sup>5</sup>, berücksichtigten die Lehrer des 13. Jahrhunderts, wie namentlich Thomas von Aquino und Duns Scotus, den anselmischen Beweis, den sie jedoch nach ihrer Weise modificirten <sup>6</sup>. Den sogenannten moralischen Beweis, der aus sittlichen Freiheit und Zurechnungsfähigkeit vernünftiger Gesc auf einen ewigen Vergelter schliesst, leistete Raimund von Sabund den historischen aus dem consensus gentium finden wir Andern bei Savonarola <sup>8</sup>. Dagegen fehlte es auch nicht an sol welche das Unzulängliche dieser Beweise aufdeckten, oder vstens sich aller Beweise der Art enthielten, und sich lediglic die unmittelbare Gottesoffenbarung im Innern des Menschen riefen. Zu den Ersteren gehören Johann Duns Scotus <sup>9</sup> und WOccam <sup>10</sup>, zu den Letztern Johann Wessel <sup>11</sup>, und vor allen die stiker <sup>12</sup>.

- 1 De fide orth. I, 3. Auch Damascenus geht davon aus: ή γνώσι είναι θεόν φυσικώς ήμιν έγκατέσπαρται — allein durch die Sünde wa ses Gottesbewusstsein getrübt. Gott stellte es durch die Offenbarung her, die mit Wundern begleitet war. Statt der Wunder dienen jetzt die chen Versuche des Beweises. Zuerst stellt er nun den kosmologischen rerum mutabilitate), dann den physiko-theologischen (2. ex earum conserv et gubernatione, und 3. ex rerum ordinato situ) auf. Den erstern leistet Πάντα τὰ ὄντα ἢ **κτιστά ἐστιν ἢ ἄκτιστα· εἶ μὲν οὐν κτιστὰ**, π**άντα** τρεπτά ων γάρ το είναι από τροπης ήρξατο, τοῦτα τη τροπη ύπου πάντως, η φθειρόμενα, η κατά προαίρεσιν άλλοιούμενα. Εὶ δὲ ἄκτιστα, τὸν τῆς ἀχολουθίας λόγον, πάντως χαὶ ἄτρεπτα. ὧν γὰρ τὸ είναι 🙌 τούτων και ό του πώς είναι λόγος έναντίος, ήγουν αί εδιότητες. Τίς συνθήσεται, πάντα τὰ ὄντα, ὅσα ὑπὸ τὴν ἡμετέραν αἴσθησιν, ἀλλὰ μι άγγελους τρέπεσθαι και άλλοιουσθαι και πολυτρόπως κινείσθαι; . . . 1 τοίνυν ὄντα, πάντως καὶ κτιστά κτιστά δὲ ὄντα, πάντως ὑπό τινος έδη γήθησαν δεί δε τον δημιουργόν απτιστον είναι. Εί γαρ παπείνος επτίσθη τως υπό τινος έπτίσθη, ξως αν έλθωμεν είς τι απτίστον. Απτίστος οθν μιουργός, πάντως και άτρεπτός έστι. Τοῦτο δὲ τί αν άλλο είη ή θεός. Diod. von Tars. oben S. 268. In dem physiko-theol. Beweis (2. und 3. Joh. Damasc. den ältern Lehrern, namentlich Athanas und Greg. v. N
- <sup>2</sup> Die Benennung stammt aus der neueren Zeit (von Kant?), s. 1 a. a. O. S. 12. Monol. I: Cum tam innumerabilia bona sint, quorum tar tam diversitatem et sensibus corporeis experimur et ratione mentis discer estne credendum esse unum aliquid, per quod unum sunt bona, quae bona sunt, aut sunt bona alia per aliud? . . . III: Denique non solum bona per idem aliquid sunt bona et omnia magna per idem aliquid sunt r sed quicquid est, per unum aliquid videtur esse. . . . Quoniam ergo cunct sunt, sunt per ipsum unum: procul dubio et ipsum unum est per se Quaecunque igitur alia sunt, sunt per aliud, et ipsum solum per se ipsun quicquid est per aliud, minus est quam illud, per quod cuncta sunt quod solum est per se: quare illud, quod est per se, maxime omnium est igitur unum aliquid, quod solum maxime et summe omnium est; quod maxime omnium est et per quod est quicquid est bonum vel magnum, nino quicquid est aliquid est, id necesse est esse summe bonum et summ gnum et summum omnium quae sunt. Quare est aliquid, quod sive e sive substantia sive natura dicatur, optimum et maximum est et summu nium quae sunt. Vgl. Augustin und Boëthius oben S. 270. Eigenthün

gewendet (gleich von der Realität der Idee ausgehend) Prosl. c. 2. Wohl spricht der Thor in seinem Herzen (Ps. 14, 1): Es ist kein Gott! aber er erweist sich eben dadurch als Thoren, weil er etwas sich Widersprechendes ausngt. Er trägt die Idee von Gott in sich, und leugnet ihre Realität. Ist aber Gott in der Idee gegeben, so muss er auch in der Wirklichkeit sein; denn der wirkliche Gott, dessen Existenz eine gedenkbare ist, wäre dann höher, als der bles eingebildete, mithin höher, als das höchste Gedenkbare selbst, was ein Widerspruch ist; folglich fordert das, über welches hinaus nichts mehr kann gedacht werden, auch dessen Wirklichkeit (Idee und Realität decken sich). Convincitur ergo insipiens, esse vel in intellectu aliquid, quo nihil majus cogitari potest: quia hoc cum audit, intelligit, et quicquid intelligitur, in intellectu est. Et certe id, quo majus cogitari nequit, non potest esse in intellectu solo. Si enim vel in solo intellectu est, potest cogitari esse et in re, quod majus est. Si ergo id, quo majus cogitari non potest, est in solo intellectu: id ipsum, quo majus cogitari non potest, est quo majus cogitari potest: sed certe hoc esse non potest. Existit ergo procul dubio aliquid, quo majus cogitari non valet, et in intellectu et in re. Wenn also der Thor sagt: Es ist kein Gott! so sagt er es wohl und denkt es auch. Aber zwischen Denken und Denken ist ein Unterschied. Anders ist der Gedanke einer Sache, wenn das Wort ohne Inhalt gedacht wird, z. B. dass Feuer Wasser sei (ein leerer Schall, ein Unding!), oder wenn der Gedanke dem Wort entspricht. Nur nach der erstern (den Gedanken selbst aufhebenden) Weise zu denken, kann der Thor sagen: Es ist kein Gott; nicht nach der letztern.

<sup>3</sup> Gasalo war Mönch im Kloster Marmoutier; von ihm: Liber pro insipiente adv. Anselmi in Proslogio ratiocinationem (in Anselmi Opp. p. 32; Gerb. p. 53)\*). Der Gedanke schliesst die Realität einer Sache noch nicht in sich: es giebt auch viele falsche Gedanken. Ja es fragt sich vor allem, ob man sich überhaupt nur von Gott einen Gedanken bilden könne, da er über alle Gedanken erhaben ist. . . . Wenn jemand von einer Insel spreche, die vollkommener und herrlicher als alle bekannten Inseln sei, und daraus die Existenz derselben ableite, weil sie sonst nicht vollkommener als die andern wäre, so wine man nicht, ob man den, der einen solchen Beweis führe, oder den, der ich einen solchen gefallen lasse, für einen grössern Thoren halten müsse. Des Verfahren müsse gerade umgekehrt werden: zuvor sei die Existenz der Insel zu erweisen, und dann erst der Beweis zu führen, dass die Insel an Herrlichkeit alle andern übertreffe u. s. w. "Es bemerkt jeder von selbst, dass Gamilo als Empirist gegen Anselmus argumentirt, mithin von einem wesentlich verschiedenen Standpunkte aus" Möhler a. a. O. S. 152. — Gegen Gaunilo vertheidigte sich Anselm in der Schrift: Liber apologeticus contra Gaunilonem respondentem pro insipiente (auch contra insipientem, Opp. p. 34; Gerb. p. 37). Er geht wieder auf den obigen Unterschied von Denken und Denken zurück, und verwirft das Bild von der Insel als ein höchst unpassendes. Wenn Gaunilo wirklich eine Insel denken könne, vollkommener, als je eine gedacht werden möge, so schenke er sie ihm. "Dem Anselm war der Gedanke des vollkommensten Wesens ein nothwendiger Vernunftbegriff, der mit dem willkarlichen Phantasiegebilde einer herrlichsten Insel gar nicht in Parallele zu setzen war" Möhler S. 163. (Vgl. Hegel, Encyklop. der phil. Wiss.

<sup>\*)</sup> Dem Anselm war der Verfasser wahrscheinlich noch nicht bekannt. In den ältern Ausgaben wird das Werk als incerti auctoris citirt. Vgl. Gerberen T. 1, pag. II.

- 2. Ausg. 1827. S. 61 ff. S. 181: "Anselm hat mit Recht das nur für vollkommen erklärt, was nicht blos auf eine subjective Weise sei, sondern zugleich auf eine objective Weise ist. Alles Vornehmthun gegen diesen sogenannten ontologischen Beweis und gegen diese auselmische Bestimmung des Vollkommenen hilft nicht, da sie in jedem unbefangenen Menschensinne eben so sehr liegt, als sie in jeder Philosophie, selbst wider Wiesen und Willen, wie im Princip des unmittelbaren Glaubens surückkehrt.") Ob indessen der anselmische Beweis im eigentlichen Sinne ein Beweis heissen könne, oder nicht eher nur "ein wissenschaftliche sich Orientiren, ein sich Zurechtsinden in der geglaubten Wahrheit? s. Möhler S. 154. Ueber den ganzen Streit vgl. W. C. L. Ziegler, Beitrag zur Gesch des Glaubens an Gott. Gött. 1792. S. Baur, Trin. II, S. 372 ff. Fischer z. z. O. Hasse, Anselm II, S. 233 ff.
- <sup>4</sup> Die anselmische Betrachtung hat "eine grosse Geschichte erhalten. Nicht nur wurde sie vielfach angewendet und von grossen Köpfen ausgebildet, sondern bis auf den heutigen Tag, je nach dem Charakter einer philosophischen Schule, entweder bestritten oder in Schutz genommen." Möhler S. 150.
- 5 "Hugo erkannte nicht die Tiefe der anselmischen Idee, getäuscht durch das doch nur die dialektische Oberfläche berührende Raisonnement eines Gen nilo." Liebner S. 369. Den Beweis aus der Contingenz, dem auch später Peter von Potiers folgte, führte er de sacramentis c. 7-9; de trib. dieb. c. 17 (bei Liebner S. 369 f.). Es ist folgender: Die Vernunft, als Geschöpf und Ebenbild Gottes, disponirt ihn zu erkennen, unterscheidet sich von ihrem Kitper und allem Sinnlichen wesentlich als etwas Unsichtbares, Geistiges. Nun erinnert sie sich aber, nicht immer thätig und ihrer bewusst, folglich auch nicht immer dagewesen zu sein: denn ein Erkenntnissvermögen ohne Erkennen und Bewusstsein lässt sich nicht denken. Sie muss also einen Anfang haben. Ab geistig kann sie aber nicht aus dem Sinnlichen entsprungen, sondern sie mus aus Nichts geschaffen sein, folglich ausser sich einen Urheber haben. Dieser kann aber nicht wiederum entstanden sein, denn alles, was entstanden 🛰 kann einem Andern kein Dasein geben, sowie auch der Process ins Unendliche entgegensteht. Es muss mithin als Ursache ein durch sich selbst seiendes ewiges Wesen existiren. (Dieser Beweis liegt gewissermaassen zwischen dem kosmologischen und ontologischen in der Mitte. Hat ersterer die Welt, letsterer die Idee zu seiner Unterlage, so dieser den Geist.) Ueberdies bediente sich Hugo auch des kosmologischen und physiko-theologischen Beweises, der is dieser Zeit noch immer der beliebteste war. — So blieb auch von Peter den Lombarden der anselmische Beweis unbenutzt, sentent. I, dist. 3. Vgl. Mescher, von Cölln S. 34.
- Gegen die absolute Stringenz des Anselmischen Beweises bemerkt Thomas Summ. Theol. P. I, qu. 2, art. 1: Dato etiam, quod quilibet intelligat hoc nomine "Deus" significari hoc quod dicitur, scilicet illud, quo majus cogitari non potest: non tamen propter hoc sequitur, quod intelligat id, quod significatur per nomen, esse in rerum natura, sed in apprehensione intellectus tantum. Net potest argui, quod sit in re, nisi daretur, quod sit in re aliquid, quo majus cogitari non potest: quod non est datum a ponentibus Deum non esse. Des Thomas eigner Beweis läuft darauf hinaus, dass zwar der Satz: "Gott ist," für sich betrachtet (quantum in se est) an sich bekannt sei, weil das Prädicat einerlei mit dem Subject ist; aber nicht in Besiehung auf uns. Thomas verband die verschiedenen Beweisarten mit einander auf der Grundlage, die schon Richard von St. Victor de trin. I, c. 6 ss. gegeben hatte (vgl. Engelbardis

Monographie S. 99 ff.), und zählt nun im Ganzen 5 Wege des Beweises auf:

1) vom ersten Bewegenden (primum movens), das von keinem Andern bewegt wird; 2) von der ersten wirkenden Ursache (causa efficiens); 3) von dem an sich Nothwendigen (per se necessarium — diese drei ersten Wege bilden zusammen den kosmologischen Beweis in seiner dialektischen Entfaltung); 4) von der Stufenfolge der Dinge (Schluss vom Unvollkommenen auf das absolut Vollkommene — Augustin und Anselm); 5) aus der Zweckmässigkeit der Dinge (physiko-theologischer, teleologischer Beweis). S. Baur, Trin. II, S. 561 ff. Duns Bestus sucht dem Anselmischen Beweis durch verschiedene Wendungen mehr Farbe zu geben (colorari), de primo rerum princ. c. 4; vgl. Fischer a. a. O. S. 7. Im Uebrigen stützt er sich auch auf Erfahrungsbeweise, s. Münscher, von Cöllen II, S. 56.

<sup>7</sup> Schon P. Abälard hatte Theol. christ. V (Martène p. 1349) auf diesen Beweis hingewiesen, jedoch nicht als auf einen eigentlichen stringenten Beweis (magis honestis, quam necessariis rationibus nitimur), sondern mehr praktisch, als auf die Stimme des Gewissens. Quam honestum vero sit ac salubre, omnia ad unum optimum tam rectorem quam conditorem spectare et cuncta potius ratione quam casu fieri seu regi, nullus est, cui propriac ratio non suggerat conscientiae. Quae enim sollicitudo bonorum nobis operum inesset, si, quem nec amore nec timore vereremur, Deum penitus ignoraremus? Quae spes aut malitiam refraenaret potentum aut ad bona cos alliceret opera, si omnium justissimus ac potentissimus frustra crederctur? Ponamus itaque, ut, dum bonis prodesse ac placere quaerimus, obstinatos cogere non possimus, cum ora eorum non necessariis obstruamus argumentis. Ponamus, inquam, hoc si volunt; sed opponames, quod nolunt, summam eorum impudentiam arguentes, si hoc cahummiantur, quod refellere nullo modo possunt, et quod plurima tam honestate quam utilitate commendatur. Inquiramus eos, qua ratione malint eligere, Deum non case, et cum ad neutrum cogi necessario possint, et alterum multis commendetur rationibus, alterum nullis, iniquissimam eorum confundamus impudentiam, qui id, quod optimum esse non dubitent omnibusque est tam rationibus quam auctoritatibus consentaneum, sequi respuant et contrarium complectantur. - Schon mehr in der Form des Beweises schreitet das Argument des Raimund einher, Theol. natur. tit. 83 (b. Münscher, von Cölln S. 38; Tennewww. VIII, S. 964 ff.). Da der Mensch ein zurechnungsfähiges Wesen ist, er sher weder sich selbst belohnen, noch sich selbst bestrafen kann, so folgt, dass ein Höherer sein müsse als er, der belohnt und straft; denn wäre kein solcher vorhanden, so wäre das Menschenleben ein vergebliches, ein Spiel des Zufalls. Da ferner die vernunftlose Schöpfung dem Menschen gehorcht und um des Menschen willen da ist, so müsste, wenn nicht wieder ein entsprechendes höheres Wesen über dem Menschen stände, auch jene ein zweckloses Ding sein. Nun aber erblicken wir [hier tritt der physiko-theologische als Hülfsbeweis ein] in der aussern, dem Menschen untergeordneten Schöpfung alles wohl geordnet\*); wie sollte also die Ordnung in der natürlichen Welt nicht in der sittlichen sich wiederholen? Wie das Auge den sichtbaren Dingen entspricht und das Ohr den hörbaren, der Verstand den begreiflichen Dingen, so muss auch der sittlichen That des Menschen entsprechen das Gericht und die Vergeltung, mithin

<sup>\*)</sup> E. macht auf die Stufenleiter der Wesen aufmerksam. Die einen sind blos (anorganische Wesen); andere sind und leben (die Pflanzen); noch andere sind, leben und empfinden (die Thiere); andere endlich sind, leben, empfinden und denken (der Mensch). Der Mensch wiederheit in sich alle die frühern Stufen. Vgl. Matske a. a. O. S. 49.

ein Richter und Vergelter. Dieser aber muss nothwendig eine vollkommene Einsicht in die Handlungen der Menschen und ihre sittliche Beschaffenheit haben, mithin allwissend; er muss aber auch im höchsten Sinne gerecht sein; und muss endlich die vollkommene Macht besitzen, sein Urtheil zu vollstrecken, mithin allmächtig sein. Ein solches Wesen aber kann nur das vollkommenste aller Wesen sein = Gott. (Auf die Aehnlichkeit dieses Beweises mit dem Kantischen ist häufig aufmerksam gemacht worden.)

- <sup>8</sup> Triumph. crucis lib. I, c. 6 p. 38 ss. Meier, Savonarola S. 245.
- 9 Sentent. 1, dist. 2, qu. 2, art. 1 (bei Münscher, von Cölln S. 37; Tiedemann Bd. IV, S. 632). Der Einwurf richtet sich besonders gegen den Beweis des necessarium ex se, indem Scotus die Begriffe von Möglichkeit und Nothwendigkeit auseinanderhält.
- 10 Centiloqu. theol. concl. 1 (*Tiedemann* V, S. 205) gegen das aristotelische Hauptargument vom πρῶτον κινοῦν.
- der Mensch zu Gott gelangt, ist der eines ursprünglichen Wissens von Gott, welches jedem vernünftigen Geiste einwohnt. Wie kein Ort so dunkel ist, dass er nicht irgendwie durch einen Strahl der Sonne erleuchtet werde, so giebt es auch keine vernünftige Seele, welcher nicht irgend eine Kunde (notitia) von Gott einwohnte... (Ps. 19, 7). Aber diese Erkenntniss ist nicht bei allen eine und dieselbe, sondern entwickelt sich in den verschiedenen Geistern je nach ihren sonstigen Anlagen und ihrem ganzen sittlichen und intellectuellen Zustande auf verschiedene Weise, ebenso wie das allgemeine Licht der Sonne auf verschiedene Weise aufgenommen wird nach Maassgabe ihrer Empfänglichkeit, Lage und Entfernung. Die einfache und allgemeine Erkenntniss Gottes bezeichnet Wessel auch als den Namen Gottes, der gleichsam in jedem Geiste liegt, in jeder Seele ausgesprochen und daher in jeder zum Bewusstsein su bringen ist. De orat. lib. V. Ullmann S. 200.
- 12 Tauler, Pred. Bd. I, S. 58 (auf den 2. Adv.): Ich habe eine Kraft in meiner Seele, die Gottes allzumal empfänglich ist; ich bin dessen so gewiss, als ich lebe, dass mir kein Ding also nahe ist, als Gott. Gott ist mir näher, als ich mir selbst bin u. s. w. Vgl. den folgenden §. Note 3.

### §. 164.

#### Erkennbarkeit Gottes.

Mit den Ansprüchen, Gottes Dasein zu erweisen, hängt auch immer die grössere oder geringere Zuversicht zusammen, Gottes Wesen erkennen zu können: und so machte denn namentlich die Scholastik das Wesen Gottes zum eigentlichen Objecte ihrer Speculation. Gleichwohl ward auch von den Scholastikern die Unbegreiflichkeit Gottes nachdrücklich behauptet, und meist nur eine bedingte menschliche Erkenntniss Gottes angenommen 1. Occam streift hierin sogar bis an das Skeptische 2, während die Mystiker, sowohl dem Dogmatismus als dem Skepticismus gegenüber, mehr in Gott sich hineinzuleben und auf diesem Wege ihn unmittelbar in seinem Lichte und alle Dinge in Gott zu schauen sich bestrebten 3.

1 Nach dem Vorgange früherer Väter hatte schon Joh. Damasc. de fide orth. I, 4 gelehrt, dass Gott nicht zu den Dingen gehöre (οὐθὲν γὰο τῶν ὄνtwo lotter), was dem neuern speculativen Gott = Null gleichkommt. Er ist έπλο γνώσιν πάντως και ὑπλο οὐσίαν, und nur auf dem Wege der Negation (தீ' ஆரவடிச்சலை) gelangt man zur Erkenntniss seiner Eigenschaften (vgl. Clem. Al. in der 1. Periode, s. oben S. 80). - Joh. Scotus Erigena lehrte sogar, in einem noch kühnern Style fortfahrend, aber eben damit auch das Maass menschlicher Befugniss überschreitend, de divis. nat. II, 28 p. 78: Gott erkenne sich selbst nicht. Deus itaque nescit se, quid est, quia non est quid; incomprehensibilis quippe in aliquo et sibi ipsi et omni intellectui. Ihm theilt sich die ganze Theologie in eine kataphatische und apophatische (bejahende und verneinende). Affirmation aber und Negation heben sich daher in der absoluten Idee Gottes auf, und was für uns Widerspruch ist, ist es nicht für ihn. Vgl. Baur, Trin. II, S. 276. — Dagegen lenkte der bescheidenere Anselm wieder suf die richtige Bahn ein, indem er in seinem Monologium freimüthig gestand, wir Gott erkenne sein eigenes Wesen, und keine menschliche Weisheit reiche an die göttliche hinan, sie irgendwie zu messen oder zu begreifen; denn gewiss ist, dass, was Gott nur beziehungsweise beigelegt wird, sein Wesen nicht ausdrückt (si quid de summa natura dicitur relative, non est ejus significativum substantiae); vgl. Monol. c. 15-17. Hasse II, S. 129 ff. Münscher, von Colla, S. 44. Möhler a. a. O. S. 154 f. Aehnlich Alanus ab Ins. de art. cath. fidei, art. 16 s. (bei Pcz I, p. 482). — Albertus M. unterscheidet zwischen attingere Deum intellectu und comprehendere. Nur das Erstere kommt den Geschöpfen zu. Vgl. Summa Theol. I, tr. IV, qu. 18, membr. 3, p. 67 (bei Ritter VIII, S. 197). - Auf dieser Grundlage zeigte auch Thomas von Aquino Summa P. I, qu. 12, art. 12, wie der Mensch von Gott zwar keine cognitionem quidditativam habe (d. h. Gott nicht an sich erkenne), wohl aber habitudinem ipsius ad creaturas, während Scotus (sent. I, dist. 3, qu. 1, art. 1 ss.), zugleich mit Bezug auf die Meinungen eines Lehrers der Sorbonne, Heinrich's von Gent (um 1280), das Gegentheil lehrte. Der Streit beider Schulen de cognitione Dei quidditativa wurde endlich dahin entschieden, dass der Mensch zwar eine cognitio quidditatis Dei, nicht aber eine cognitio quidditativa habe, d. h. dass er wohl das Wesen Gottes (gegenüber einer blos zufälligen und oberflächlichen Notiz) erkenne, nicht aber Gott in der Art durch und durch erkenne, dass ihm nichts mehr von seinem Wesen verborgen bleibe\*). Vgl. die Stellen bei Münscher, v. Cölln S. 44 ff. und Eberstein, natürl. Theol. der Scholastiker S. 52-66. Baur, Trin. II, S. 616 ff. - Durandus von St. Pourçain giebt (in Magistri sentent. I, dist. 3, qu. 1) einen dreifachen Weg der Erkenntniss Gottes an: 1) via eminentiae, die von den Vorzügen der Geschöpfe aufsteigt zu den höchsten Vorzügen d. i. zur Vollkommenheit Gottes; 2) via causalitatis, die von den Erscheinungen bis zur letzten Ursache aufsteigt; 3) via remotionis, die von dem veränderlichen und abhängigen Sein anhebt und sich in dem nothwendigen und absoluten Sein endet. - Aehnlich und noch einfacher Alexander von Hales (Summa P. I, qu. 2, membr. 1, art. 2): Dicendum, quod est cognitio de Deo per modum positionis et per modum privationis. Per modum privationis cognoscimus de Deo, quid non est, per modum positionis, quid est.

<sup>\*)</sup> Cajetanus, Summae P. I, qu. 12; de arte et essentia c. 6, qu. 4: Aliud est cognoscere quidditatem a cognitio quidditatie, allud est cognitio quidditatien a cognoscere quidditative. Cognoscit nempe leonis quidditatem, quicunque novit aliquid ejus praedicatum essentiale. Cognoscit autem quidditative nonnais ille, qui omnia praedicata quidditativa usque ad ultimam differentiam novit (bei Münscher, c. Cölla a. a. O.).

Divina substantia in sua immensitate non est cognoscibilis ab anima rationali cognitione positiva, sed est cognoscibilis cognitione privativa. Vgl. Münscher, v. Cölln a. a. O. Man müsse sagen, apprehendi quidem posse Deum, comprehendi nequaquam. Schröckh XXIX, S. 15. — Wie auch die spätern griechischen Dogmatiker, z. B. Nicolaus von Methone, besonders nach dem Vorgange Dionys des Arcopagiten, sich bemühten, das Unzureichende unsrer Erkenntnisund Ausdrucksweise in Beziehung auf göttliche Dinge darzustellen, davon siehe Ullmann a. a. O. S. 72—74: Das Göttliche darf auf keine Weise susammengestellt und verglichen werden mit allem, was existirt; es wäre überhaupt besser, alles, was von dem Göttlichen ausgesagt wird, überschwänglich und ausnahmsweise (naequaxus; xal xatefalgetor) auszudrücken u. s. w.

<sup>2</sup> Ebenso geht Occam (wie Alexander von Hales) von einer positiven und negativen Erkenntniss Gottes aus und richtet auch demgemäss (Quodl. theol. I, qu. 1) seine Definitionen ein, die aber nur formell verschieden sind, wie: Deus est aliquid nobilius et aliquid melius omni alio a se; und: Deus est quo nihil est melius, prius vel perfectius. Er bestreitet überhaupt die Argumente der frühern Scholastiker, centiloqu. concl. 2. Münscher, v. Cölla S. 51. Vgl. sent. 1, dist. 3, qu. 2: Nec divina essentia, nec divina quidditas, nec aliquid intrinsecum Deo, nec aliquid, quod est realiter Deus, potest hic cognosci a nobis, ita quod nihil aliud a Deo concurrat in ratione objecti. . . . Deus nen potest cognosci a nobis intuitive et puris naturalibus. Baur, Trin. II, S. 875.

potest cognosci a nobis intuitive et puris naturalibus. Baur, Trin. II, S. 875. 3 So sagt Gerson (contra vanam curiositatem, lectio secunda T. I. p. 166; bei Ch. Schmidt p. 73): Fides saluberrima et omnis metaphysica tradit achie, quod Deus est simplicissimus in supremo simplicitatis gradu, supra quam imaginari sufficimus. Hoc dato, quid opus est ipsam unitissimam essentiam per formas metaphysices vel quidditates vel rationes ideales vel alias mille imaginandi vias secernere, dividere, constituere, praescindere ex parte rei, ut dicunt, et non ex intellectus negotiatione circa eam? Deus sancte, quot tibi prioritates, quot instantia, quot signa, quot modeitates, quot rationes aliqui ultra Scotum condistinguunt! Jam mille codices talibus impleti sunt, adeo ut longa actas hominum eos vix sufficiat legere, ne dicam intelligere. — Die Gotteserkenntniss Gersons (Erkennen Gottes durch die Liebe) wurde von mehrern und ihm selbst treffend als theologia affectiva bezeichnet (tract. III super Magnificat, T. IV, p. 262). Suso, eine Ausrichtung, wo und wie Gott ist (bei Diepenbrock S. 212, c. LV): "Die Meister sprechen, Gott habe kein Wo, er sei Alles in Alles. Nun thu die innern Ohren deiner Seele auf und los eben. Dieselben Meister sprechen auch in der Kunst Logica, man komme etwa in eine Kundschaft eines Dinges von seines Namens wegen. Es spricht ein Lehrer, dass der Name Wesen der erste Name Gottes sei. Zu dem Wesen kehre deine Augen in seiner lautern blossen Einfältigkeit, dass du fallen lassest dies und das theilhaftige Wesen. Nimm allein Wesen an sich selbst, das unvermischt sei mit Nichtwesen; denn alles Nichtwesen leugnet alles Wesen; ebenso thut das Wesen an sich selbst, das leugnet alles Nichtwesen. Ein Ding, das noch werden soll oder gewesen ist, das ist jetzt nicht in wesentlicher Gegenwärtigkeit. Nun kann man vermischtes Wesen oder Nichtwesen nicht erkennen, denn mit einem Gemerk des alligen Wesens. Denn so man ein Ding will verstehen, so begegnet der Vernunft zuerst Wesen, und das ist ein alle Dinge wirkendes Wesen. Es ist nicht ein zertheiltes Wesen dieser oder der Creatur; denn das getheilte Wesen ist alles vermischt mit etwas Anderheit, mit einer Möglichkeit, icht [etwas] zu empfahen. Darum so muss das namenlose göttliche Wesen in sich selbst ein alliges Wesen sein, das alle zertheilte Wesen erhält mit seiner Gegenwärtigkeit." Ebendaselbst S. 214: "Nun thu deine innern Augen auf und sieh an, so du magst, das Wesen in seiner blossen einfältigen Lauterkeit genommen, so siehst du zuhand, dass es von niemand ist und nicht hat Vor noch Nach, und dass es keine Wandelbarkeit hat, weder von innen noch von aussen, weil es ein einfältig Wesen ist: so merkest du, dass es das allerwirklichste ist, das allergegenvärtigste, das allervollkommenste, in dem nicht Gebrechen noch Anderheit ist, weil es ein einziges Ein ist in einfältiger Blossheit. Und diese Wahrheit ist also kundlich in erleuchteten Vernunften, dass sie kein anderes mögen gedenken; denn eines beweiset und bringet das andere; darum dass sin einfältig Wesen ist, muss es von Noth das erste sein und von niemanden sein, und ewig sein; und so es das erste ist und ewig ist und einfültig, davon muss es das gegenwärtigste sein. Es stehet in der allerhöchsten Vollkommenheit und Einfältigkeit, da nichts mag zu noch von genommen werden. Magst du dies verstehen, das ich dir gesagt habe von der blossen Gottheit, so wirst du etwa viel gewiesen in das unbegreifliche Licht der göttlichen verborgenen Wahrheit. Dies lautere einfältige Wesen ist die oberste Sache aller sichlichen Wesen; und von seiner besondern Gegenwärtigkeit, so umschleusset ss alle seitliche Gewordenheit als ein Anfang und ein Ende aller Dinge. Es ist allsumal in allen Dingen und ist allzumal ausser allen Dingen. Darum spricht ein Meister: Got ist als ein cirkellicher Ring, dess Ringes Mittlepunct allenthalb ist und sin Umswank niene." Vgl. damit Tauler (§. 163 Note 12), Regebroek bei Engelhardt S. 173 (Gott an sich) und die Deutsche Theol. Cap. 1, wo besonders auch das praktische Element hervorgehoben wird, die Nothwendigkeit eines göttlichen Lebens, um Gott zu erkennen.

## §. 165.

## Das Wesen Gottes im Allgemeinen.

(Pantheismus und Theismus.)

Das geistreiche System des Johannes Scotus Erigena, welches den Gegensatz von Gott und Welt (Natur) rein im Interesse der Wissenschaft dialektisch zu vermitteln suchte 1, wurde von einigen Nachbetern, wie namentlich von Amalrich von Bena und David von Dinanto, dahin missverstanden und missbraucht, dass eine crasse Vergöttlichung des Fleisches daraus hervorging 2. Einen mehr oder minder gerechten Vorwurf des Pantheismus zogen sich auch die Mystiker durch ihre Behauptung zu, dass ausser Gott nichts Realität habe 3; doch bewahrten die Besonnenern unter ihnen mit den übrigen Lehrern der Kirche stets die theistische Grundlage von einem Unterschiede Gottes und der Creatur, wenn sie auch nicht immer im Stande waren, das praktisch Festgehaltene wissenschaftlich zu begründen 4.

In seinem Werke de divisione naturarum spaltet Erigena die gesammte Natur (welche alles Sein in sich begreift) in vier Arten des Seins: 1) natura creans, sed non creata — Gott; 2) natura creans et creata — Sohn Gottes; 3) natura creata et non creans — die Welt; 4) natura non creata et non creans — Gott (als Ziel aller Dinge). Indem er nämlich Gott als das Princip

und die Ursache aller Dinge betrachtet, gelangt Erigena zu der Ueberzeugung, dass das göttliche Wesen, die Güte, die Kraft, die Weisheit, von keinem Wesen geschaffen werden könne, weil es keine höhere Natur giebt, von dem es herkommen könnte. Indem er aber dann wieder das göttliche Wesen als das letzte unüberschreitbare Ziel setzt, nach welchem alle Dinge hinstreben und worin das Ende ihrer Bewegung ist, findet er, dass diese Natur weder erschaffen ist, noch schafft: denn da alles in sie zurückkehrt, was von ihr ausgegangen ist, und alles in ihr beruht, so kann man nicht sagen, dass sie schafft. Was sollte Gott schaffen, da er in allem sein wird, und doch in keinem andern Dinge, als in sich selbst nur wieder sich selbst darstellen kann? Daher I, 74 p. 42; Cum audimus, Deum omnia facere, nihil aliud debemus intelligere, quam Deum in omnibus esse, hoc est essentiam omnium subsistere. Ipse enim solus per se vere est, et omne quod vere in his quae sunt dicitur esse, ipse solus est. Sehr schön, aber auch missverständlich heisst es I, 76 p. 43: Omne quodcunque in creaturis vere bonum vereque pulcrum et amabile intelligitur, ipse est. Sicut enim nallum bonum essentiale est, ita nullum pulcrum seu amabile essentiale praeter ipsum solum. Vgl. Tennemann Thl. VIII, 1 S. 80 ff. Schmid, über den Mysticismus des Mittelalters S. 123 ff. Frommüller, in der Tüb. Zeitschr. 1830, 1 S. 58 ff. Staudenmaier, Freib. Zeitschr. 1840. III, 2 S. 272 ff. - Wie sich neben der pantheistischen Richtung des Scotus gleichwohl wieder ein Ringen nach theistischen Ausdrücken findet, zeigt Ritter VII, S. 242 u. 286.

- <sup>2</sup> Vgl. oben §. 153 Note 5. Aus dem Satze, dass, wer in der *Liebs sii*, auch in *Gott* sei, folgerten sie: "wat man nu dede in der leve, dat wers hene Sunde, also mohte man stelen, roven, unkuscheyt driven sunder sunde, wan dat scheghe in der leve." Vgl. Ditmars Chronik von *Grautoff*, bei *Huster*, Innocenz III. Bd. II, S. 238 ff. Cäsarius von Heisterbach (1222) bei *Engelhard*, kirchenhist. Abhandl. S. 255 ff. Vgl. unten §. 184.
- 3 Am meisten nähert sich dem crassern Pantheismus Meister Eckart: "Gott ist ein Nicht und Gott ist ein Icht. Was Icht ist, das ist auch Nicht; was Gott ist, das ist er allzumal" (Predigt auf Pauli Bekehrung fol. 243 b; bei Schmidt in den Stud. u. Krit. 1839, 3 S. 692). "Er hat aller Creaturen Wesen in ihm, er ist ein Wesen, das alle Wesen in ihm hat." "Alles das in der Gottheyt ist, das ist ein, und davon ist nicht zu sprechen. Gott der würcket, die Gotheut nit; sy hat auch nit zu würckende, in ir ist auch kein werk. Gott und Gotheyt hat Unterscheyd an Würcken und an nit Würcken" (Predigt auf des Tarfers Enthauptung fol. 302 a; bei Schmidt a. a. O. S. 693). Nach Eckart wird Gott erst Gott durch die Schöpfung. "Ee die Creaturen warent, do was Gott nit Gott, er was das er was; do die Creaturen wurden, und sy anfingen ir geschaffen was, do was Gott nit in im selber Gott, sunder in den Creaturen was er Gott (2. Pred. auf Allerh. fol. 307 a; Schmidt S. 694). "Bei den von Liebe durchglühten, von dem Gedanken und Gefühle Gottes gleichsam berauschten Geistern ist der Pantheismus eine hohe edle Erscheinung, die uns mit eignem Zauber blendet. Da aber, wo er nur Resultat subtiler Schlüsse und Begrifsbestimmungen ist, oder stolze, jedoch unklare Träumerei eines unbestimmten religiösen Bedürfnisses, da verliert er seine grossartigen Verhältnisse, seine geheimnissvolle Poesie; und seine Mängel, die man vorher zu übersehen geneigt wäre, stellen sich mit all ihren Widersprüchen deutlich heraus." Schmidt a. a. O.
- <sup>4</sup> Sehr charakteristisch zeigt unter anderm Suso, wie die pantheistische Stimmung nur ein vorübergehender Gefühlsrausch sei, der sich erst setzen müsse (bei Diepenbrock S. 189): "Ich heisse das eine florirende Vernünftigkeit: so der Mensch von innen geräumt wird von sündlicher Grobheit und gelöset wird

von haftenden Bilden, und sich fröhlich aufschwinget über Zeit und Statt, da der Mensch zuvor entfreit [gebunden] war, dass er seines natürlichen Adels ait gebrauchen konnte. So sich dann das vernünftige Auge aufzuthun beginnt, und der Mensch gelicket [kostet] einer andern bessern Lust, die da liegt am Erkennen der Wahrheit, am Brauchen [frui] göttlicher Seligkeit, an dem Einblick in das gegenwärtige Nun der Ewigkeit und desgleichen, und die geschaffene Vernünftigkeit beginnt der ewigen ungewordenen Vernünftigkeit einen Theil zu verstehen in sich selbst und in allen Dingen, so geschieht dem Menschen etwa wunderlich, so er sich selbst des ersten ansieht, was er zuvor war and was er nun ist, und er findet, dass er zuvor wie ein Armer, Gottloser, Dürftiger, der zumal blind und ihm Gott fern war; aber nun so dünkt ihm, dass er voll Gottes sei, und dass nichts sei, das Gott nicht sei, ferner duss Gott und alle Dinge ein einiges Ein seien; und er greift die Sache zu geschwindiglich an in **einer unveitigen Weise, er** wird in seinem Gemüthe florirend mie ein aufgährender Most, der noch nicht zu sich selber kommen ist" u. s. w. . . . "Solchen Menschen geschieht wie den Bienlein, die den Houig machen: so sie zeitig werden und des ersten ausstürmen aus den Körben, so fliegen sie in verirrter Weise hin und her, und wissen nicht wohin; etliche missfliegen und werden verloren, aber etliche werden ordentlich wieder eingesetzt. Also geschieht diesen Menschen, wenn sie mit ungesetzter Vernunft Gott Alles in Allem schauen" u. s. w. - Mit klarem Geiste vertheidigte Gerson den Unterschied Gottes von der (auch noch so sehr begnadigten) Creatur gegen Ruysbroek und Eckart, obwohl er sich selbst nicht immer consequent blieb; vgl. Hundeshagen S. 62 ff. "Nichts", sagt Tauler (Pred. Bd. I, S. 61), "verhindert die Seele so sehr an der Bekenntniss Gottes, als Zeit und Statt [Raum]; Zeit und Statt sind Stücke, and Gott ist Eins: darum, soll die Seele Gott erkennen, so muss sie ihn erkennen uber Zeit und über Statt; denn Gott ist weder dies, noch das, wie diese mannigfaltigen Dinge, denn Gott ist Eins." - Selbst Wessel könnte durch seine Behauptung, "dass Gott allein ist, und alle übrigen Dinge das, was sie sind, aus ihm sind" (de orat. III, 12 p. 76), sowie auch durch andere seiner Aussprüche den Schein des Pantheismus auf sich ziehen; allein siehe dagegen de treffende Bemerkung Ullmanns S. 230 Ann.

#### **§**. 166.

### Eigenschaften Gottes.

a. Gott im Verhältniss zu Zeit, Raum und Zahl (Allgegenwart, Ewigkeit, Einheit Gottes).

Ueber die Eigenschaften Gottes finden wir bei Johannes Damascenus 1 und seinen Nachfolgern in der griechischen Kirche 2 weniger ausführliche Bestimmungen und Eintheilungen, als bei den gerade hierin sehr reichhaltigen Scholastikern. So nachdrücklich nun auch Anselm und Andere an den Satz Augustins erinnerten, dass die Eigenschaften Gottes sowohl unter sich eins, als mit Gottes Wesen selbst identisch seien, mithin nicht als etwas Mannigfaltiges und Fremdartiges an Gott haften 3, so wurde doch diese einfache Wahrheit dem grübelnden, zur Begriffssonderung geneigten Verstande häufig aus den Augen gerückt. Unter den meta-

physischen Eigenschaften Gottes hob Anselm besonders die Ewigkeit und Allgegenwart heraus und zeigte, dass es in Gott weder ein Aliquando noch ein Alicubi im eigentlichen Sinne gebe 4. Rücksichtlich der Allgegenwart vertheidigten Mehrere, z. B. Hugo und Richard von St. Victor, die substantielle Gegenwärtigkeit gegen eine blos dynamische, während Andere beides zu vereinigen suchten. Gleicherweise unterschied man auch die Ewigkeit Gottes von der blossen sempiternitas, welche auch den Geschöpfen (Engeln und Menschenseelen) zu gute kommen kann 6. Endlich sollte auch die Einheit Gottes, welche manche Scholastiker mit zu den Eigenschaften rechneten, nicht blos als mathematische Grösse gefasst werden, was die griechischen Dogmatiker andeuteten durch die Steigerung der Einzahl auf die frühere Potenz des Ueber-Alles-Einen 7.

! Joh. Dam. de fide orth. I, 4: Απειρον οὐν τὸ θεῖον καὶ ἀκατάληπτον καὶ τοῦτο μόνον αὐτοῦ κατάληπτον, ἡ ἀπειρία καὶ ἀκαταληψία ὅσα δὲ λέγομεν ἐπὶ θεοῦ καταφατικῶς, οὐ τὴν φύσιν, ἀλλὰ τὰ περὶ τὴν φύσιν δηλοῖ. Κῶν ἀγαθὸν, κᾶν δίκαιον, κᾶν σοφὸν, κᾶν δ τι ᾶν ἄλλο εἴπης, οὐ φύσιν λέγεις θεοῦ, ἀλλὰ τὰ περὶ τὴν φύσιν. Εἰσὶ δὲ καί τινα καταφατικῶς λεγόμενα ἐπὶ θεοῦ, δύναμιν ὑπεροχικῆς ἀποφάσεως ἔχοντα οιον, σκότος λέγοντες ἐπὶ θεοῦ, οὐ επότος νοοῦμεν, ἀλλ᾽ ὅτι οὕκ ἐστι ψῶς, ἀλλ᾽ ὑπὲρ τὸ ψῶς καὶ φῶς, ὅτι οὕκ ἐστι σκότος. Vgl. Cap. 9: Τὸ θεῖον ἀπλοῦν ἐστι καὶ ἀσύνθετον τὸ δὲ ἐκ παλίῶν καὶ διαφόρων συγκείμενον σύνθετόν ἔστιν. Εἰ οὖν τὸ ἄκτιστον καὶ ἄναρχων καὶ ἀσώματον καὶ ἀθάνατον καὶ αἰώνιον καὶ ἀγαθὸν καὶ δημιουργικὸν καὶ τὰ. τοιαῦταὶ οὐσιώδεις διαφορὰς εἴπομεν ἐπὶ θεοῦ, ἐκ τοσούτων συγκείμενον, οὐ απλοῦν ἔσται, ἀλλὰ σύνθετον ὅπερ ἐσχάτης ἀσεβείας ἐστίν. Χρὴ τοίνυν ἔπαστων τῶν ἐπὶ θεοῦ λεγομένων, οὐ τί κατ' οὐσίαν ἐστὶ σημαίνειν οἴεσθαι, ἀλλ᾽ ἢ τί οῦκ ἐστι δηλοῦν, ἢ σχέσιν τινὰ πρός τι τῶν ἀντιδιαστελλομένων, ἢ τι τῶν παρεπομένων τῷ φύσει ἡ ἐνέργειαν. Vgl. Cap. 19 und oben §. 164 Note 1

<sup>2</sup> Vgl. Ullmann, Nicolaus von Methone u. s. w. S. 69 ff. und §. 164 Note 1. 3 Monol. c. 14-28. Hasse II, S. 127 ff. Gott ist nicht nur gerecht, er ist die Gerechtigkeit u. s. f. C. 16: Quid ergo, si illa summa natura tot bona est, eritne composita tot pluribus bonis, an potius non sunt plura bona, sed unum bonum tam pluribus nominibus significatum? . . . Cum igitur illa natura nullo modo composita sit et tamen omni modo tot illa bona sit [sint], necesse est, ut illa omnia non plura, sed unum sint. Idem igitur est quodlibet unum illorum quod omnia sunt [sive] simul, sive singula, ut cum dicitur vel justitia vel essentis, idem significet quod alia, vel omnia simul vel singula. C. 18: Vita et sapientia et reliqua non sunt partes tui, sed omnia sunt unum, et unumquodque horum est totum quod es, et quod sunt reliqua omnia. Hieran schloss sich auch Hugo ron St. Victor, s. Liebner S. 371. Vgl. auch Abalard, Theol. christ. III, p. 1264: Non itaque sapientia in Deo vel substantialis ei forma vel accidentalis, imo sapientia ejus ipse Deus est. Idem de potentia ejus sentiendum est et de caeteris, quae ex nominum affinitate formae esse videntur in Deo quoque sicut in creaturis etc. Ebenso Alams l. c. art. 20 bei Pez I, p. 494: Nomina enim ista: potentia potens, sapientia sapiens, neque formam, neque proprietatem, neque quidquid talium Deo attribuere possunt, cum simplicissimus Deus in sua natura nihil sit talium capax. Cum ergo ratiocinandi de Deo causa nomina nominibus copulamus, nihil quod non sit ejus essentia praedicamus, et si transsumtis nominibus de Deo quid credimus, improprie balbu-

\* S. Monol. c. 18 ff. Hasse II, S. 134 ff. — Von Gott kann nur das Est, nicht das Fuit und Erit ausgesagt werden. Zeit und Raum sind für ihn keine Schranken, vgl. Prosl. c. 19. Hasse S. 282 ff. So hat auch (rücksichtlich der Allwissenheit) Gott sein Wissen nicht von den Dingen, sondern die Dinge haben ihr Sein von seinem Wissen. Hasse II, S. 624.

• Hugo von St. Victor de sacram. c. 17: Deus substantialiter sive essentialiter et proprie et vere est in omni creatura, sive natura sine sui definitione st in canni loco sine circumscriptione et omni tempori sine vicissitudine vel mutatione. Est ergo, ubi est, totum, qui continet totum et penetrat totum. S. Liebner S. 372. — Rich. von St. Victor macht daraus, dass Gott potentialiter in den Dingen ist, die Folgerung, dass er es auch essentialiter sei, de trin. II, 24. Engelhardt S. 174. Er ist über allen Himmeln, und doch zugleich in allen, er ist in allem Körperlichen und Geistigen, was er gemacht hat und meh seinem Willen regiert. — Mit dieser Ansicht einer essentialen Gegenwart Gottes stimmt auch der Lombarde, obwohl er gesteht, dass sie die menschlichen Begriffe übersteige, sent. I, dist. 27, 9. - Nach Alexander von Hales ist Gott in allen Dingen, aber nicht in den Dingen eingeschlossen; er ist ausser denselben, aber nicht von ihnen ausgeschlossen. Gott ist in den Dingen auf dreierlei Weise: essentialiter, praesentialiter, potentialiter; doch sind diese drei Arten nicht in sich, sondern nur in unsrer Vorstellung von einander verschieden. Gott ist nicht in allen Dingen auf gleiche Weise, z. B. in den Begnadigten, in den Sacramenten u. s. w. Man fragte überdies: Kann Gott durch seine einwohnende Guade in dem Leib eines Menschen vor der Vereinigung seiner Seele mit ihm sein? u. s. w., s. Cramer VII, S. 295-297. - Auf der Grundlage Alexanders ruhen auch die Bestimmungen des Thomas Aqu. Summ. I, qu. 8, art. 1 (bei Minecher. von Cölln a. a. O.): Deus est in omnibus rebus, non quidem sicut pars essentiae vel sicut accidens, sed sicut agens adest ei in quod agit. Oportet enim omne agens conjungi ei, in quod immediate agit, et sua virtute illud contingere. . . . Art. 2: Deus omnem locum replet, non sicut corpus . . . immo per hoc replet omnia loca, quod dat esse omnibus locatis, quae replent omnia loca. Art. 3: Substantia sua adest omnibus ut causa essendi etc. Art. 4: Opertet in omnibus esse Deum, quia nihil potest esse nisi per ipsum. — Der dynamischen (virtualen) Ansicht der Thomisten trat die ideale der Scotisten entgegen, Münscher, von Cölln S. 50. — Bonaventura, comp. theol. (ed. Mogunt. 1609, p. 695): Ubique Deus est, tamen nusquam est, quia nec abest ulli loco, nec ullo eapitur loco (August.). Deus est in mundo non inclusus, extra mundum non exclusus, supra mundum non elatus, infra mundum non depressus. Ex his patet, quod Deus est intra omnia, et hoc quia omnia replet et ubique praesens est. lta extra omnia est, quia omnia continet, nec usquam valet coarctari. Sed nota, quod haec propositio "extra" dicit ibi non actualem praesentiam ad locum, sed potentialem, quae est Dei immensitas, quae infinitos mundos potest replere, si essent. Idem ipse est supra omnia, quia omnibus praestat nec aliquid ei aequatar. Item infra omnia est, quia omnia sustinct et sine ipso nihil subsisteret. Dicimus etiam, quod ubique est, non ut indigeat rebus, quod ex eis sit, sed potius res sui indigeant, ut per eum subsistant. . . . Sciendum est ergo, ut aliquid est in loco circumscriptive et diffinitive, ut corpus; aliquid diffinitive, non circumscriptive, ut angelus; aliquid nec sic, ut Deus, et hoc ideo, quia non individuatur per materiam, ut corpus, neque per suppositum, ut angelus. Aliquid est etiam in loco, partim circumscriptive, partim diffinitive, ut

corpus Christi in sacramento. . . . Corpus autem Christi . . . in pluribus tamen locis est . . . sed non ubique. . . . Nota, quod Deus est multipliciter in rebus, scilicet per naturam: et sic est ubique potentialiter, praesentialiter, essentialiter. Item per gratiam: sic est in bonis. . . . Item per gloriam: sic est in rationali virtute animae, ut veritas, in concupiscibili, ut bonitas, in irascibili, ut potestas. Item per unionem: sic fuit in utero virginis unitus humanae naturae, et in acculcro unitus carni, et in inferno unitus animae Christi etc. Selbst die Frage wird aufgeworfen, ob und inwiefern Gott auch in dem Teufel sei? Insofern der Teufel Natur und Geist ist - ja! - Der heil. Bernhard in seinen Meditationen (cap. I bei Bonaventura a. a. O.) sagt: Deus in creaturis mirabilis, in hominibus amabilis, in angelis desiderabilis, in se ipso incomprehensibilis, in reprobis intolerabilis, item in damnatis ut terror et horror. - Gleicherweise unterscheidet Tauler die Gegenwart Gottes in den Dingen und die in den Menschen also: "Gott ist auch gegenwärtig in einem Stein und in einem Hols, aber sie wissen's nicht. Wüsste das Holz Gott und erkennete, wie nahe er ihm ist, wie das der höchste Engel erkenut, das Holz wäre also selig als der höchste Engel. Und darum ist der Mensch seliger denn ein Holz, dass er Gott erkennet" u. s. w. (Predigten Bd. I, S. 58 f.).

- <sup>6</sup> So Alexander von Hales, bei Cramer a. a. O. S. 209 ff. Vgl. Bonaventura, comp. I, 18. Alex. definirt die aeternitas (nach Boëth.) als interminabilis vitas tota simul et perfecta possessio (interminabilitas).
- <sup>7</sup> Joh. Damasc. de fide orth. I, 6. Nicolaus von Methone (refut. p. 25; bei Ullmann a. a. O. S. 72): "Indem wir das Eine Anfang nennen, thun wir er nicht in dem Sinne, als ob wir es mit dem, was nach dem Anfang ist, sammmenstellen wollten; deshalb sagen wir auch nicht schlechthin Anfang, sonden überanfünglicher Anfang, und nicht schlechthin das Eine, sondern das Ueberste, und auch nicht das Erste und Allererste, sondern das Ueberste, und auch nicht das Grosse oder Grösste, sondern das Uebergrosse." Er nennt Gott das ὑπερεν, und gebraucht sogar (refut. 26) den Ausdruck ὑπερενος μονὰς καὶ τριάς. Vgl. Hugo von St. Victor, der unter der Einheit gleichfalls nicht nur die numerische Einheit, sondern auch die Einfachheit (vera unitas) und die Unveränderlichkeit (summa universitas) versteht, bei Liebner S. 371.

#### §. 167.

### b. Gott im Verhältniss zu den Dingen. Allmacht und Allwissenheit.

Das Wissen und das Können Gottes, auf die Dinge ausser Gott bezogen, führte nur allzu leicht auf anthropomorphistische Vorstellungen und absurde Subtilitäten 1, welche man am besten dadurch beseitigte, dass man die Eigenschaften der Allmacht und der Allwissenheit nicht als gesonderte Eigenschaften, sondern im Zusammenhange mit Gottes Wesen betrachtete. So erinnerten Anselm 2 und Abälard 3 einstimmig daran, dass Gott alles zu thun vermöge, was ohne Einschränkung seiner unendlichen Vollkommenheit geschehen könne; und dieser Ansicht folgten auch der Lombarde, die Victoriner und andere mehr 1. Auch das Wissen Gottes wurde als ein unmittelbares, immer gegenwärtiges gefasst, und das Wissen Gottes in den Dingen (als habitus) von dem Wissen seiner selbst

(als actus) unterschieden <sup>5</sup>. Rücksichtlich der Allmacht behaupteten die Einen, z. B. Abälard, dass Gott nichts Anderes und nichts Besseres machen könne, als das was er macht <sup>6</sup>; doch schien diese Behauptung den Andern, z. B. dem Hugo von St. Victor, eine gottealästerliche, weil dadurch der unendlichen Macht Gottes Schranken gesetzt würden <sup>7</sup>.

<sup>1</sup> Z. B. ob Gott Geschehenes ungeschehen? ob er aus einer Dirne eine reine Jungfrau machen könne? und Aehnliches, s. *Erasmus* in den §. 152 Note 5 angeführten Stellen.

<sup>2</sup> Der Frage z. B., ob Gott auch lügen könnte, wenn er wollte? begegnet Anselm (car Deus homo I, 12): Non sequitur, si Deus vult mentiri, justum esse mentiri, sed potius Deum illum non esse. Nam nequaquam potest velle mentiri voluntas, nisi in qua corrupta est veritas, immo quae deserendo veritatem corrupta est. Cum ergo dicitur: Si Deus vult mentiri, non est aliud, quam: Si Deus talis est naturae, quae velit mentiri etc. Vgl. II, 5: Denique Deus nihil facit necessitate, quia aullo modo cogitur aut prohibetur aliquid facere. Et cum dicimus, Deum aliquid facere, quasi necessitate vitandi inhonestatem, quam utique non timet, potius intelligendum est, quia hoc facit necessitate servandae honestatis, quae scilicet necessitas non est aliud, quam immutabilitas honestatis ejus, quam a se ipeo et non ab alio habet; et ideireo improprie dicitur necessitas. Ibid. 18: Quoties namque dicitur Deus non posse, nulla negatur in eo potestas, sed insuperabilis significatur potentia et fortitudo. Non enim aliud intelligitur, nisi quia nulla res potest efficere, ut agat ille, quod negatur posse. Nam multum usitata est hujusmodi locutio, ut dicatur res aliqua posse, non quia in illa, sed quoniam in alia re est potestas; et non posse, non quoniam in illa, sed quia in alia re est impotentia. Dicimus namque: Iste homo potest vinci, pro: Aliquis potest sum vincere, et: Ille non potest vinci, pro: Nullus eum vincere potest. Non enim potestas est posse vinci, sed impotentia, nec vinci non posse impotentia est, sed potestas. Nec dicimus Deum necessitate facere aliquid, eo quod in illo sit ulla necessitas, sed quoniam est in alio, sicut dixi de impotentia, quando dicitur non posse. Omnis quippe necessitas est aut coactio, aut prohibitio, quae dune necessitates convertuntur invicem contrarie, sicut necesse et impossibile. Quidquid namque cogitur esse, prohibetur non esse, et quod cogitur son esse, prohibetur esse; quemadmodum quod necesse est esse, impossibile est non esse, et quod necesse est non esse, impossibile est esse, et conversim. Cum autem dicimus aliquid necesse esse aut non esse in Deo, son intelligitur, quod sit in illo necessitas aut cogens aut prohibens, sed significatur, quod in omnibus aliis rebus est necessitas prohibens eas facere, et cogens non facere; contra hoc, quod de Deo dicitur. Nam cum dicimus, quod necesse est Deum semper verum dicere, et necesse est eum nunquam mentiri, non dicitur aliud, nisi quia tanta est in illo constantia servandi veritatem, ut necesse sit, nullam rem facere posse, ut verum non dicat, aut ut mentiatur. — Vgl. Proslog. 7: . . . Inde verius es omnipotens, quia potes nihil per impotentiam et nihil potes contra te. Vgl. Hasse II, S. 274. De concord. praesc. et praed. P. I, c. 2 ss. (wieweit von Gott eine necessitas behauptet werden kann?). Ebenso zeigt Anselm (mit Augustin) in Beziehung auf das Wissen Gottes, dass Gott die Dinge nicht weiss, weil sie sind, sondern dass sie sind, weil er sie weiss, ibid. c. 7.

<sup>3</sup> So verschieden der Lehrtropus des *Abälard* von dem des Anselm ist, so Hagenbach, Dogmengesch. 5. Aufl. 24

stimmt er doch hierin mit ihm überein. Theol. christ. lib. V, p. 1350 (Me Quaerendum itaque primo videtur, quomodo vere dicatur omnipotens, si n sit omnia efficere; aut quomodo omnia possit, si quaedam non possumu ipse non possit. Possumus autem quaedam, ut ambulare, loqui, sentire a natura divinitatis penitus aliena sunt, cum necessaria istorum instr nullatenus habere incorporea queat substantia. Quibus quidem objectis ic dicendum arbitror, quod juxta ipsos quoque philosophos et communis se usum nunquam potentia cujusque rei accipitur, nisi in his, quae ad com vel dignitatem ipsius rei pertinent. Nemo enim hoc potentise hominis d quod ille superari facile potest, immo impotentiae et debilitati ejus, qu nime suo resistere potest incommodo, et quicquid ad vitium hominis magisque personam improbat quam commendat, impotentiae potius qui tentiae adscribendum est. . . . Nemo itaque Deum impotentem in aliquo praesumat, si non possit peccare sicut nos possumus, quia nec in nobi hoe potentiae tribuendum est, sed infirmitati. . . . Pag. 1351: . . . Sunt quaedam, quae in aliis rebus potentiae deputanda sunt, in aliis vero n . . . Inde potentem hominem comparatione aliorum hominum diceremu non ita leonem vel elephantem. Sic in homine, quod ambulare valet, po est adscribendum, quoniam ejus necessitudini congruit, nec in aliquo e nuit dignitatem. In Deo vero, qui sola voluntate omnia complet, hoc superfluum esset, quod in nobis necessarium est, atque ideo non potenti vitio penitus tribuendum esset in eo, praesertim cum hoc in multis excel ipsius derogaret, ut ambulare videlicet posset. . . . Non absurde tames his omnibus, quae efficere possumus, Deum potentem praedicabimus, et quae agimus, ejus potentiae tribuemus, in quo vivimus, movemur et sum qui omnia operatur in omnibus (utitur enim nobis ad efficiendum qua quasi instrumentis) et id quoque facere dicitur, quae nos facere facit dives aliquis turrem componere per opifices quos adhibet, et posse omn cere dicitur, qui sive per se sive per subjectam creaturam omnia, quae quomodo vult, operatur, et ut ita fiant, ipse etiam facit. Nam etsi non ambulare, tamen potest facere, ut ambuletur. . . . Posse itaque Deus dicitur, non quod omnes suscipere possit actiones, sed quod in omnibus fieri velit, nihil ejus voluntati resistere queat \*). Vgl. Baur, Trin. II, S.

- 4 Hugo von St. Victor c. 22: Deus omnia potest, et tamen se ips struere non potest. Hoc enim posse posse non esset, sed non posse. omnia potest Deus, quae posse potentia est. Et ideo vere omnipotens es impotens esse non potest. Vgl. Liebner S. 367. Petrus Lombard. sent dist. 42 E: Deus omnino nihil potest pati, et omnia facere potest prausola, quibus dignitas ejus laederetur ejusque excellentiae derogaretur. tamen non est minus omnipotens: hoc enim posse non est posse, se posse. Vgl. die übrigen Stellen aus Richard von St. Victor, Alexand Hales, Albert d. Gr., Thomas von Aquino bei Münscher, v. Cölla S. 47 f
- <sup>5</sup> Hugo von St. Victor c. 9. 14—18 (bei Liebner S. 363 f.): "Alles w. Ewigkeit her unerschaffen in Gott, was von ihm zeitlich erschaffen wurd wurde eben darum von ihm gewusst, weil es in ihm war, und so von il wusst, wie es in ihm war. Gott erkannte nichts ausser sich, weil er a sich hatte. Es war nicht in ihm, weil es einmal zeitlich zukünftig war zeitliche Zukünftigsein war nicht Ursache des in Gott Seins, noch ist e

<sup>\*)</sup> Uebrigens schrieb Abälard (in Beziehung auf die Trinität) die Allmacht besonde Vater zu, ohne sie deshalb dem Sohne und Geiste abzusprechen. Vgl. §. 170.

lich geworden, weil es in Gott war, als hätte das Ewige nicht sein können ohne das Zeitliche. Vielmehr hätte jenes bestanden auch ohne dieses: nur Litte es sich nicht auf dieses bezogen, wenn dieses nicht zukünftig gewesen wäre. Es wäre immer ein Wissen gewesen von einem Sein, nämlich von dem in Gott Sein, wenn auch nicht von einem Zukünftigsein; und darum nicht minder in dem Schöpfer, der nur kein Vorherwissen von etwas gehabt hätte, das nicht sukünftig war." - Nach Alexander von Hales erkennt Gott alle Dinge durch sich und in sich; denn erkennte Gott dieselben durch etwas anderes als durch sich, so wäre der Grund seiner Erkenntniss eine Vollkommenheit ausser ihm, es wäre nicht das höchste vollkommene Wesen, das keinem andern etwas zu danken hat. . . . Gott erkennt alles auf einmal; denn er sicht alles in sich selbst, und weil er sich auf einmal ganz erkennt, so muss er such in sich selbst alle Dinge ganz und auf einmal erkennen. Die Dinge können vermehrt oder vermindert werden, nicht so die Erkenntniss Gottes: diese ist unwandelbar. S. Cramer VII, S. 241. - Bonaventura, comp. I, 29: Scit Deus omnia praesentialiter et simul, perfecte quoque et immutabiliter. Praesentialiter dico, hoc est ita limpide ac si cuncta essent praesentialiter existentia. Simul etiam scit omnia, quia videndo se, qui sibi praesens est, omnia videt. Perfecte quoque, quia cognitio ejus nec potest augeri, nec minui. Scit et immutabiliter, quia noscit omnia per naturam sui intellectus, qui est immutabilis. Dicendum ergo, quod Deus cognoscit temporalia aeternitaliter, mutabilia immutabiliter, contingentia infallibiliter, creata increate, alia vero a se, in se et per se. Vgl. brev. l, 8. - Thom. Aqu. quaest. XIV, art. 4: . . . In Deo intellectus et id, quod intelligitur, et species intelligibilis et ipsum intelligere sunt omnino unum et idem. Unde patet per hoc, quod Deus dicitur intelligens, nulla multiplicitas ponitur in ejus substantia. Vgl. art. 13: Deus autem cognoscit omnia contingentia, non solum prout sunt in suis causis, sed etiam prout mumquodque eorum est actu in se ipso. Et licet contingentia fiant in actu successive, non tamen Deus successive cognoscit contingentia, prout sunt in suo case, sicut nos, sed simul: quia sua cognitio mensuratur aeternitate, sicut etiam suum esse. Aeternitas autem tota simul existens ambit totum tempus. . . . Unde omnia, quae sunt in tempore, sunt Deo ab aeterno praesentia, non sobum ea ratione, qua habet rationes rerum apud se praesentes, ut quidam dicunt, sed quia ejus intuitus fertur ab aeterno super omnia, prout in sua praesentialitate. Unde manifestum est, quod contingentia et infallibiliter a Deo cognoscuntur, in quantum subduntur divino conspectui secundum suam praesentialitatem, et tamen sunt futura contingentia suis causis comparata. . . . Ea , quae temporaliter in actum reducuntur, a nobis successive cognoscuntur in tempore, sed a Deo in acternitate, quae est supra tempus. . . . Sicut ille, qui vadit per viam, non videt illos, qui post eum veniunt, sed ille, qui ab aliqua altitudine totam viam intuetur, simul videt omnes transcuntes per viam. . . . Sed ea, quae sunt scita a Deo, oportet esse necessaria secundum modum, quo subsunt divinae scientiae, non autem absolute secundum quod in propriis causis considerantur. Vgl. Baur, Trin. II, S. 638 ff. - Ueber das Verhältniss des Wissens zum Vorherwissen: Joh. von Salisbury, Policrat. II, 21 (Bibl. max. XXIII, p. 268). Ein Beispiel von Spitzfindigkeit bei Liebner a. a. O. S. 365 Anm.

• Abdlard, theol. christ. V, p. 1354: . . . Facit itaque omnia quae potest Dens, et tantum bene quantum potest. . . . Necesse est, ut omnia quae vult, ipse velit; sed nec inefficax ejus voluntas esse potest: necesse est ergo, ut quaecunque vult ipse perficiat, cum eam videlicet sumamus voluntatem, quae ad ipsius pertinet ordinationem. Istis ergo rationibus astruendum videtur, quod

plura Deus nullatenus facere possit quam faciat, aut melius facere, aut ab his cessare, sed omnia ita ut facit necessario facere. Sed rursus singulis istis difficillimae occurrunt objectiones, ut utroque cornu graviter fidem nostram eppugnet complexio. Quis enim negare audeat, quod non possit Deus eum qui damnandus est salvare, aut meliorem illum qui salvandus est facere, quam ipse futurus sit collatione suorum donorum, aut omnino dimisisse, ne eum unquam crearet? Quippe si non potest Deus hunc salvare, utique nec ipse salvari a Deo potest. Necessaria quippe est hace reciprocationis consecutio, quod, si iste salvatur a Deo, Deus hunc salvat. Unde, si possibile est hunc salvari a Deo, possibile est Deum hunc salvare. Non enim possibile est antecedens, nisi possibile sit et consequens: alioquin ex possibili impossibile sequeretur, quod omnino falsum est. . . . Vgl. das Folgende. Die Solutio geht demnach darauf hinaus: Quicquid itaque facit (Deus), sicut necessario vult, ita et necessario facit.

<sup>7</sup> Ueber die Polemik des *Hugo von St. Victor* gegen den *Abdlards*chen Optimismus (wobei dann freilich der Umfang der göttlichen Macht größer angenommen werden musste als der des Willens) vgl. *Liebner* S. 367 f.

# §. 168.

# c. Moralische Eigenschaften.

Die sogenannten moralischen Eigenschaften Gottes: Heiligkeit, Weisheit, Gerechtigkeit, Güte, kamen auch bei der Behandlung anderweitiger Dogmen zur Sprache, wobei mitunter wenigstens scheinbare Conflicte eintraten! Wie übrigens das Wissen Gottes eins ist mit seinem Sein, so auch sein Wille, dessen Endzweck nur das absolut Gute, mithin Gott, sein kann? Die Mystiker versenkten sich am liebsten in den Abgrund der göttlichen Liebe und suchten sich auf ihre Weise Rechenschaft darüber zu geben 3, während die Scholastiker auch über diese am wenigsten dialektisch zu zersetzende Eigenschaft Gottes wunderliche Fragen aufwarfen 4.

- <sup>1</sup> So zwischen der Gerechtigkeit (Heiligkeit), Allmacht und Liebe Gottes bei der Satisfactionstheorie. Vgl. Anselm, cur Deus homo I, c. 6—12. und Pros. c. 8 s. Hasse II, S. 275 ff.
- <sup>2</sup> Thom. Aqu. Summa P. I, qu. 19, art. 3: Voluntas divina necessariam habitudinem habet ad bonitatem suam, quae est proprium ejus objectum. Es entstand die Frage, ob Gott ein liberum arbitrium habe, da doch alles in ihm nothwendig ist. Thomas entschied sich dahin, dass Gott frei sei in Beziehung auf das, was keine wesentliche Bestimmung seiner Natur ist, also in Beziehung auf das Zufällige, Endliche. Er selbst aber ist in Beziehung auf sich durch seine eigene Nothwendigkeit bestimmt. Vgl. art. 10. u. Baur, Trin. II, S. 641.

   Dagegen behauptet Duns Scotus die absolute Freiheit Gottes, s. die Stellen bei Baur a. a. O.
- 3 Merkwürdig äussert sich der Verf. der Deutschen Theologie c. 50: "Gott hat nicht sich selbst lieb als sich selber, sondern als Gut. Und wäre und wüsste Gott etwas Besseres denn Gott, das hätte er lieb und nicht sich selber. Also gar ist Ichheit und Selbstheit, d. i. Eigenliebe und Eigenwille, von Gott geschieden, und gehört ihm Nichts zu, sondern so viel sein noth ist zu der Persönlichkeit oder zum Unterschied der Personen."

4 So fragt Alexander von Hales (bei Cramer S. 261): ob die Liebe gegen die Erschaffenen eben dieselbe sei, womit Gott sich und womit die göttlichen Personen sich unter einander lieben? Antw.: dieselbe, in Beziehung auf den Hauptbegriff (principale signatum), nicht aber auf den Nebenbegriff (connatum), d. h. dieselbe rücksichtlich des Liebenden, nicht aber der Geliebten. Eben darum liebt auch Gott nicht alle seine Geschöpfe in demselben Grade: die bessern mehr, als die minder guten. Er liebt alle Geschöpfe von Ewigkeit (in der Vorstellung); erst aber wenn sie zur Existenz kommen oder gekommen sind, liebt er sie in der Wirklichkeit. — Liebt Gott die Engel oder die Menschen mehr? Antw.: die ersten mehr, insofern Christus nicht unter den letztern begriffen; allein die Liebe, womit Gott Christum, und mithin auch die Menschen in Christo liebt, tibertrifft selbst die Liebe gegen die Engel. — Damit ist allerdings eine tiefere christliche Wahrheit in scholastischer Form ausgesprochen.

### Dreieinigkeitslehre.

### §. 169.

### Lehre vom Ausgange des heiligen Geistes.

Walch, historia controversiae etc. Pfaff, historia succincta. (Vgl. oben §. 94.) Hasse, Ancelm II, S. 322 ff.

Ehe die Lehre von der Trinität ihre weitere dialektische Begründung und Ausbildung erhalten konnte, mussten erst die Acten über den Streit geschlossen sein, der sich zwischen der morgenund abendländischen Kirche in Betreff des heil. Geistes und seines Ausgangs vom Vater und vom Sohne entsponnen hatte. Nachdem durch Joh. Damascenus die griechische Ueberlieferung in das orthodoxe System des Morgenlandes eingetragen worden war 1, liess im Abendlande Karl der Grosse im Jahr 809 eine Synode zu Aachen baten, auf welcher besonders unter dem Einflusse der fränkischen Theologen Alcuin und Theodulph von Orleans der abendländische Lehrtropus bestätigt wurde, demzufolge der Geist nicht vom Vater allein, sondern auch vom Sohne ausgeht 2. Der römische Bischof Leo IIL billigte zwar diese Lehre, missbilligte aber das unkritische Einschiebsel in das konstantinopolitanische Symbol, und rechnete die Lehre überhaupt zu jenen schwer erforschlichen Geheimnissen. die mehr auf den Höhen der Speculation, als auf dem Lebensgrunde des Glaubens von Bedeutung sind 3. Als aber später durch den Streit des Patriarchen Photius mit Nicolaus I. das Schisma zwischen den beiden Kirchen herbeigeführt wurde, kam auch diese dogmatische Verschiedenheit aufs neue zur Sprache. Photius vertheidigte den Ausgang des Geistes vom Vater allein, und verwarf den Beisatz filioque, den hingegen die abendländischen Theologen Aeneas, Bischof von Paris, und der Mönch Ratramnus von Corvey, wollten festgehalten wissen 4. Für die lateinische Ansicht sprach ferner Anselm von Canterbury

auf der Synode von Bari (in Apulien) im Jahre 1098, und entwickelte seine Ansichten auch weiterhin schriftlich <sup>5</sup>. Anselm, Bischof von Havelberg, vertheidigte dieselbe (1135—1145) <sup>6</sup>. Die Vereinigungsversuche auf der Synode von Lyon 1274 führten zu keinem befriedigenden Resultat; denn 1277 brach der Streit von neuem aus, und auch die auf der Synode von Florenz 1439 vorgeschlagene Formel half nicht für lange <sup>7</sup>. Und so blieb denn der Lehrbegriff beider Kirchen darin verschieden, dass die Griechen noch immer den Geist nur vom Vater, die Lateiner ihn vom Vater und vom Sohne ausgehen lassen. Uebrigens begnügten sich auch unter den letztern einige mit dem Ausgange vom Vater <sup>8</sup>.

- ¹ De fide orth. I, 7. Er nennt den Geist (im Gegensatz gegen einen blossen Hauch oder eine blosse Kraft Gottes) δύναμιν οὐσιώδη, αὐτὴν ξαυτῆς ἐν ἰδιαζούση ὑποστάσει θεωρουμένην, καὶ τοῦ πατρὸς προερχομένην, setxt aber hinzu: καὶ ἐν τῷ λόγ ψ ἀναπαυομένην καὶ αὐτοῦ οὐσαν ἐκφαντικὴν, οὕτε χωρισθῆναι τοῦ θεοῦ ἐν ψ ἐστι, καὶ τοῦ λόγου, ψ συμπαρομαρτεῖ. δυναμένην, οὕτε πρὸς τὸ ἀνύπαρκτον ἀναχευμένην, ἀλλὰ καθ' ὁμοιότητα τοῦ λόγου καθ' ὑπόστασιν οὐσαν, ζῶσαν, προαιρετικὴν, αὐτοκίνητον, ἐνεργὸν, πάντοτε τὸ ἀγαθὸν θέλουσαν, καὶ πρὸς πᾶσαν πρόθεσιν σύνδρομον ἔχουσαν τῇ βουλήσει τὴν δύναμιν, μήτε ἀρχὴν ἔχουσαν, μήτε τέλος οὐ γὰρ ἐνέλειψέ ποτε τῷ κατὰ λόγος, οὖτε τῷ λόγψ πνεῦμα. Vgl. Baur, Trin. Il, S. 177.
- <sup>2</sup> Alcuinua, de processione Spir. S. libellus (Opp. ed. Froben. T. I, p. 743).

   Belegstellen: Luc. 6, 19 (omnis turba quaerebat eum tangere, quia virtus de illo exibat et sanabat omnes) vgl. Joh. 20, 21. 1 Joh. 3, 23 f. und dazu die Autorität der Väter. S. Theodulphi de Spiritu S. liber (in Theodulphi Opp. ed. Sirmond. Paris 1646. 8. und in Sirmondii Opp. T. II, p. 695), cf. libb. Carolin. lib. III c. 3: Ex patre et filio omnis universaliter confitetur ecclesia eum procedere. Das Geschichtliche bei Gieseler u. a.
- <sup>3</sup> Schon vor der Aachner Synode hatte der Papst bei Anlass eines Streites der griechischen und lateinischen Mönche zu Jerusalem sich dahin ausgesprochen: Spiritum S. a Patre et Filio aequaliter procedentem. Ueber seine Stellung zur Synode selbst siche Collatio cum Papa Romae a legatis habita et epist. Caroli Imp. ad Leonem P. III. utraque a Smaragdo Abb. edita (bei Munsi T. XIV, p. 17 ss.).
- <sup>4</sup> Photii ep. encyclica vom J. 867 (bei Montacucius ep. 2, p. 47), wo se unter andern Beschuldigungen heisst: τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον οὐα ἐα τοῦ παιρὸς μόνον, ἀλλά γε ἐα τοῦ υἰοῦ ἐαπορεύεσθαι καινολογήσαντες. Die Gegenschriften des Ratramnus und Aeneas sind nicht mehr vollständig vorhanden, vgl. «Achery, spicil. ed. 1. T. I, p. 63 ss. Rösler, Bibl. d. Kirchenväter Bd. K, 8. 663 ff. Die Griechen betrachteten den Vater als die πηγή θεότητος und meinten, wenn man den Geist auch vom Sohn ausgehen lasse, so entstehe eine πολυαρχία, was die Lateiner nicht zugeben konnten, da Vater und Sohn eins seien.
- \*\* Ueber die Synode s. Eadmer in der vita Anselmi p. 21 (b. Walch a. s. O. S. 61). Anselmus, de processione Spiritus S. contra Graecos (Opp. p. 49; ed. Lugd. p. 115), wo c. 1—3 sowohl die Uebereinstimmung zwischen beiden Kirchen (in Beziehung auf die Trinitätslehre und die Lehre vom heil. Geist tiberhaupt), als die Verschiedenheit zwischen beiden klar und bündig darge-

stellt ist. Was die abendländische Lehre selbst betrifft, so argumentirt Auselm von der Formel Deus de Deo aus also. Cap. 4: Cum est de Patre Spiritus S., non potest non esse de filio, si non est filius de Spiritu S.; nulla enim alia ratione potest negari Spiritus S. esse de filio. . . . Quod autem filius non sit de Spir. S., palam est ex catholica fide; non enim est Deus de Deo, nisi aut nascendo ut filius, aut procedendo ut Spir. S. Filius autem non nascitur de Spiritu S. Si enim nascitur de illo, est filius Spir. Sancti, et Spir. S. pater ejus, sed alter alterius nec pater nec filius. Non ergo nascitur de Spir. S. filius, nec minus spertum est, quia non procedit de illo. Esset enim Spir. ejusdem Spir. S., quod aperte negatur, cum Spir. S. dicitur et creditur Spiritus Filii. Non enim potest esse Spir. sui Spiritus. Quare non procedit filius de Spir. S. ergo modo est de Spir. S. filius. Sequitur itaque inexpugnabili ratione, Spiritum 8. esse de filio, sicut est de patre. Cap. 7: Nulla relatio est patris sine relatione filii, sicut nihil est filii relatio sine patris relatione. Si ergo alia nihil est sine altera, non potest aliquid de relatione patris esse sine relatione filii. Quare sequitur, Spiritum S. esse de utraque, si est de una. Itaque si est de patre secundum relationem, erit simul et de filio secundum eundem sensum. . . . Non autem magis est pater Deus quam filius, sed unus solus verus Deus, Pater et Filius. Quapropter si Spiritus S. est de Patre, quia est de Deo qui pater est, negari nequit esse quoque de filio, cum sit de Deo, qui est filius. (Cap. 8-12 wird der Beweis aus Bibelstellen geführt.) Cap. 13 begegnet er dem Einwande, als ob dadurch der Geist herabgesetzt werde: . . . Qui dicimus Spiritum S. de Filio esse sive procedere, nec minorem, nec posteriorem eum Filio fatemur, namque quamvis splendor et calor de sole procedant, nec possint esse nisi sit ille, de quo sunt, nihil tamen prius aut posterius in tribus, in sole et splendore et calore, intelligimus: multo itaque minus, cum hacc in rebus temporalibus ita sint, in aeternitate, quae tempore non clauditur, praedictae tres personae in existendo susceptibiles intervalli possunt intelligi. — Die griech. Concession, Spiritum Sanctum de patre esse per Filium, genügt dem Anselm nicht. Wie der See sowohl vom Quell, als vom Flusse gebildet wird, der dem Quell entströmt, so geht der Geist aus vom Vater und vom Sohne (c. 15 u. 16)\*). Uebrigens darf man nicht zwei Principien annehmen, aus denen der Geist hervorginge, sondern immerhin ein göttliches Princip, das dem Vater und Sohne gemeinschaftliche (c. 17). Cap. 18-20 Beleuchtung der Bibelstellen, welche scheinbar den Geist nur vom Vater ausgehen lassen. Cap. 21 vertheidigt das Einschieben des filioque als eine nothwendige Maassregel, um dem Missverstande vorzubeugen. Cap. 22—27 wiederholen und bestätigen das Bisherige. Sowie aber Anselm seine Abhandlung mit Anrufung des heil. Geistes selbst begonnen hat, so beschliesst er sie mit den Worten: Si autem aliquid protuli, quod aliquatenus corrigendum sit, mihi imputetur, non sensui Lutinitatis. Vgl. Hasse a. a. O. Ueber den weitern Schriftstreit vgl. Münscher, von Colln II, S. 113, und über die spätern Bestimmungen der Scholastiker (namentlich des Thomas u. Seotus) Baur, Trin. II, S. 705 ff.

• Er war 1135 Gesandter Lothars II. in Constantinopel, wo der Streitpunkt verhandelt wurde. Papst Eugen III. bat ihn 1145 seine Ansicht schriftlich zu verfassen. Vgl. Spieker in Illgens Zeitschr. für histor. Theol. 1840. 2.

<sup>7</sup> Auf der Synode von Lyon bekannten die Griechen mit dem Conc. can.

e) Ein ähnliches Bild braucht Abälard, theol. christ, IV, p. 1335: Spir. Sanct. ox Patro proprie procedere dicitur, quasi a summa origino, quae scilicet aliunde non sit, et ab ipso in Filium quasi in rivum . . . et per Filium ad nos tandem quasi in stagnum hujus seculi.

I: quod Spir. S. aeternabiliter ex Patre et Filio, non tanquam ex duobus principiis, sed tanquam ex uno principio, non duabus spirationibus, sed unica spiratione procedit. — Zwischenhinein aber wieder neue Zerwürfnisse, worüber das Weitere in der KG. Vgl. Münscher, von Cölln a. a. O. S. 114. — Die florentinische Unionsacte vom 6. Juli 1439 (bei Mansi T. XXI, p. 1027 ss. und bei Gieseler II, 4 S. 541 ff.) bediente sich des Ausdrucks: quod Spir. S. ex Patre et Filio aeternaliter est; und erklärte das procedere ex Patre per Filius zu Gunsten der lateinischen Auffassung, sowie sie überdies das filioque sich gefallen liess. Aber auch dieer Friede war von keiner Dauer, und die Patriarchen von Alexandrien, Antiochien und Jerusalem erliessen 1443 ein Synodalschreiben gegen die Vereinigung. Vgl. Leo Allatius, de ecclesiae occident. et orient. perpetua consensione p. 939 ss. Die weitere Litt. s. bei Münscher (son Cölln) und bei Gieseler a. a. O.

8 So Johann von Wessel, vgl. Ullmann, Reformatoren u. s. w. I, S. 388. 394.

## §. 170.

### Die Trinitätslehre im Ganzen.

C. Schwars, de Sancta Trinitate quid senserint doctores ecclesiastici prima Scholasticae theologiae periodo. Hal. 1842. 8.

Das schon in der vorigen Periode ausgebildete, von Johanne Damascenus zu einem gewissen Abschluss gebrachte! Dogma von der Trinität forderte die Speculation und den Scharfsinn der Scholastiker ebensowohl als den Tiefsinn und die Phantasie der Mystiker heraus, sich in das Unergründliche des Geheimnisses zu vertiefen. Bei den dialektischen Versuchen zeigte sich aber die alte Gefahr, nach der einen oder andern Seite hin häretisch zu werden. Besonders trat diese Gefahr bei den ersten kühnen Jugendversuchen der abendländischen Speculation hervor. Schon Scotus Erigena erklärte Vater und Sohn für blosse Namen, welchen kein objectiver Wesensunterschied in der Gottheit entspreche, und gab dem Dogma eine pantheistische Wendung 2. Roscellin zog sich durch seine nominalistische Deutung den Vorwurf des Tritheismus 3, Abälard durch die seinige den des Sabellianismus zu 4; während Gilbert von Poitiers durch seine Unterscheidung des quo est und quod est sogst den Schein des Tetratheismus auf sich lud<sup>5</sup>. Grossentheils an Augustin schlossen sich Anselm 6 und der Lombarde 7 an, welch letsterer gleichfalls zu Missverständnissen Anlass gab. Eine strenger systematische und speculative Behandlung finden wir bei den Scholastikern der zweiten Periode 8. Aber gerade dieses, vom praktischen Boden sich immer mehr loslösende Streben führte zu jenen subtilen Unterscheidungen und seltsamen Fragen, welche die Scholastik lange Zeit in Verruf gebracht haben und die in der That als Auswüchse eines sonst kräftigen Triebes zu betrachten sind? - Unter den Griechen begnügte sich Nicetas Choniates mit bildlicher

Darstellung des Mysteriums 10, während Nicolaus von Methone in seinem Streben nach dialekitischer Kunst schon mehr Aehnlichkeit mit der abendländischen Weise verräth 11. Die Mystiker schlossen sich grossentheils an Dionysius Areopagita an und rangen mit der Sprache, das Unbegreifliche entweder als ein solches darzustellen 12, oder es (nicht immer ohne pantheistischen Schein) der Vorstellung nüber zu rücken 13. — Zwischen einer unfruchtbaren Dialektik endlich und einer phantastischen Mystik stehen die Victoriner in der Mitte 14, und Savonarola 15 und Wessel 16 gingen, statt aus dem Wesen Gottes heraus zu philosophiren, auf das religiöse Bedürfniss des Menschen und auf die demselben angemessenen menschlichen und natürlichen Analogien zurück, die ihnen als Bild dienten und die keineswegs das Geheimniss erklären sollten.

- 1 Johann von Damascus giebt im Grunde nichts Neues. Er wiederholt die iltern Lehrsätze, indem er an die herkömmlichen Vorstellungen von νοῦς und εδρος anknūpft und die Vergleichung mit dem menschlichen Wort und Geist im Sinne der frühern Lehrer durchführt. Gott kann nicht ἄλογος sein, der Logos aber muss ein πνεῦμα haben. Die Einheit in der Dreiheit wird von Joh. Dam. stark betont, so dass Sohn und Geist, obwohl als Hypostasen gefasst, dennoch ihre Einheit im Vater haben; durch ihn sind sie, was sie sind. Es ist daher auch dem Damascener ein Schwanken zwischen Unitarismus und Tritheismus vorgeworfen worden; wenigstens sperrt sich an ihm recht auffallend der Widerspruch, über welchen die Dialektik der alten Kirche nicht hinauszukommen vermochte. Vgl. Baur, Trin. II, S. 176 ff. Meier S. 199 ff.
- <sup>2</sup> De div. nat. I, 18: Num quid veris ratiocinationibus obsistit, si dicamus, Patrem et Filium ipsius habitudinis, quae dicitur ad aliquid, nomina esse et plus quam habitudinis? Non enim credendum est, eandem esse habitudinem is excellentissimis divinae essentiae substantiis, et in his, quae post eam ab ea condita sunt. Quemadmodum superat omnem essentiam, sapientiam, virtutem, its etiam habitudinem omnem ineffabiliter supergreditur. Nach I, 14 nennt scotus (mit Berufung auf ältere Theologi und Inquisitores veritatis) den Vater tie essentia, den Sohn die sapientia, den heil. Geist die vita Dei. Wie weit übrigens die vier Kategorien von natura creans u. s. w. (s. §. 165) den drei Personen der Trinität entsprechen und in dieselben eingreifen, s. Baur, Trin. II, S. 278 ff. Meier S. 130 ff. Ritter VII, S. 250.
- 3 Als Nominalist betrachtete Roscellin die Bennenung Gott, welche den drei Personen gemeinsam zukommt, als einen blossen Namen, d. h. als abstracten Gattungsbegriff, unter welchen Vater, Sohn und Geist (gleichsam als drei Individuen) subsumirt werden. So wenigstens verstanden ihn die Gegner; s. epist. Joannis Monachi ad Anselmum (bei Balluze, miscell. l. IV, p. 478): Hanc de tribus Deitatis personis quaestionem Rocelinus movet: Si tres personae sunt una tantum res, et non sunt tres res per se, sicut tres angeli aut tres animae, ita tamen ut voluntate et potentia omnino sint: ergo Pater et Spir. S. cum Filio incarnatus est. Diese Ansicht wurde auf der Synode zu Soisson (1093) verdammt, und Anselm widerlegte dieselbe ferner in seinem Tractat: de fide trinitatis et de incarnatione verbi, contra blasphemias Rucelini. Indessen bezweifelte schon Anselm die Richtigkeit der gegnerischen Angabe, c. 3: Sed

forsitan ipse non dieit: "Sieut sunt tres animae aut tres angeli"; wahrscheinlich habe sich Roscellin allgemein ausgedrückt: tres personas esse tres, sine additamento alicujus similitudinis, und die Exemplification könne vom Gegner herrühren. Und doch ist er wieder geneigt, den Angaben der Gegner Glanben zu schenken! c. 2\*). Vgl. Baur, Trin. II, S. 400 ff. Meier S. 243 ff. Haue II, S. 287 ff.

<sup>4</sup> Ueber den äussern Hergang der Verdammung Abälards auf der Synote zu Soisson (Concilium Suessionense) 1121 und zu Sens 1140 vgl. die KG. u. Neander, der heilige Bernhard S. 121 ff. Seine Lehre ist hauptsächlich in der Introductio ad theologiam und in der Theologia christiana enthalten. Er geht von der absoluten Vollkommenheit Gottes aus. Ist Gott der absolut Vollkommene, so muss er auch der absolut Mächtige, Weise, Gütige sein. Macht, Weisheit und Liebe sind also auch ihm die drei Personen, und der Unterschied kommt auf einen nominellen heraus. Theol. christ. I, 1 p. 1156 ss.: Summi boni perfectionem, quod Deus est, ipsa Dei sapientia incarnata Christus Dominus describendo tribus nominibus diligenter distinuit, cum unicam et singularem individuam penitus ac simplicem substantiam divinam, Patrem et Filium et Spirit. S. tribus de causis appellavit: Patrem quiden secundum illam unicam majestatis suae potentiam, quae est omnipotentia, qui scilicet efficere potest, quidquid vult, cum nibil ei resistere queat; Filium auten eandem divinam substantiam dixit secundum propriae sapientiae discretionen, quae videlicet cuncta dijudicare ac discernere potest, ut nihil eam latere posit, quo decipiatur; Spiritum S. etiam vocavit ipsam, secundum illam benignitatis suae gratiam, qua omnia, quae summa condidit sapientia, summa ordinat bonitate et ad optimum quaeque finem accommodat, malo quoque bene semper utens et mirabiliter quantumlibet perverse facta optime disponens, quasi qui utraque manu pro dextra utatur et nesciat nisi dextram. . . . Tale est ergo tres personas, hoc est Patrem et Filium et Spir. S. in divinitate confiteri, ac si commemoraremus divinam potentiam generantem, divinam sapientiam genitam, divinam benignitatem procedentem. Ut his videlicet tribus commemoratis summi boni perfectio praedicetur, cum videlicet ipse Deus et summe potens, i. e. omnipotens, et summe sapiens et summe benignus ostenditur. Vgl. iztrod. ad theol. I, 10 p. 991 und die übrigen Stellen bei Münscher, von Colle S. 53 f. Das Verhältniss des Vaters zum Sohn und Geist erscheint dem Abilard als das des Stoffes zur Form (materia und materiatum). Wie das wichserne Bild aus dem Wachs entsteht, sich aber als geformtes Bild von der ungeformten Masse unterscheidet, so unterscheidet sich der Sohn als materia meteriata vom Vater. Dieser aber bleibt die materia ipsa, und man kann nicht eben so gut sagen, das Wachs entstehe aus dem Bild, als, das Bild entstehe aus dem Wachs. Auch einem ehernen Spiegel vergleicht er die Trinität und unterscheidet die Materie des Siegels (aes), die in das Erz geschnittene Figur (sigillabile), und das Siegel selbst (sigillans), insofern es sich durch den Ac des Siegelns bethätigt. — Die Zusammenstellung endlich (introd. II, 12) mit den drei grammatischen Personen (prima quae loquitur, secunda ad quam loquitur, tertia de qua loquuntur) erregte besonders Anstoss und konnte leicht in den Tritheismus umgedeutet werden. Vgl. Baur a. a. O. S. 503 ff. Meier S. 251 f.

Papaterhin wurde auch dem Hieronymus von Prag der Tethradeismas, ja noch mehr als deses, Schuld gegeben. Er soll gelehrt haben: In Deo sive in divina essentia non solum est trinitas personarum, sed ctiam quaternitas rerum et quinternitas etc. Iatae rea in divisis sunt sie distinctae, qued una non est alia, et tameu quaelibet earum est Deus. Istamer rerum una eat aliis perfectior. S. Herrm. e. d. Hardt, acta et decreta T. IV, p. VIII as. p. 645.

Auch bei Gilbert hing die ganze Ketzerei mit der logischen Streitigkeit iber Nominalismus und Realismus zusammen; er ging vom Realismus aus, langte aber am Ende bei demselben Resultate an, auf welches Roscellin durch den Nominalismus geführt wurde. Nach den mit ihm gepflogenen Unterhandlangen zu Paris 1147 und Rheims 1148 (in Gegenwart Eugens III.) behauptete er: divinam essentiam non esse Deum. Die erstere ist die Form, durch welche Gott Gott ist, aber sie ist nicht Gott selbst, wie die Menschheit zwar die Form des Menschen, aber nicht der Mensch selbst ist. Vater, Sohn und Geist sind Eins: aber nicht in Beziehung auf das quod est, sondern nur in Beziehung auf das quo est (die substantielle Form). Man kann daher sagen: Vater, Sohn und Geist sind Eins; aber nicht: Gott ist Vater, Sohn und Geist. Gilbert meinte, der Irrthum des Sabellius bestehe eben darin, dass er das quo est und quod est verwechselt habe. Ihm selbst aber wurde vorgeworfen, dass er die Personen auf arianische Weise trenne. Und allerdings hatte es einen tritheistischen Schein, wenn er behauptete: was die drei Personen zu drei mache, seien tria singularia quaedam, tres res numerabiles. Und daran knüpfte sich der weitere Vorwurf einer Quaternitas, indem er das quod est, die göttliche Substanz als solche, von diesen dreien unterschied. — Gilbert wurde zwar nicht fürmlich verdammt; aber Eugen III. erklärte, dass in der Theologie Gott und Gottheit nicht getrennt werden dürfen. Vgl. besonders Gaufredi, Abbatis Claraevallensis, epistola ad Albinum Card. et episc. Albanens. (Mansi T. XXI, p. 728 ca.), und dessen Libellus contra capitula Gilberti Pictav. episcopi in der Mabillon'schen Ausg. der Werke Bernhards, T. II, p. 1336 ss. 1342. Baur, Trinitatelehre II, S. 508 ff. Meier S. 264 ff.

• Wie bei Augustin, so ist auch bei Anselm der Sohn die Intelligenz und der Geist die Liebe Gottes, Monol. c. 27 s. Cap. 30 heisst es vom Sohne (Worte): Si mens humana nullam ejus aut sui habere memoriam aut intelligentiam posset, nequaquam se ab irrationabilibus creaturis, et illam ab omni creatra, secum sola tacite disputando, sicut nunc mens mea facit, discerneret. Ergo summus ille spiritus, sicut est aeternus, ita acterne sui memor est, et intiligit se ad similitudinem mentis rationalis: immo non ad ullius similitudinem, ed ille principaliter, et mens rationalis ad ejus similitudinem. At si aeterne m intelligit, aeterne se dicit. Si aeterne se dicit, aeterne est verbum ejus apud perm. Sive igitur ille cogitetur nulla alia existente essentia, sive aliis existentibes, necesse est verbum illius coacternum illi esse cum ipso. . . . Cap. 36: Sicut igitur ille creator est rerum et principium, sic et verbum ejus; nec tamen sunt duo, sed unus creator et unum principium. . . . Cap. 37: Quamvis enim necessitas cogat, ut sint duo: nullo tamen modo exprimi potest, quid duo sint. . . . Cap. 36: Etcuim proprium unius est, esse ex altero; et proprium est alterins, alterum esse ex illo. Cap. 39: . . . Illius est verissimum proprium esse parentem, istius vero veracissimam esse prolem. Cap. 42: . . . Sicut sunt (pater et filius) oppositi relationibus, ut alter nunquam suscipiat proprium alterius: sient sunt concordes natura, ut alter semper tenent essentiam alterius. Cap. 43: . . . Est autem perfecte summa essentia pater et perfecte summa essentia filius: pariter ergo perfectus pater per se est, et pariter perfectus filius per se est, sicut uterque sapit per se. Non enim idcirco minus perfecta est essentia vel sapientia filius, quia est essentia nata de patris essentia, et sapientia de sapientia: sed tune minus perfecta essentia vel sapientia esset, si non esset per se, aut non saperet per se. Nequaquam enim repugnat, ut filius per se subsistat et de patre habeat esse. — Dennoch wieder eine Priorität des Vaters c. 44: . . . valde tamen magis congruit filium dici essentiam patris, quam patrem

essentiam filii; quoniam namque pater a nullo habet essentiam nisi a se ipso, non satis apte dicitur habere essentiam alicujus nisi suam; quia vero filius essentiam suam habet a patre et eandem habet pater, aptissime dici potest habere essentiam patris. Cap. 45; Veritas quoque patris aptissime dici potest filius, non solum eo sensu, quia est cadem filii veritas, quae est et patris, sicut jam perspectum est, sed etiam hoc sensu, ut in eo intelligatur non imperfecta quaedam imitatio, sed integra veritas paternae substantiae, quia non est aliud, quam quod est pater. At si ipsa substantia patris est intelligentia st scientia et sapientia et veritas, consequenter colligitur: quia, sicut filius est intelligentia et scientia et sapientia et veritas paternae substantiae, ita est intelligentia intelligentiae, scientia scientiae, sapientia sapientiae, et veritas veritatis. . . . Cap. 47: Est igitur filius memoria patris et memoria memoriae, i. e. memoria memor patris, qui est memoria, sicut est sapientia patris et sapientia sapientiae, i. e. sapientia sapiens patrem sapientiam, et filius quidem memoria nata de memoria, sicut sapientia nata de sapientia, pater vero de nullo nata memoria vel sapientia. - Vom Geiste cap. 48: Palam certe est rationem habenti, eum idcirco sui memorem esse aut se intelligere, quia se amat, sed ideo se amare quia sui meminit et se intelligit; nec eum se posse amare, si sui non sit memor aut se non intelligit. Nulla enim res amatur sine ejus memoria et intelligentia, et multa tenentur memoria et intelliguntur, quae non amantur. Patet igitur amorem summi spiritus ex eo procedere, quia sui memor est et se intelligit. Quodsi in memoria summi spiritus intelligitur pater, in intelligentia filius, manifestum est: quia a patre pariter et a filio summi spiritus amor procedit. Cap. 49: Sed si se amat summus spiritus, procul dubio se amat pater, amat se filius, et alter alterum: quia singulus pater summus est spirites, et singulus filius summus spiritus, et ambo simul unus spiritus. Et quia uterque pariter sui et alterius meminit, et se et alterum intelligit, et quoniam omnine id ipsum est quod amat vel amatur in patre et quod in filio, necesse est, ut pari amore uterque diligat se et alterum. - Vom Verhältniss der drei Personen unter einander cap. 55: Patrem itaque nullus facit sive creat aut gignit, filium vero pater solus gignit, sed non facit; pater autem pariter et filius non faciunt neque gignunt, sed quodammodo, si sic dici potest, spirant suum amorem: quamvis enim non nostro more spiret summe incommutabilis essentia, tamen ipsum amorem a se ineffabiliter procedentem, non discedendo ab illa sed existendo ex illa, forsitan non alio modo videtur posse aptius ex se emittere quam spirando. Cap. 57: Jucundum est intueri in patre et filio et utriusque spiritu, quomodo sint in se invicem tanta aequalitate, ut nullus alium excedst . . . Totam quippe suam memoriam summus intelligit spiritus\*) et amat, et totius intelligentiae meminit et totam amat, et totius amoris meminit et totum intelligit. Intelligitur autem in memoria pater, in intelligentia filius, in amore utiusque spiritus. Tanta igitur pater et filius et utriusque spiritus aequalitate see complectuntur et sunt in se invicem, ut corum nullus alium excedere aut sine eo esse probetur. . . . Cap. 60: . . . Est enim unusquisque, non minus in alis quam in se ipso. . . . (Uebrigens erkannte Anselm das Unaussprechliche und Unerklärliche des Verhältnisses an, c. 62.) Vgl. auch Baur, Trin. II, S. 399 £ Meier S. 238 ff. Hasse II, S. 127 ff. 146 ff. 181 ff. 287 ff. 322 ff.

7 Sentent. lib. I, dist. 5 (bei Münscher, von Cölln S. 56 f.) und dist. 25 K: Alius est in persona vel personaliter pater i. e. proprietate sua pater alius est

Das Wort spiritus wird in der ganzen Abhandlung auch wieder von Gott dberhaupt gebrancht

quam filius, et filius proprietate sua pater alius quam pater. Paternali enim proprietate distinguitur hypostasis patris ab hypostasi filii, et hypostasis filii filiali proprietate discernitur a patre, et Spirit. S. ab utroque processibili proprietate distinguitur. Vgl. Baur, Trin. II, S. 550. Meier S. 268 ff. Landerer, b. Herzog VIII, S. 474. Gegen den Lombarden trat indessen der Abt Joachim von Floris auf, indem er ihn beschuldigte, gelehrt zu haben: Patrem et Filium et Spir. S. quandam summam esse rem, quae neque sit generans, neque genita, neque procedens. Der Lombarde hatte aber blos den oft vernachlässigten Unterschied zwischen Gott (schlechthin) und Gott dem Vater (als Person) premirt, und demnach gesagt: Non est dicendum, quod divina essentia genuit filium, qua eum filius sit divina essentia, jam esset filius res, a qua generaretur, et its eadem res se ipsam generaret. . . quod omnino esse non potest. Sed pater solus genuit filium, et a patre et filio procedit Spiritus S. Damit lud er freilich auch wieder den Schein der Quaternität auf sich. (Ueber Joachims eigne Lahre s. Note 13.)

\*\*Alexander von Hales, Summa P. I, qu. 42, membr. 2 (bei Münscher, von Colla S. 55; Cramer Bd. VII, S. 309 ff.); Thomas Aq. P. I, qu. 27—43. Ueber Letztern und Duns Scotus vgl. Baur, Trin. II, S. 685 ff. Meier S. 274 ff. — Eine rein speculative Auffassung der Trinität findet sich bei Alanus ab Ins. I, art. 25 (Pes I, p. 484), wonach der Vater als die Materie, der Sohn als die Perm und der Geist als die Vereinigung beider gefasst wird. — Ueber Alex. v. Hales vgl. Cramer a. a. O. Die Zeugung des Sohnes wird von Alex. aus der diffusiven Natur Gottes erklärt; dabei aber wird unterschieden zwischen materieller (aus der Substanz des Vaters), origineller (wie ein menschlicher Sohn von seinem Vater) und ordinaler Zeugung (wie aus dem Morgen der Mittag entsteht), keine aber für das Wesen Gottes passend gefunden. Nur insofern darf man sagen, der Sohn sei aus der Substanz des Vaters, als man dabei nichts Materielles denkt, sondern blos damit bezeichnen will, dass der Sohn dem Wesen nach von seinem Vater nicht unterschieden sei.

• Bo wurde gefragt: ob Gott habe zeugen müssen? ob er auch hätte zeugen binnen, aber nicht wollen? warum gerade drei Personen seien, nicht mehr und sicht weniger? und warum bei der vollkommenen Gleichheit der Personen doch water suerst genannt werde, und dann der Sohn und der Geist? ob man **de Ordnung auch umkehren dürfe**, und warum nicht? u. s. f. Anselm untermett (monol. c. 40): warum Gott, insofern er zeugt, schicklicher Vater heisse, Mutter. Derselbe beweist schr ernsthaft, dass von den drei Personen der Trinitat am schicklichsten der Sohn Mensch geworden sei (eur Deus homo 4, 9): Si quaelibet alia persona incarnetur, erunt duo filii in Trinitate, filius cilicet Dei, qui et ante incarnationem filius est, et ille qui per incarnationem thins exit virginis: et erit in personis, quae semper acquales esse debent, insequalitas secundum dignitatem nativitatum. . . . Item, si Pater fuerit incar-Patus, erunt duo nepotes in Trinitate, quia Pater erit nepos parentum virginis per hominem assumtum, et Verbum, cum nihil habeat de homine, nepos tamen erit virginis, quia filii ejus erit filius, quae omnia inconvenientia sunt, nec in incarnatione Verbi contingunt. Est et aliud, cur magis conveniat incarnari alio, quam aliis personis, quia convenientius sonat filium supplicare Patri, quam aliam personam alii \*). Item, homo, pro quo erat oraturus, et diabolus, quem

<sup>\*)</sup> Warum convenientius, als darum, weil eben doch im Hintergrunde der Vater immer die Priorität hat?

erat expugnaturus, ambo falsam similitudinem Dei per propriam voluntatem praesumserant. Unde quasi specialius adversus personam Filii peccaverun, qui vera Patris similitudo creditur etc. (Vgl. unten §. 179.)

Nicetas bedient sich unter anderm (thesaur. c. 30) des Bildes einer Wage, wobei der Sohn den vereinigenden Mittelpunkt zwischen dem Vater und den heil. Geist bildet und die vollkommenste Gleichheit zwischen diesen beiden bewahrt, das Ganze aber das reine Gleichgewicht der Ehre, der Macht und des Wesens, die innere göttliche Gleichmässigkeit und Harmonie bezeichnet, inden keine Person sich über die andere erhebt. Auch die Seraphim mit doppelten Flügeln gelten ihm als Bild der Dreieinigkeit. Während indessen im Bilde von der Wage der Sohn der vereinigende Mittelpunkt ist, bildet hier der Vater die Mitte, und die Enden bedeuten den Sohn und den heiligen Geist. Vgl. Ullmann a. a. O. S. 41 f.

11 "Wie wir es bei vielen ültern Lehrern finden, dass sie trotz der behaupteten Unerforschlichkeit Gottes dennoch die tiefsten Geheimnisse der Trinitätslehre mit zweifelloser Gewissheit vortragen, so zeigt sich dieselbe Inconsequenz auch bei Nicolaus. In demselben Satze bezeichnet er die Natur Gottes die unaussprechlich und unerkennbar, auch den höchsten Geistern unbegreißlich und unzugänglich, und giebt zugleich die genauesten apodiktischen Bestimmungen über das Verhältniss des göttlichen Wesens und der göttlichen Personen" (z. B. refut. p. 23 s.) Ullmann S. 7s. Den Widerspruch, dass eine Einheit sugleich Dreiheit sein soll, löst sich Nicolaus dadurch, dass er auch hier die Analogie mit geschaffenen Dingen entfernt. Einheit und Dreiheit will er nicht in dem Sinne verstanden wissen, in welchem sie der mathematische Verstand gebrucht, als Zahlbestimmung; sondern die Einheit Gottes ist ihm nur Einheit des Wesons und die Dreiheit Dreiheit der Personen. In der Verbindung solcher Einheit und Dreiheit glaubt er nichts Widersprechendes zu finden; s. Ullman S. 79 f. (Nic. beruft sich dabei auf Greg. Naz. orat. XXIX, 2: uovas an' agric είς δυάδα χινηθείσα, μέχρι τριάδος έστη.) "Wir verehren" sagt Nicolans (refutat. p. 67) "als die schöpferische Ursache aller Dinge den Gott, der seinen überwesentlichen Wesen nach einer ist, aber doch in drei Personen besteht, Vater, Sohn und Geist. Von diesen dreien preisen wir den Vater als Ursächlichen (ως altior), von dem Sohne und Geiste aber bekennen wir, das sie aus dem Vater als Verursachte (ώς αλιιατά) hervorgegangen sind, nick nach Weise der Erschaffung und Hervorbringung, sondern auf eine übernatürliche, überwesentliche Art, als wesensgleich, der eine durch Erzeugung, der andere durch Ausgehen, ohne Vermischung vereint mit dem Vater und unter sich, und ohne Trennung unterschieden." Den Ausdruck atteor erklärt er näher dahin, dass man sich darunter keine schöpferische oder bildende, sonden eine hypostatische Ursächlichkeit zu denken habe, welche in Beziehung auf den Sohn eine erzeugende (yevvnītixár), in Beziehung auf den Geist eine hervorfübrende (προακτικόν είτουν προβλητικόν) heisst. So sagt er auch (p. 45): '0 πατήα ετ πνευμα προβάλλει. S. Ullmann a. a. O. S. 82.

12 Tauler (Pred. II, S. 172): "Von dieser hochwürdigen heiligen Dreifaltigkeit können wir kein eigentliches Wort finden, dass wir hievon sprechen können, und es müssen doch Worte von dieser überwesentlichen, unbekenntliches Dreifaltigkeit sein. So wir nun hievon reden sollen, ist es so unmöglich hiem zu kommen, als mit dem Haupte an den Himmel zu reichen. Denn alles, wes man davon sprechen und gedenken mag, das ist zu tausendmal minder dem eine Nadelspitze klein ist gegen Himmel und Erde, ja hundert tausendmal minder ohne alle Zahl und Maass. . . . Hievon könnte man wunderlich viel

Worte machen, und ist doch nicht alles ausgesprochen, noch verstanden, wie die überwesentliche Einigkeit in Unterschied der Personen ist. Hievon ist besser zu befinden denn zu sprechen; denn es ist nicht lustlich, von dieser Matrie zu reden, noch zu hören, allermeist wo die Worte [anderswoher] eingetragen sind, auch von der Ungleichheit wegen; denn es ist alles unaussprechlich ferne und fremd, und ist uns verborgen, denn es ist über engelisches Verständniss; wir befehlen dies den grossen Prälaten und Gelehrten, die müssen doch etwas Rede davon haben, den Glauben zu beschirmen, aber wir sollen einfältig glauben."

Im Gegensatz gegen den Lombarden stellte der Abt Joachim von Floris cine Theorie auf, welche das vierte lat. Concil von 1215 verdammte, obwohl er sie einer Inspiration verdankte. Der zehnsaitige Psalter ist ihm das anschaulichste Bild der Trinität. Die drei Ecken bezeichnen die Dreieinigkeit, sein Ganzes die Einheit. Diese Einheit vergleicht er der Einheit der Gläubigen in der Kirche. Die weitere Entfaltung dieser in einen crassen Substantia-Limus auslaufenden Idee s. bei Engelhardt, kirchenhist. Abhandlungen S. 265 ff. Bur, Trin. II, S. 555. *Meier* S. 272. — Meister *Eckarts* Trinitätslehre, bei Schmidt in den Stud. u. Krit. a. a. O. S. 694 (Pred. auf die Trin. fol. 265 a): "Was ist Gottes Sprechen? Der Vater sicht uff sich selber mit einer einfaltigen Bekanntnuss, und sicht in die einfaltige Lauterkeit seines Wesens, da sicht er gebildet all Creaturen, da spricht er sich selber, das Wort ist ein klar Bekanntnuss, und das ist der Sun, Gottes Sprechen ist sein Geberen." Vgl. die Stellen S. 696 ebend. — H. Suso lehrt (c. 55; bei Diepentr. S. 215): "Ein jeglich Wesen, so es je einfältiger ist an sich selbst, so es je mannigfaltiger ist an seiner kräftigen Vermögenheit. Das nichts hat, das gieht nichts; das viel hat, das mag viel geben. Nun ist davor gesagt von dem einfliessenden und überfliessenden Gut, das Gott ist in sich selbst, dessen grundlose, übernatarliche Gutheit zwinget sich selbst, dass er das nicht allein will haben, er will es auch fröhlich in sich und aus sich theilen. Nun muss das sein von Noth, dass das oberste Gut die höchste und nächste Entgiessung habe seiner selbst, und das mag nicht sein, sie sei denn in einer Gegenwärtigkeit und sei imerlich, substanzlich, persönlich, natürlich und in unbezwungener Weise wildurftiglich, und sei endlos und vollkommen. Alle andern Ergiessungen, der Zeit oder in der Creatur sind, die kommen von dem Wiederblick der ewigen Entgiessung der grundlosen göttlichen Gutheit. Und es sprechen de Meister, dass in dem Ausfluss der Creatur aus dem ersten Ursprung ein irkeliges Wiederbiegen sei des Endes auf den Beginn; denn wie das Ausfliesen der Person aus Gott ein förmliches Bild ist des Ursprunges der Creatur, to ist es auch ein Vorspiel des Wiedereinfliessens der Creatur in Gott. Nun berke den Unterschied der Entgiessung Gottes. . . . Der menschliche Vater giebt seinem Sohn in der Geburt einen Theil seines Wesens, aber nicht zumal and ganz das, das er ist; denn er selbst ist ein getheiltes Gut. So nun das kundlich ist, dass die göttliche Entgiessung so viel inniger ist und edler nach der Weise der Grösse des Gutes, das er selbst ist, und er grundloslich überbrifft alles andere Gut, so muss von Noth sein, dass auch die Entgiessung dem Wesen gleich sei, und das mag nicht sein ohne Entgiessung seines Wesens nach persönlicher Eigenschaft. Kannst du nun mit einem geläuterten Auge bineinblicken und schauen des obersten Gutes lauterste Gütigkeit, die da ist in ihrem Wesen ein gegenwärtiglich wirkender Anfang, sich selbst natürlich und williglich zu minnen, so siehst du die überschwenkende, übernatürliche Entgiessung des Wortes aus dem Vater, von dessen Gebären und Sprechen alle

Dinge hervorgesprochen und gegeben werden, und siehst auch in dem o Gut und in der höchsten Entgossenheit von Noth entspringen die g Dreifaltigkeit: Vater, Sohn, heiligen Geist. Und so es also ist, dass die Entgossenheit dringet von der obersten wesentlichen Gutheit, so muss berührten Dreifaltigkeit sein die alleroberste und allernächste Mitwesenh höchste Gleichheit und Selbstheit des Wesens, das die Personen haben ir render Ausgegossenheit, nach ungetheilter Substanz, ungetheilter Allmäc der drei Personen in der Gottheit." (Uebrigens gesteht Suso, dass, " göttlichen Personen Dreifaltigkeit möge stehen in eines Wesens Einigkeit, n mit Worten vorbringen könne" ebend. S. 217.) Vgl. Schmidt in den Sta Krit. 1840, S. 43. — Aehnlich (doch schon mehr begriffsmässig) Rug dessen Lehre von der Trinität sich zusammengestellt findet in Enge Monogr. S. 174-177. Nach ihm sind in Gott vier abgründige Eigenst "Er fliesset aus Natur aus durch Weisheit und Liebe, er ziehet nach durch Einheit und Wesenheit. Die ewige Wahrheit wird aus dem Va zeugt, die ewige Liebe fliesset aus Vater und Sohn aus. Das sind die emanirenden Eigenschaften Gottes. Die Einheit der göttlichen Natur zi drei Personen durch das Band der Liebe nach innen, und die göttliche heit umfasst die Einheit in einer gewissen Ruhe mit einer gewissen ger den Umarmung in wesentlicher Liebe. Das sind die hineinziehenden schaften Gottes."

14 Hugo von St. Victor findet in der äussern Natur die Andeutu Trinität. Noch einen reinern Abdruck davon findet er in der vernünfti tur, im Geiste, dem die äussere Natur, die Körperwelt, nur zu Hülfe dort wirkliches Abbild, hier nur Zeichen. Wie die Trinität schon in der Schöpfung sich kund gebe (Macht, Weisheit und Güte), zeigt er in der de tribus diebus T. I, fol. 24-33. Vgl. de sacram. P. III, lib. I, c. 28 ner S. 375. Der dialektischen Entwicklung nach schliesst sich übrigen an seine Vorgänger Augustin und Anselm an, nur geschieht es mit me tischer Fülle des Ausdrucks, wie sie den Mystikern eigen ist, besonders Schrift de tribus diebus. Ueberhaupt unterschied sich Hugo dadurch v selm, "dass er, sich in einer gewissen Entfernung haltend, mehr bei ein gemein schwebenden Ausdruck blieb, bei dem er weniger Gefahr lief" S. 381. Merkwürdig und dem sonstigen Geiste der Mystik fremd, abe scholastisch ist die Beantwortung der Frage: Warum die Schrift (?)\*) besonders dem Vater die Macht, dem Sohne die Weisheit, und dem heil. die Güte zugetheilt habe, da Macht, Weisheit, Güte allen diesen dreien wesentlich und ewig seien. "Wenn die Menschen" heisst es "von Vat Sohn in Gott hörten, so konnten sie, nach menschlichen Verhältnisser den Vater alt und betagt, mithin schwächer als den Sohn, den Sohn hi jugendlich und unerfahren, mithin nicht so weise als den Vater denken. U zuvorzukommen, hat nun die Schrift mit weiser Vorsicht gerade dem Va Macht und dem Sohne die Weisheit zugeschrieben. Ebenso konnten die schen, wenn sie von Gott dem heiligen Geiste (Spiritus) hörten, sich demselben ein schnaubendes, hochfahrendes Wesen denken und zurücksch

Es braucht wohl nicht erwähnt zu werden, wie an diesem willkürlichen Verthei Eigenschaften auf die drei Personen die Schrift ganz unschuldig ist. Mit demselbe nicht mit grösserm Rechte hätte man den Sohn die Liebe und den Geist die Weisb die Kraft nennen können. Blos die Zurückführung des Logosbegriffs auf den der im A. T. und die überwiegende speculative Richtung (wonach die Intelligens allem ging) führte zu dieser Consequenz des Sprachgebrauchs.

vor seiner vermeintlichen Härte und Grausamkeit. Da kam nun aber die Schrift und besänftigte sie, und nannte gerade den Geist gütig und milde" (de sacram. c. 26) bei Liebner S. 381 f. (wo auch das Weitere zu vergleichen). Im Uebrigen weist Hugo die spitzfindigen Fragen zurück, und ist sich des Bildlichen in der Sprache bewusst. — Auch Richard ging in seinem Buche (de trinitate) im Grübeln nicht so weit, als manche der übrigen Scholastiker. Er schliesst sich zwar auch an die Trias von Macht, Weisheit und Liebe an, legt aber den hauptsächlichsten Nachdruck auf die letztere, und erklärt sich such die Erzeugung des Sohnes aus ihr: Im höchsten Gute ist die Fülle und die Vollkommenheit der Güte, also auch die höchste Liebe; denn es giebt nichts Vollkommneres als die Liebe. Die Liebe (amor) muss aber, um Huld (charitas) su sein, nicht auf sich, sondern auf anderes gehen. Wo also keine Mehrheit der Personen ist, kann keine Huld sein. Die Liebe gegen die Geschöpfe reicht nicht hin; denn Gott kann nur lieben, was der höchsten Liebe wirdig ist. Liebte Gott blos sich selbst, so wäre auch dies die höchste Liebe nicht; er bedarf also zur höchsten Liebe einer Person, welche Gott ist u. s. w. Nun aber ist auch dies noch nicht die höchste Liebe. Die Liebe fordert Gesellschaft. Beide (sich einander liebende) Personen wünschen, dass ein Dritter ebensosehr geliebt werde, als sie sich gegenseitig lieben; denn keine Gesellschaft in der Liebe leiden zu wollen, wäre ein Zeichen von Schwäche. lieben denn immer zwei Personen in der Dreieinigkeit einstimmig eine dritte. Die Fälle der Liebe fordert auch die höchste Vollkommenheit, daher die Gleichheit der Personen. . . . Es ist in der Dreieinigkeit kein Grösseres und kein Kleineres, zwei nicht grösser als eine, drei nicht grösser als zwei. Dieses Verhaltniss ist freilich unbegreiflich u. s. f. S. auch die Stelle de trin. I, 4 (bei Hase, Dogmatik S. 637) und vgl. Engelhardt a. a. O. S. 108 ff. Baur, Trin. II, S. 536 ff. Meier S. 292. — Auch die übrigen an die Mystik sich anlehnenden Scholastiker lehrten auf ähnliche Weise. So Bonaventura itinerar. mentis e. 6. Raimund von Sabunde c. 49\*). Vgl. auch Gerson, sermo I in festo S. Trin. (bei Ch. Schmidt p. 106).

15 Höchst sinnreich weist Savonarola (triumphus crucis lib. III, c. 3 p. 192 -196; bei Rudelbach S. 366 f.) in allen Creaturen eine gewisse Procession and Emanation nach. Je edler und höher diese Creaturen sind, desto vollkommener ist die Procession, je vollkommener, desto innerlicher. Nimm Feuer and führe es zum Holze hin: es zündet dieses an und macht es sich gleich (Assimilation). Aber diese Procession ist sehr äusserlich; denn die Kraft des Poners wirkt ganz nach aussen hin. Nimm eine Pflanze, und du wirst sehen, des die Kraft des Lebens innerhalb der Pflanze wirkt, die Feuchtigkeit, welche eie von der Erde an sich zieht, in die Substanz der Pflanze verwandelt, und mletzt die Blüthe heraustreibt, welche inwendig war. Diese Procession ist viel innerlicher, als die des Feuers; doch noch nicht ganz innerlich, denn sie zieht die Feuchtigkeit an sich von aussen und bringt die Blume äusserlich bervor, und obgleich die Blume mit dem Baume vereinigt ist, wird doch wiederum die Frucht von der Blume nach aussen abgesetzt und löst sich vom Baume ab. — Höher stehen die Potenzen des Gefühllebens. Ich sehe ein Bild, und es kommt eine Procession und Emanation von diesem Bilde, welche das Auge bewegt: dieses stellt die Sache der Einbildungskraft oder dem Gedächt-

<sup>\*)</sup> Ueber Reimunds Trinitätslehre s. Matthe S. 54 ff. Unter anderm vergleicht er die drei Personen den drei Formen des Verbums: der Vater ist das Activum, der Sohn das Passivam, der h. Geist das verbum impersonale! Matthe S. 44.

nisse vor; doch bleibt die Procession innen, obgleich sie von aussen kommt. Noch höher die Potenzen der Intelligenz, wo Einer, nachdem er etwas vernommen, sich innerlich im Geiste den Begriff davon bildet und sich dessen freut, woraus eine Liebe entsteht, die auch im Denkvermögen bleibt. Freilich ist auch hier noch etwas Aeusserliches (die Wahrnehmung). Doch lässt sich von dieser höchsten und innerlichsten Procession weiter schliessen auf Gott, der alle Vollkommenheit in sich vereinigt, so dass der Vater aus sich gleichsam einen Begriff hervorbringt, der sein ewiges Wort (Logos), und dass von dem Vater und dem Sohne die Liebe ausgeht, welche der heilige Geist ist. Diese Procession ist die vollkommenste, weil sie durchaus nicht von aussen kommt und weil sie in Gott bleibt\*). Vgl. Meier, Savonarola S. 248 ff.

16 Wessel, de magnitud. passion. c. 74, p. 606 (bei Ullm. S. 206): "In unserm innern Menschen, der nach dem Bilde und der Aehnlichkeit Gottes geschaffen ist, findet sich eine gewisse Dreieinheit: der Verstand (mens), die Vernunft (intelligentia) und der Wille (voluntas). Diese drei sind gleicherweise unfruchtbar, unthätig, träge, wenn sie von ihrem Urbilde verlassen sind. Unser Verstand ohne Weisheit ist wie das Licht ohne Auge, und welches wäre diese Weisheit, wenn nicht Gott der Vater?\*\*) Das Wort (der Logos) ist das Gesetz und die Richtschnur unserer Urtheile, und lehrt uns in Demuth uns selbst schätzen nach der Wahrheit der Weisheit. Und der Geist beider, die göttliche Liebe, ist die Nahrung für den Willen (Spiritus amborum, Deus charitas, let est voluntati)" — woraus sich dann von selbst die praktische Anwendung ergab.

Eine eigenthümliche Beziehung war auch die der drei Personen in der Trinität auf die Eswicklung der Weltgeschichte. Mit dem Gesetze, vom Vater (der Macht) gegeben, brach meb
Hugo ron St. Victor (de trib. dieb., bei Liebner S. 383 Anmerk.) der Tag der Farcht si;
mit der Erscheinung Christi, des Sohnes (der Weisheit), der Tag der Wahrheit; mit der
Eingiessung des heil. Geistes (der Liebe) der Tag der Liebe. Ein Fortschritt der Zeine
zu immer höherm Lichte! — Amalrich von Bena und die mystisch-pantheistischen Setse
deuteten diese drei Zeiten, freilich auf ihre Weise, im Zusammenhange mit chiliastisches
Erwartungen (vgl. die Eschatologie).

So sehr im Ganzen die Trialikisiehre unter die Mysterien gerechnet wurde, die uns nur durk Offenbarung bekannt sind (vgl. §. 188), so wurde doch auch darüber gestritten, ob sick Gott auch dem natürlichen Bewusstsein als der dreichige zu erkennen gebe, und in weicher Weise? Vgl. darüber Baur, Trin. II, S. 697 ff.

#### §. 171.

Lehre von der Schöpfung, Vorsehung, Weltregierung. Theodices.

Das pantheistische System des Johannes Scotus Erigena i fand keine Nachahmung bei den orthodoxen Scholastikern; vielmehr wurde von ihnen durchweg der Begriff einer Schöpfung aus Nichts festgehalten <sup>2</sup>. Den Missverstand, als ob das Nichts irgendwie die Ursache der Dinge wäre, suchten mehrere unter ihnen durch nihere Deutung dieses Satzes zu beseitigen <sup>3</sup>. — Die mosaische Schöpfungsgeschichte wurde theils buchstäblich, theils wieder allegorisch gefasst <sup>4</sup>. Im Ganzen blieb auch jetzt die Ansicht herrschend, dass

<sup>\*)</sup> Auch Saronarola macht indessen sehr schön auf das Unzureichende unserer Begriffe aufmerksam: "Gott macht es mit uns wie die Mutter mit ihrem Kindlein. Sie sagt nicht is ihm: Gebe hin und thue das; sondern sie neigt sich zum Kinde herab, und giebt ihren Willen durch abgebrochene Worte und durch Geberden zu erkennen. So neigt sich Gott zu unsern Begriffen herab." S. Rudelback a. a. O. S. 369.
\*\*\*) Hier also heisst der Vater die Weiskeit: bei den Scholastikern der Sohn. Vgl. oben Note 14.

lie Welt ein Werk der Güte Gottes und vorzüglich um des Menchen willen vorhanden sei 5; und wenn auch die Mystik leicht dain führen konnte, das selbständige Heraustreten der endlichen restur als ein sich Loslösen vom Schöpfer, mithin als Abfall zu etrachten, und dadurch die Schöpfung (manichäisch) zu einem diawolischen Werke zu stempeln<sup>6</sup>, so ging doch das Gemüth dieser rommen Denker wieder in schöner, heiterer Dichtung auf beim anblicke der Werke Gottes, so dass sie sich in anbetende Bewunlerung verloren 1, während der müssige Grübelgeist des Scholastiismus auch hier in wunderliche Fragen sich verstieg 8. — Ueber las Böse in der Welt erklären sich die Scholastiker meist in der Weise Augustins, indem sie entweder (wie Thomas von Aquino) las Böse als eine Abwesenheit des Guten und als nothwendig nitgehörend zu einer endlichen Welt betrachten, wobei indessen ler Unterschied zwischen dem physischen Uebel und dem moralichen Bösen (Uebel der Strafe und Uebel der Verschuldung) festrehalten wird<sup>9</sup>, oder indem sie mit mit Chrysostomus einen doppelten Willen Gottes annehmen (voluntas antecedens et consequens) 10.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben §. 165 Note 1, u. de divis. nat. II, c. 19 (bei *Münscher*, v. Oblia S. 63).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gott ist nicht nur Bildner (factor), sondern Schöpfer, Urheber (creator) der Materie. So lehrt Hugo von St. Victor (Prolog. c. 1; Liebner S. 355), and dabei blieben auch die Uebrigen. Blos bei den Platonikern fand die rühere origenistische Ansicht wieder Anklang.

<sup>3</sup> Schon Fredegis von Tours vertheidigte die Realität des Nichts als die mendliche Gattung, aus der alle übrigen Gattungen der Dinge ihre Form baben; vgl. dessen Schrift "de nihilo", u. Ritter VII, S. 189 ff. — Alexander Halesius unterscheidet (Summ. P. II, quaest. 9, membr. 10) zwischen einem aihilum privativum und negativum: das eine hebt die Handlung auf, das andere den Gegenstand der Handlung. Gott hat die Welt nicht aus einer vorhandsen Materie geschaffen, aber nicht sine causa. Vgl. Münscher, von Cölln S. 61 f. Gieseler, DG. S. 495. - Thomas von Aquino (P. I, qu. 46, art. 2) bezeichnet die Schöpfung aus Nichts als Glaubensartikel (credibile), aber nicht als einen Gegenstand des Wissens und der Beweisführung (non demonstrabile rel scibile). Qu. 45, art. 2: Quicunque facit aliquid ex aliquo, illud, ex quo facit, praesupponitur actioni ejus et non producitur per ipsam actionem. . . . Si ergo Deus non ageret, nisi ex aliquo praesupposito, sequeretur, quod illud praesuppositum non esset causatum ab ipso. Ostensum est autem supra, quod nihil potest esse in entibus nisi a Deo, qui est causa universalis totius esse. Unde necesse est dicere, quod Deus ex nihilo res in esse producit. Vgl. Cramer VII, S. 415 ff. Baur, Trin. II, S. 716: "Dass ihm das Werden, das als Schöpfung aus Nichts bezeichnet wird, kein unmittelbarer Sprung aus dem Nichtsein in das Sein ist, giebt er schon dadurch zu verstehen, dass er Gott als die wbildliche Ursache aller Dinge betrachtet." Quaest. 44, art. 2: Dicendum, quod Deus est prima causa exemplaris omnium rerum. . . . Ipse Deus est primum exemplar omnium. - Wenn bei Thomas und noch mehr bei Albert dem Gr. der Emanationsbegriff in den Begriff der Schöpfung hineinspielt (Baur a. a.

- O. S. 723 ff.), so hält dagegen Scotus einfach darauf, dass Gott das p efficiens ist; doch unterscheidet er zwischen einem esse existentiae un essentiae; beide lassen sich aber in der Wirklichkeit nicht trennen, unteres hat das erstere zu seiner Voraussetzung, s. lib. II, dist. 1, qu. 2. undere Stellen bei Baur a. a. O. S 726 ff.
- 4 So meint Hugo von St. Victor, die Bildung der formlosen Mate sechs Tagen lasse sich wörtlich nehmen. Der allmächtige Gott hätte ei auch anders machen können; allein er wollte gerade auf diese Weise de nünftigen Wesen vorbildlich zeigen, wie auch sie aus moralischer Ungest moralischer Wohlgestalt gebildet werden müssen. . . . In der Bildux Lichtes vor allem weitern Werk deutete er an, dass ihm überhaupt Wer Finsterniss nicht gefallen. Mit der Scheidung des Lichtes von der Fins schieden sich zugleich die bösen Engel von den guten. Gott sah das dass es gut war, und dann erst schied er es von der Finsterniss. So n auch wir vorher zusehen, dass unser Licht gut sei, und dann erst unte den u. s. w. Die Beobachtung, dass in der Genesis beim zweiten Tag das ומרא אלהים פי-שוב fehlt, führt den mystischen Scholastiker zu einer ע Untersuchung über den Grund dieser Weglassung. Er findet ihn in der zahl, die eine böse Zahl ist, weil sie der Abfall ist von der Einheit. heisst es von den obern Wassern nicht ebenso, wie von den untern, de seien an einen Ort gesammelt worden - weil die Liebe Gottes (das H wasser) ausgegossen ist in unsre Herzen durch den heil. Geist. Diese sich ausbreiten und immer höher steigen; die untern Wasser aber (die n Begierden der Seele) müssen zusammengehalten werden. Die Fische u gel sind aus einer Materie, und werden doch an verschiedene Orte gew Bild der aus einer Masse der verderbten Natur Erwählten und Verwoi s. Liebner S. 256 f. - Bruder Berthold sieht in den drei ersten Tagev der Schöpfung den Glauben, die Hoffnung und die Minne (Liebe); bei
- <sup>5</sup> Joh. Dam. de fide orth. II, 2 (nach Greg. Naz. und Dion. Areop.): ούν ο άγαθος και ύπεράγαθος Θεός ούκ ήρκέσθη τη έαυτου θεωρία, άλλ' βολή άγαθότητος εὐδόχησε γενέσθαι τινά τὰ εὐεργετηθησόμενα καὶ μεθ της αὐτοῦ ἀγαθότητος, έχ τοῦ μη ὄντος είς τὸ είναι παράγει χαὶ δημι τὰ σύμπαντα, ἀύρατά τε και όρατὰ, και τὸν έξ ύρατοῦ και ἀοράτοι πείμενον ἄνθοωπον. — Petrus Lomb. Sentent. II, dist. I C: Dei tani bonitas, ut summe bonus beatitudinis suae, qua aeternaliter beatus est, velit esse participes, quam videt et communicari posse et minui omnin posse. Illud ergo bonum, quod ipse erat et quo beatus erat, sola bonitat necessitate aliis communicari voluit. . . . Lit. D: Et quia non valet eju titudinis particeps existere aliquis, nisi per intelligentiam (quae quanto intelligitur, tanto plenius habetur), fecit Deus rationalem creaturam, quae mum bonum intelligeret et intelligendo amaret et amando possideret ac dendo frueretur. . . . Lit. F: Deus perfectus et summa bonitate plenus augeri potest nec minui. Quod ergo rationalis creatura facta est a Deo rendum est ad creatoris bonitatem et ad creaturae utilitatem. Vgl. Ale Ins. II, 4 (bei Pez T. I, p. 487 s.). — Auch Hugo von St. Victor sag (bei Liebner S. 357 f.): "Die Schöpfung der Welt hatte den Menscher des Menschen Gott zum Endzwecke. Die Welt sollte dem Menschen, un Mensch Gott dienen, das letztere jedoch nur zu des Menschen eignem theil, der in diesem Dienst seine Seligkeit finden sollte, da der allgenu Gott selbst fremden Dienstes nicht bedurfte, so dass dem Menschen b

d. i. Alles suffösse, das Gut unter ihm und das Gut über ihm, jenes zur Nothdurft, dieses sur Seligkeit, jenes zum Nutzen und Gebrauch, dieses zum Genuss und Besits. So war der Mensch, obgleich später geschaffen, doch Ursache von allem unter ihm, und daher die hohe Würde der menschlichen Natur." — Thomas von Aquino setzt in Gott keinen andern Zweck, als die Mittheilung seines Wesens. Summae P. I, qu. 45, art. 4: Primo agenti, qui est agens tantum, non convenit agere propter acquisitionem alicujus finis, sed intendit solum communicare suam perfectionem, quae est ejus bonitas. Et unaquacque creatura intendit consequi suam perfectionem, quae est similitudo perfectionis et bonitatis divinae. Sic ergo divina bonitas est finis rerum omnium. . . . Et ideo ipse solus est maxime liberalis, quia non agit propter suam utilitatem, sed solum propter suam bonitatem. Vgl. Cramer VII, S. 414 f. Baur, Trin. II, & 731 f. Ritter VIII, S. 284 ff.

6 So sind dem Verfasser der Deutschen Theologie (gleich Cap. I.) Creatürlichkeit, Geschaffenheit, Ichheit, Selbstheit synonyme Begriffe mit Weltliebe, Creaturliebe, eigner Liebe, eignem Willen, natürlichem fleischlichen Sinne und seischlicher Lust. Die Creatur muss ausgehen, soll Gott eingehen. ihm Sünde. wenn man "die geschaffenen Dinge für etwas hält und achtet, die doch — nichts sind". Freilich erklärt das Folgende, dass die geschaffenen Dinge ihr Sein nur in Gott haben: "Ausser dem Vollkommenen oder ohne dasselbe ist kein wahres Wesen, und hat kein Wesen anders denn in dem Vollkommenen, sondern es ist ein Zufall oder ein Glanz und Schein, der kein Wesen ist oder kein Wesen hat, ohne Feuer, daraus der Schein ausgehet, nicht anders, als wenn ein Glanz vom Feuer oder Licht oder der Sonne ausgehet oder ausgensst." — Die manichäische Ansicht zog sich besonders durch die Ketzergeschichte des Mittelalters hindurch. So sagt der Franciscaner Berthold in einer Predigt (bei Kling S. 305; Wackernagel, Leseb. I, Sp. 678): Sô sprechent etteliche kezer und gleubent sin, daz der tiufel den menschen geschüefe, dô geschüef unser herre die sêle drin. Vgl. Ermengardi opusc. contra haereticos, qui dicunt et credunt mundum istum et omnia visibilia non esse a Deo facta, sed a Diabolo, von Gretser herausg. in Bibl. max. PP. T. XXIV, p. 1602. Gieseler, KG. II, 2 S. 501.

7 Heinrich Suso (c. 54; bei Diepenbrock S. 208): "Nun lass uns eine Weile alhier bleiben, und lass uns speculiren den hohen würdigen Meister in seiner Gethat. Lug über dich und um dich, in die vier Enden der Welt, wie weit, wie hoch der schöne Himmel ist in seinem schnellen Lauf, und wie adelig ihn sein Meister gezieret hat mit den sieben Planeten, deren ein jeglicher ohne allein den Mond viel grösser ist denn alles Erdreich; und wie er gepreiset [geschmückt] ist mit der unzähligen Menge des lichten Gestirns. Ach, so die schöne Sonne ungewölket heiterlich aufbricht in der sommerlichen Zeit, was sie dann emsiglich Frucht und Gutes dem Erdreich giebt! wie Laub und Gras aufdringen, die schönen Blumen lachen, Wald und Haide und Auen von der Nachtigall und der kleinen Vöglein süssem Gesang wiederhallen, alle Thierlein, die von dem argen Winter verschlossen waren, sich hervormachen und sich freuen und sich zweien, wie in der Menschheit Jung und Alt von wonnegebärender Freude sich fröhlich geberden! Ach, zarter Gott, bist du in deiner Creater also minniglich, wie bist du dann in dir selbst so gar schön und wonniglich! - Lug fürbass, ich bitte dich, und schaue die vier Elemente, Erdreich, Wasser, Luft und Feuer, und alles das Wunder, das darin ist von mancherlei Ungleichheit, von Menschen, von Thieren, von Vögeln und Fischen und Meerwundern, das rufet und schreit allesammt Lob und Ehre der grundlosen Ungemessenheit, die in dir ist! Herr, wer erhält dies alles? wer speiset es? Du beräthst es alles, ein Jegliches in seiner Weise, Gross und Klein, Reich und Arm, du Gott, du thust es, du Gott wahrlich Gott bist!"

<sup>8</sup> Joh. Dam. de fid. orth. II, 5 ss. handelt die ganze Naturwissenschaft (Kommographie, Astronomie, Physik, Geologie u. s. w.), so weit sie ihm bekannt war, in dem locus de creatione ab, und ihm folgten hierin auch die Scholsstiker. Vgl. Cramer VII, S. 388 ff. — Indem man aber die Naturforschung in das Gebiet der Dogmatik hineinzog, glaubte man auch ihr durch die Kirchenlehre Fesseln anlegen zu können. So wurde es möglich, dass z. B. zu Bonifacius' Zeit die Behauptung des Priesters Virgilius, es gebe Antipoden, als eine Ketzerei angesehen wurde, s. Schröckh XIX, S. 219 f.

Ein Zusatz zu der Lehre von der Schöpfung ist die Beantwortung der Frage, ob die Schöpfung die Handlung blos einer Person sei? Mit der frühern Kirche entschieden sich auch die Lehrer dieser Periode dahin, dass alle drei Personen der Trinität an ihr Theil haben: Hess. Aq. qu. 45, art. 6. Cremer VII, S. 416. Uebrigens blieb auch dies mehr ein specialiver Satz. Ueberwiegend dachte man sich die Schöpfermacht im Vater, sehon darum, weil man ihm die Mack zuwies; wenngleich auch z. B. in dem Liede: Venl Creator Spiritus — der praktisch-liturgische Ausdruck verlirte.

9 Schon Anselm lehrte, dass diese Welt die beste sei (omne quod est, recte est, dial. de ver. c. 7), und ebenso stimmte Abälard dem Plato bei (im Timaeus): Deum nullatenus mundum meliorem potuisse facere, quam fecerit (introd. ad theol. III, c. 5; bei Münscher, v. Cölln S. 70); doch wurde dieser Satz von Andern bestritten (vgl. §. 167 Note 7). — Nach Alexander von Hales hat jedes Individuum seine eigne Vollkommenheit, wenn es auch in Rücksicht auf das Ganze unvollkommen scheinen sollte; s. Cramer VII, S. 413. — Ueber das Wesen des Bösen spricht sich Thomas von Aquino qu. 48 u. 49 ganz im augsstinischen Sinne aus: Das Böse ist nichts für sich selbst Bestehendes, sondern Abwesenheit und Mangel des Guten. Auch ist das Böse nöthig, damit ein Gradunterschied möglich sei, ja die Unvollkommenheit der einzelnen Dinge gehört sogar zur Vollkommenheit der Welt (Summ. P. I, qu. 48, art. 2; bei Münscher, v. Cölln S. 74; Cramer S. 420 ff.). Sehr wohl weiss aber Thomas das sittliche Böse hiervon auszunehmen. Dieses ist nicht blos Mangel, sondern es fehlt dem sittlich-bösen Individuum etwas, was ihm nicht fehlen sollte; darum kommt auch der Begriff des Bösen dem Uebel der Verschuldung (malum culpae) mehr zu, als dem Uebel der Strafe (malum poenae). Vgl. Tertull. advers. Marc. II, 14.

10 Die Lehre von der Vorsehung und der Theodicee wurde von den Scholastikern gewöhnlich bei den Eigenschaften Gottes, und zwar beim göttlichen Willen verhandelt. Ja nach Hugo von St. Victor ist die Vorsehung Gottes selbst eine Eigenschaft, nämlich die Eigenschaft Gottes, nach welcher er für alles sorgt, was er geschaffen hat, nichts verlässt, was ihm angehört, und jeden giebt, was ihm zukommt und recht ist. Von der Anordnung (dispositio) Gottes hängt es nun ab, dass das Gute geschieht, und wie es geschieht. Nicht so das Böse. Nur wie dieses geschieht, hängt von Gott ab, nicht dass es geschieht, denn Gott thut nicht das Böse selbst; wenn es aber geschehen ist, lässt er es nicht ungeordnet (malum ordinabile est), de sacram. c. 19—21 (bei Liebner S. 366; Cramer S. 274 ff.). Ueber das θέλημα προηγούμενον u. s. w. vgl. oben S. 273, und Joh. Damasc. de fide orth. II, 29. Das θέλημα προφγούμονον (antecedens) nannten die Scholastiker auch voluntas beneplaciti, das έπόμενον (consequens) auch voluntas signi (Willenszeichen, Willensäusserung). Vgl. Liebner, Hugo von St. Victor S. 386. Petr. Lomb. lib. I, dist. 45 F. Alex. Summ. P. I, qu. 36, membr. 1. — Thomas von Aquino leugnet das einemal,

dass das Böse von Gott komme, das andremal giebt er es zu. Sofern das Böse einen Mangel voraussetzt, kann es nicht in Gott liegen; denn Gott ist die höchste Vollkommenheit. Sofern es in der Corruption gewisser Dinge besteht, diese Corruption aber selbst wieder zur Vollkommenheit des Universums gehört, so kommt es allerdings ex consequenti und quasi per accidens aus Gott. Wir können des Thomas Theodicee in den Satz zusammenfassen (Summa theol. P. I, qu. 15, art. 3): Malum cognoscitur a Deo non per propriam rationem, sed per rationem boni. Vgl. Baur, Trin. II, S. 734 ff. Ritter VIII, S. 285. und die dort weiter angeführten Stellen. Münscher, v. Cölln S. 72 f. Cramer 8. 284 ff.

Eine eigenthümlich orientalische Streitigkeit ist die über das erschaffene und unerschaffene Licht.

Die Resychaeten (Quietisten) auf dem Berge Athos, an ihrer Spitze Palamas, nachmaliger Erzbischof von Thessalonich, behaupteten, es gebe ein ewiges, unerschaffenes und dennoch mittheilbares göttliches Licht (das Licht der Verklärung auf Tabor). Dieser Behauptung trat der Köneh Berlasm (aus Calabrien) entgegen, welcher auch das Licht auf Tabor für ein geschaffense Licht erklärte. Eine Synode zu Constantinopel 1841 sprach zu Gunsten der Hesychasten. Der Gefährte Barlasms Acisdynus nahm den Streit wieder auf, verlor aber auf einer 2. Synode zu Constantinopel seine Sache. Beinahe hätte er indessen auf einer 3. Synode (nach dem Tode des Andronicus 1341) unter Kaiserin Anna den Sieg davongetragen; allein eine 4. Synode (unter Cantacuzenus) erklärte die Lehre der Hesychasten abermals für die richtige. Der Streit hing mit den Bestimmungen über eder und Aufgrese des göttlichen Wesens zusammen. Vgl. Gass in Hersogs Realencyklopädie unter "Hesychasten" (nach dem Berichte des Nicephorus Gregoras) und die §. 153 Note 12 angeführte Abhandlung von Engelhars.

## §. 172.

## Engel und Teufel.

An die von Pseudo-Dionys gegebene Classification der Engel schlossen sich Johann von Damascus u. a. 1 an. Dass die Engel geistige Substanzen und gut geschaffen seien, wurde auf der lateran. Synode (1215) von Innocenz III. als Kirchendogma ausgesprochen?. In Betreff der nähern Bestimmungen aber über das Wesen und die Geschäfte der Engel, über ihr Verhältniss zu Gott, zur Welt. zu den Menschen und zur Erlösung blieb Manches der dichtenden und ahnenden Speculation überlassen, die denn nicht selten in das Gebiet der Willkür sich verlor 3. Tiefer noch als der Glaube an Engel griff in den germanischen Volksglauben die Vorstellung vom Teufel ein, die bald auf eine schauerliche Weise mit dem Zauber- und Hexcnglauben des Mittelalters in Verbindung trat, bald aber auch wieder leicht und humoristisch gefasst, in Sagen und Volksmährchen verwebt wurde 4. Diese lebendige und nationale Auffassung des Teufels kommt dogmengeschichtlich ebensosehr in Betracht, als die schulgerechten, meist auf frühern Bestimmungen ruhenden Theoreme der Scholastiker 5. Von religiöser Bedeutung ist immer nur das, dass der Teufel niemand zum Bösen zwingen kann, während er selbst ewig der Verdammnis preisgegeben ist 6. Er und die mit ihm verbundenen bösen Geister fühlen ihre Strafe, freuen sich aber zugleich über die Qual der Verdammten: dies ibre einzige, der teuflischen Gesinnung würdige Entschädigung 7.

- <sup>1</sup> De fide orth. II, 3. Die Scholastiker folgten meist dieser Eintheilung. So werden von Hugo von St. Victor die pseudo-dionysischen Engelordnungen und -namen (de sacram. I, 5) "nur ganz kurz genannt und erklärt; ein Beweis von Hugo's richtigem Gefühl!" Liebner S. 395. Vgl. Lomb. sent. lib. II, dist. 9 A. u. Thom. Aq. summ. P. I, qu. 108 (bei Münscher, von Cölln S. 65).
- <sup>2</sup> Conc. lateran. IV, c. I. bei *Mansi* T. XXII, p. 982 (*Münscher*, v. Cölla a. a. O.).
- 3 Mit Augustin nahmen die meisten Scholastiker an, dass die Engel mit der übrigen Natur und nur insofern vor ihr geschaffen seien, als sie ihr ar Würde vorangehen. So Hugo von St. Victor (bei Liebner c. 28 f. S. 392) Alexander von Hales, Thomas von Aquino, Bonaventura u. s. w. (bei Crama VII, S. 426). Eine religiös nicht unwichtige Beobachtung ist die, dass die Engel nur als isolirte Geschöpfe Gottes dastehen und nicht unter sich eine Gesammtheit bilden, wie die Menschen; weshalb auch der Fall einzelner nich den Fall der ganzen Engelwelt nach sich zog. Vgl. z. B. Anselm cur Dem homo II, 21: Non enim sic sunt omnes angeli de uno angelo, quemadmodun omnes homines de uno homine. "Es giebt eine Menschheit, aber keine Engel heit" Hasse II, S. 391. Nach den Bestimmungen der spätern Scholastiker un terscheiden sich die Engel von den menschlichen Seelen 1) physisch (sie brau chen nicht nothwendig einen Körper); 2) logisch (sie gelangen nicht durch Schlüsse zur Erkenntniss); 3) metaphysisch (sie denken nicht durch Bilder sondern vermöge unmittelbarer Anschauung); 4) theologisch (sie können nich schlimmer und besser werden), welchen letztern Satz jedoch Alexander von Hales nur mit Schüchternheit behauptet. Als unkörperliche Creaturen sind sie nicht aus Form und Materie zusammengesetzt; gleichwohl ist bei ihnen acta und potentia nicht identisch, wie bei Gott. Auch giebt es (nach Thomas) nicht zwei Engel von derselben Species, worin ihm jedoch Duns Scotus widersprickt Es wurde gefragt: ob das Denken die Substanz des Engels ausmache? Die wird verneint. Gleichwohl ist nach Thomas das Denken des Engels nie blo ein potentielles, sondern zugleich ein actuelles. Das Erkennen der Engel ist ein rein apriorisches, und je höher ein Engel steht, desto allgemeiner sind die Be griffe, durch die er erkennt. Nach Scotus dagegen haben die Engel ein em pirisches Erkenntnissvermögen (intellectum agentem et possibilem). Andern ist ihre Erkenntniss entweder eine matutina (cognitio rerum in verbo) oder vespertina (cognitio rerum in se), oder endlich meridiana (aperta Dei visio) Vgl. Bonaventura, compend. II, c. 15. Uebrigens reicht die Erkenntniss de einen Engel weiter, als die der andern. So haben die einen das Geheimnis der Menschwerdung vorhergewusst, die andern nicht. Die Engel haben auch eine Sprache, aber keine sinnliche, sondern eine intellectuelle. Sie haben einer Ort, d. h. sie sind nicht allgegenwärtig wie Gott, aber bewegen sich unendlich schnell von einem Orte zum andern, und durchdringen die Räume leichter al der Mensch. Es wurde gefragt: ob sie Wunder thun können? ob ein Enge auf des andern Willen Einfluss habe? s. Cramer a. a. O. (meist nach Alexan der von Hales und Thomas Aq.) u. Baur, Trin. II, S. 751 ff. - Auch di Idee der Schutzengel wurde von Petr. Lomb. u. a. festgehalten; s. Sent. II, dist 11 A (Münscher, von Cölln S. 66). Seltsam ist auch die Vorstellung von einer Hass der Engel gegen die sündigen Menschen, wovon Berthold in einer seine Predigten spricht (bei Kling S. 18. 20.): "Täglich rufen sie beim Anblick de Stinder: Herr, lass uns sie tödten! Er aber beschwichtigt sie und ermahnt sie das Unkraut wachsen zu lassen unter dem Weizen." — Die Verständigern un ter den Scholastikern entschlugen sich indessen der weitern Fragen auf dieser

te. So Hugo von St. Victor: "Wir wandeln unter diesen Dingen gleichuit verbundenen Augen schüchtern umher und tasten mit dem Sinne unserer
zhen Erkenntniss nach dem für uns Unbegreiflichen." Liebner S. 393. —
erweise Tauler, Pred. auf St. Michaelis (Bd. III, S. 145): "Mit welchen
n man möge und soll reden von diesen lautern Geistern, das weiss ich
denn sie haben weder Hände, noch Füsse, noch Bilde, noch Form, noch
e, und welches Wesen dieser keines hat, das kann kein Sinn begreifen;
llte man davon sprechen können? Was sie sind, das ist uns unbekannt;
as ist kein Wunder, denn wir kennen uns selbst nicht, unsern Geist,
em wir Menschen sind und von dem wir alles haben, was wir Gutes
: wie sollten wir denn diesen überschwenglichen Geist erkennen, dessen
irm übertrifft allen Adel, den die Welt mit einander haben mag. Darum
wir von ihren Werken gegen uns, und nichts von ihrem Wesen." Gleichschliesst sich Tauler mit seiner Zeit an die hierarchia coelestis des
3 an.

Auffallend ist es, dass der Teufel im Mittelalter viel von seiner Furchtt und Grässlichkeit verloren zu haben und mehr die Rolle eines verten Betrügers und lustigen Gesellen zu spielen scheint . . . ein bocksähn-Faun, der mehr verlacht als gefürchtet ist" Augusti, DG. S. 320. Vgl. , deutsche Mythologie S. 549 ff. Hase, Gnosis I, S. 263. Koberstein, om Wartburgkriege S. 67 f. (Die Hexenprocesse kamen erst gegen Ende r Periode, im 15. Jahrhundert, recht im Gang, und von da an wurde ler Glaube an die Macht des Teufels unheimlicher und furchtbarer.) Seber den Fall des Teufels schrieb Anselm eine eigene Abhandlung (de Diaboli). Seine Hauptidee c. 4 ist: Peccavit volendo aliquod commodum, see habebat, nec tunc velle debuit, quod tamen ad augmentum beatitusee illi poterat. . . . Peccavit et volendo quod non debuit, et nolendo lebuit, et palam est, quia non ideo voluit, quod volendo illam [justitiam] t . . . At cum hoc voluit, quod Deus illum velle nolebat, voluit inordimilis esse Deo — quia propria voluntate, quae nulli subdita fuit, voluit Solius enim Dei esse debet, sic voluntate propria velle aliquid, ut rem non sequatur voluntatem. Non solum autem voluit esse aequalis uia praesumsit habere propriam voluntatem, sed etiam major voluit esse, o, quod Deus illum velle nolebat, quoniam voluntatem suam supra vom Dei posuit. Vgl. Hasse II, S. 393 ff. Die Meisten blieben dabei, dass olz die Hauptursache des Falles gewesen; doch findet Duns Scotus den ick luxuria noch bezeichnender (lib. II, dist. 3, p. 514; Baur, Trin. II, ff.). — Nach Jes. 14, 2 wurde der Satan dem Lucifer identificirt, so dass sch diese Benennung des Teufels eine constante wird\*). Zugleich zog Anselm (im Grunde schon nach Augustin. enchiridion c. 29) eben dieser ie Schöpfung des Menschen nach sich, die dafür einen Ersatz bieten und der Zahl der erwählten Geister entstandene Lücke wieder ausfüllen (cur Deus homo c. 16-18). Dieser Gedanke ward auch von Hugo von ctor und Petr. Lomb., jedoch etwas modificirt, aufgefasst; s. Liebner S. Nach Alexander von Hales fielen aus allen Klassen von Engeln etliche, st die Zahl der gefallenen geringer, als derer, die aufrecht blieben. Nach

messenture, comp. II. 28: Dictus est autem Lucifer, quia prae caeteris luxit suaeque lehitudinis consideratio eum exceceavit. Von den ältern Kirchenlehrern hat blos Euseb menstr. ev. IV, 9: die Beziehung des Lucifer auf den Teufel. Hieronymus und Augu-amenem ihn niemals so. Vgl. Grimm a. a. O. S. 550 Anm.

Duns Scotus können sogar die gefallenen Engel sich bis sum Wolke Guten erheben, aber es bleibt eben bei der volitio und kommt nie zu (dist. 7, p. 577; Baur a. a. O. S. 786). Eigentliche Wunder können die Engel so wenig als die guten thun; doch können sie auf die Körperwe wirken, wenn auch ihre Macht nicht so weit geht (wie der Volksglaube an Menschen in andere Körper, z. B. in Wölfe oder Vögel zu verwand Cramer S. 44). Die Scholastiker haben auch das Ihrige zur Aufklärun getragen!

- seit der Erscheinung Christi (vgl. Cramer S. 447). Dass die bösen Enge wieder erlöst werden könnten (wie Orig. annahm), ist nach Anselm unm Cur Deus homo II, c. 21: Sicut enim homo non potuit reconciliari nisi p minem Deum (s. unten' §. 179), qui mori posset . . . ita angeli damnat possunt salvari nisi per angelum Deum, qui mori possit . . . Et sicut per alium hominem, qui non esset ejusdem generis, quamvis ejusdem ess turae, non debuit relevari, ita nullus angelus per alium angelum salvari quamvis omnes sint unius naturae, quoniam non sunt ejusdem generis homines. Non enim sic sunt omnes angeli de uno angelo, quemadmodum homines de uno homine. Hoc quoque removet eorum restaurationem sicut ceciderunt nullo alio suadente ut caderent, ita nullo alio adjuvan surgere debent: quod est illis impossibile.
- 7 Cramer a. a. O. S. 448: "Sie freuen sich wohl des Bösen und des dens, den sie den Menschen zufügen, aber diese Freude ist eine Freud Bitterkeit, und bereitet ihnen desto empfindlichere Strafen." Uebrigens is Joh. Wessel (de magnit. pass. c. 38, p. 532; bei Ullmann S. 236) "das sund erste Elend für den Satan (den Drachen), klar zu wissen, dass Got selig in sich selbst ist. . . . Das zweite Elend ist, zu sehen an sich selbs allen andern, dass Gott dem Lamme als Sieger einen Namen über alle I gegeben hat. . . . Das dritte Elend ist, dass der Satan selbst mit der g Schaar der Finsterniss dem Lamme diese Siegeskrone bereitet hat."

DRITTER ABSCHNITT.

Anthropologie.

§. 173.

Allgemeine Bestimmungen.

In der griechischen Kirche blieb es bei den frühern Bestim gen der Väter, welche Johannes Damasc. sammelte und weiter führte<sup>1</sup>. Die dichotomistische Eintheilung des Menschen in und Leib, an die er sich anschliesst, blieb auch bei den Aben dern die vorherrschende. Während aber Johannes Scotus E

- e Körperlichkeit des Menschen und seine Creatürlichkeit überungt als eine Folge der Sünde betrachtete <sup>2</sup>, erkannten Joh. Damassus und die Victoriner in der Verbindung der Seele mit dem Leibe ne höhere Absicht Gottes und einen sittlichen Wink für den lenschen <sup>3</sup>. Der Creatianismus, der schon in der vorigen Periode sm Traducianismus den Sieg streitig gemacht hatte, erhielt noch libere Bestimmungen <sup>4</sup>. Die Psychologie der Mystiker verwob sich ihr ganzes, auf subjective Erfahrung begründetes System und larte jedenfalls mehr in die Tiefen religiöser Selbstbeobachtung rück, als die nach aussen gekehrten Spitzfindigkeiten der Schostiker <sup>5</sup>.
- <sup>1</sup> Wie man in die Lehre von der Schöpfung die Kosmologie hineinzog, so thend man mit der theolog. Lehre vom Menschen die ganze Psychologie der Physiologie, wobei man vorzüglich auf der Physik des Aristoteles fusste. handelt Joh. Damasc. de fide orth. II, 12—28 von den vier Temperamenten moribus, χυμοῖς) des Menschen (entsprechend den vier Elementen der Welt), a den verschiedenen Seelenthätigkeiten u. s. f. Es bleiben ihm überall die uptbestimmungen der frühern Lehrer von der menschlichen Freiheit u. s. w. gl. besonders c. 25—28.)
- <sup>2</sup> De div. nat. IV, 10: Non enim homo, si non peccaret, inter partes mundi huministraretur, sed universitatem omnino sibi subditam administraret, nec correis his sensibus mortalis corporis ad illum regendum uteretur, verum sine o sensibili motu vel locali vel temporali, sola rationabili contuitu naturalium interiorum ejus causarum facillimo rectae voluntatis usu secundum leges rinas aeternaliter ac sine errore gubernaret.
- Joh. Dam. l. c. c. 12. Nach Hugo ron St. Victor (bei Liebner S. 395) die Verbindung der Seele mit dem Leib ein Vorbild der mystischen Verndung Gottes mit dem Menschen. So auch nach Richard (bei Engelhardt 181). Auch der Lombarde (Sent. lib. I, dist. 3. 9, und lib. II, dist. 17) bless sich dieser Meinung an. Eine ausführlichere Seelenlehre findet sich bei Lomas von Aquino, Summa P. I, qu. 75—90 (Cramer VII, S. 473).
- <sup>4</sup> Negativ, gegen den Traducianismus, Anselm de conceptu virginali c. 7: and autem mox ab ipsa conceptione rationalem animam habeat (homo), nullus manus suscipit sensus; positiv für den Creatianismus Hugo von St. Victor mcram. P. VII, lib. I, c. 30: Fides catholica magis credendum elegit ani-🖿 quotidie corporibus vivificandis sociandas de nihilo fieri, quam secundum moris naturam et carnis humanae proprietatem de traduce propagari. Vgl. iebner S. 416. Besonders merkwürdige und abstruse Gründe gegen den Tracianismus führt Rob. Pulleyn an (bei Cramer VI, S. 474), und entschieden richt sich für den Creatianismus der Lombarde aus, Sent. lib. II, dist. 17 C: saliis (den Seelen nach Adam und Eva) certissime sentiendum est, quod in rpore creentur. Creando enim infundit cas Deus, et infundendo creat. sen Unterschied zwischen der anima sensitiva und intellectiva (ähnlich dem hern zwischen ψυχή und πνευμα oder νους) macht Thomas Aqu. P. I, qu. i, art. 1. Die erstere, als dem Physischen verwandt, pflanzt sich auch phych fort, die letztere wird von Gott geschaffen. Genauere Bestimmungen bt Odo von Cambrai (1113) de peccato originali libb. II (in maxima bibl. PP. gd. T. XXI, p. 230-234), vgl. Schröckh XXVIII, S. 436. Er bezeichnet den

Creatianismus als die rechtgläubige Ansicht. — Popular anschaulich macht den Creatianismus der Bruder Berthold in seinen Predigten (bei Kling S. 208; Grimm S. 206): Als daz kint lebende wirt in sîner muoter lîbe, sô giuzet im der engel die sêle în, der almehtige got giuzet die sêle mit dem engel în. — Die Präexistenz der Seelen hatte noch einen Vertheidiger an Fredegis von Tours im 9. Jahrhundert, s. Ritter VII, S. 190 f.

<sup>5</sup> Ueber die mystische Psychologie der Victoriner s. Liebner S. 334 ff. Die drei erkennenden Grundkräfte der Seele sind imaginatio, ratio (eher Verstand als Vernunft), intelligentia. Der ersten entspricht die cogitatio, der zweiten die meditatio, der dritten die contemplatio. - Eine Schrift, die den frühern Scholastikern sowohl, als den Mystikern zum Leitfaden diente, war die den Hugo von St. Victor zugeschriebene, wahrscheinlich aber dem Abt Alcheru von Stella (1147) zugehörige Schrift: de anima libri IV (in Opp. Hugonis ed. Rothomag. T. II, p. 132 ss.; bei Liebner S. 493 ff. und Engelhardt DG. II, S. 119). — Ebenso schlossen sich Bonaventura und Gerson an diese Psychologie an. Auch bei dem erstern ist der Hauptbegriff das Schauen. Wir schauen alle Dinge in Gott durch ein übernatürliches Licht u. s. f. (vgl. oben §. 161). Auch er unterscheidet Empfindung, Einbildungskraft, Vernunft (Verstand), Istellectus, das Höchste im Geiste, und die Synteresis oder das Gewissen. — Ger son (de theol. myst. consid. X-XXV) theilt überhaupt das Wesen der Seels in zwei Grundkräfte (vis cognitiva et vis affectiva). Er ordnet dann wieder die erstere von oben herab also: intelligentia simplex (reines Anschausungsvermögen), ratio (Verstand), sensualitas (Vermögen der Sinnenerkenntniss). Sie verhalten sich wie contemplatio, meditatio, cogitatio. Die vis affectiva in in ihrer höchsten Steigerung Synteresis\*), dann appetitus rationalis, endlich petitus animalis, s. Hundeshagen S. 37 ff. Ch. Schmidt p. 76 ss.

## §. 174.

#### Unsterblichkeit der Seele.

Die Behauptung einiger früheren griechischen Lehrer, dass die  $\psi r \chi \dot{\gamma}$  als solche nicht unsterblich sei, sondern erst in ihrer Verbindung mit dem  $nv \dot{\epsilon} \dot{\nu} \mu \alpha$  es werde, wurde in der griechischen Kirche von Nicolaus von Methone wiederholt 1, und wenn auch von den Scholastikern des Abendlandes die Unsterblichkeit der Seels allgemein als eine theologische Wahrheit gelehrt wurde, so stritten sich doch die Hauptanführer ihrer Secten, Thomas und Scotus, darüber, ob auch in der Vernunft hinlängliche Beweisgründe für die selbe zu finden seien 2. Raimund von Sabunde gründete, wie den Gottesglauben, so auch den Glauben an Unsterblichkeit auf die Idee der Freiheit und die Nothwendigkeit einer sittlichen Zurechnung 3. Besonders aber bemühten sich die Platoniker gegen Ende unserer Periode, im Gegensatz gegen die Aristoteliker, die Un-

<sup>\*)</sup> Synteresis est vis animae appetitiva, suscipiens immediate a Deo naturalem quandam inclinationem ad bonum, per quam trahitur insequi motionem boni ex apprehensione pilcis intelligentiae praesentati, bei Liebner S. 340. Vgl. Bensvent. comp. II, 51.

:hkeit der Seele zu erweisen 4. Endlich wurde 1513 auf der ensischen Synode, die Leo X. halten liess, die natürliche blichkeit der Seele zu einem kirchlichen Glaubenssatze gelt, und die Unterscheidung zwischen theologischen und phischen Wahrheiten als eine unstatthafte beseitigt 5.

k. Dam. lehrte de fide orth. II, 12 (p. 179 le Quien) einfach von der e sei & Pávatos. Dagegen Nicolaus von Methone (refut. p. 207 f.; bei S. 89 f.): "Nicht jede Seele ist unvergänglich und unsterblich, nur die vernünftige, höher-geistige und göttliche, welche vermittelst iinahme an der Gnade durch die Tugend vollendet ist; denn die Seelen zrunftigen Wesen und noch mehr der Pflanzen, weil sie von den Körelche zusammengesetzt sind und in ihre Elemente wieder aufgelöst können, untrennbar sind, können auch mit den Dingen, denen sie einzu Grunde gehen." Womit zu vergleichen refut. p. 120: "Wenn etwas emes ewig ist, so ist es das nicht an und für sich und durch sich selbst, durch die Güte Gottes; denn alles Geschaffene und Gemachte hat nfang des Seins, und behält seine Existenz nur durch die Güte des

r enge Anschluss an Aristoteles musste die Scholastiker darauf führen rsuchen, in welchem Sinne ihr Meister selbst eine Unsterblichkeit der hre, wenn er das Wesen derselben dahin bestimmte, dass sie sei evreι πρώτη πώματος φυσικοῦ δργανικοῦ (de anim. II, 1); vgl. Münscher, 8. 90. Das Christenthum lehrte aber ohne Widerspruch die Unsterbder Seele, und es blieb also nichts übrig, als entweder den alten Und von natürlicher und durch Gnade mitgetheilter Unsterblichkeit wieder hmen, was aber nur bei der Trichotomie möglich war, oder einen Zwievischen theologischen und philosophischen Wahrheiten einzugestehen. zerscheidung, welche Thomas von Aquino machte zwischen der anima und intellectiva (§. 173 Note 4), machte es ihm möglich, blos der Unsterblichkeit zuzuschreiben. Vgl. Summa P. I, qu. 76, art. 6, wo wirklich dahin beschränkt, zu sagen: Animam humanam, quam dicimus ivum principium, esse incorruptibilem. Der intellectus ist ihm auch s sich über Raum und Zeit (hic et nunc) erhebt, während der sensus n Kategorien und in einer von daher entlehnten bildlichen Erkennte (intelligere cum phantasmate) befangen bleibt. Aehnlich nun, wie aus dem Vorhandensein der Idee auf Gott selbst schliesst, führt auch für die Unsterblichkeit der Seele einen ontologischen Beweis: Intellecrehendit esse absolute et secundum omne tempus. Unde omne habens um naturaliter desiderat esse semper. Naturale autem desiderium non sse inane. Omnis igitur intellectualis substantia est incorruptibilis. igelhardt, DG. II, S. 123. — Der mehr nominalistische Scotus behaupgegen: Non posse demonstrari, quod anima sit immortalis (comm. in M. lib. II, dist. 17, qu. 1; vgl. lib. IV, dist. 43, qu. 2). Dagegen Bonavennat. D. II, 55: Animam esse immortalem, auctoritate ostenditur et - Ueber weitere Versuche von Beweisen: des Moneta von Cremona m 1220 u. 1250), Wilhelm von Auvergne (Bischof von Paris 1228-1249), d Martini (in der pugio fidei adv. Maur. P. I, c. 4) vgl. Münscher, von

eol. naturalis tit. 92: Quoniam ex operibus hominis, in quantum homo

est, nascitur meritum vel culpa, quibus debetur punitio vel praemium, et cum homo, quamdiu vivat, aequirit meritum vel culpam, et de illis non recipit retributiones nec punitiones dum vivit, et ordo universi non patitur, quod aliquid quantumcunque modicum remaneat irremuncratum neque impunitum: ideo accesse est, quod remaneat liberum arbitrium, quo fiat radix meritorum et calparum, ut recipiat debitum et rectam retributionem sive punitionem; quod fieri non posset, nisi remaneret liberum arbitrium. Unde cum culpa vel meritum remanet post mortem, necesse est etiam, quod maneat liberum arbitrium, in quo est culpa vel meritum, et cui debetur punitio sive retributio, et in que est capacitas praemii vel punitionis.

- <sup>4</sup> Marsilius Ficinus de immortalitate animarum libb. XVIII (Opp. Par. 1641. fol.), im Auszug bei Buhle (Gesch. der neuern Phil. Bd. II, S. 171-341), "Dieses Werk ist wohl unter allen vorhandenen dasjenige, in welchem sich die grösste Mannigfultigkeit der Gründe für die Geistigkeit und Unsterblichkeit der Seele findet." Gieseler, DG. S. 498.
- Acta Concc. Reg. T. XXXIV (Par. 1644. fol.), p. 333 (bei Münscher, von Cölln S. 92 f.).

#### §. 175.

## Der Mensch im Stande der Unschuld vor dem Falle.

Es gehört mit zu dem Charakteristischen der Scholastik, gerade auf diejenigen Gebiete des dogmatischen Systems den meisten Scharfsinn zu verwenden, die sowohl ausser dem Kreise der psychologischen Erfahrung, als ausser dem der eigentlichen Geschichte lieges, und worüber die heil. Schrift selbst mehr nur Andeutungen als Belchrungen giebt. Dahin gehört, wie die Lehre von den Engeln, so auch die von dem Zustande der ersten Menschen im Paradiese. Die biblische Erzählung davon, von Scholastikern und Mystikern häufig allegorisch gefasst 1, wurde gleichwohl von den erstern benutzt, um sich den Protoplasten, wie er aus der Hand des Schöpfer hervorgegangen, mit naturhistorischer Treue zu vergegenwärtigen! Zu den puris naturalibus tritt nach den einen die justitia originalis als ein donum superadditum hinzu, während andere (z. B. Thomas von Aquino) das rein Menschliche und das hinzugekommene Göttliche nur in der Abstraction trennen, in der Wirklichkeit aber es susammenfallen lassen. Nach dieser letztern Fassung erschien sonach der Mensch sogleich angethan mit der göttlichen Gerechtigkeit, und erst nach dem Falle stand er von derselben entblösst da? Uebrigens wurden auch jetzt von den meisten Theologen Bild Gottes und Aehnlichkeit mit Gott von einander unterschieden 4, und über des erstere, sowie über den Stand der Unschuld überhaupt, wurden manche Vermuthungen gewagt 5. — Am schwierigsten blieb die Bestimmung über die Freiheit. Ohne Wahlfreiheit wäre der Fall des Menschen nicht möglich gewesen. Zur vollkommenen Gerechtigkeit gehörte aber (nach Augustin) mehr als diese Wahlfreiheit, die, als eine Freiheit

um Bösen, auch nach dem Falle blieb. Waren aber die Protolasten vermöge der wahren Freiheit über die Reizungen der Sünde rhaben, woher die Verführung und der Fall? Anselm behilft sich nit der Unterscheidung des Willens überhaupt und des beharrlichen Willens (velle et pervelle) <sup>6</sup>. Nach Hugo von St. Victor bestand die Freiheit in der Möglichkeit, sowohl sündigen zu können, als nicht, aber die Neigung zum Guten war die überwiegende. Aehnlich bestimmten es auch Andere <sup>7</sup>.

- 1 Johannes Damascenus (de fide orth. II, c. 10 p. 175) verbindet die allegorische Auffassung mit der factischen. Wie der Mensch selbst aus Leib und Seele besteht, so war auch sein erster Wohnort sowohl ein ατσθητός, als ein 2047ός. Sinnliches Wohlbehagen im Garten und geistige Gemeinschaft mit Gott sind ihm correlate Begriffe. — Der Lombarde erklärt sich zwar (thetisch) für die buchstäbliche Fassung der Paradieses-Geschichte, Sent. II, dist. 17 E, shwohl er in ihr zugleich einen Typus auf die Kirche sieht; in praxi aber allegorisirt er gleichwohl, z. B. dist. 24 H (bei Münscher, von Cölln S. 94). Die Schlange ist ihm zugleich ein Bild der Sinnlichkeit, die noch immer dem Menschen sündliche Gedanken zuflüstert; das Weib ist der niedere Theil der Versanft, der sich zuerst überreden lässt, dann aber auch den Mann (die höhere Vernunft) in die Versuchung hineinführt. Ebenso lehrt Thomas Aqu. P. I, qu. 162, art. 1: Ea enim, quae de Paradiso in Scriptura dicuntur, per modum parrationis historicae proponuntur (laut seinem hermeneut. Kanon §. 162 Note 4). Kühner hatte dagegen Scotus Erigena (de div. natur. IV, 15 p. 196) an der Buchstäblichkeit der Erzählung gezweifelt und sie als eine ideale Schildeung des Zustandes gefasst, der dem Menschen einst zu Theil geworden wäre, venn er die Versuchung bestanden hätte: Fuisse Adam temporaliter in Paraino, priusquam de costa ejus mulier fabricaretur, dicat quis potest. . . . Nec nquam steterat, nam si saltem vel parvo spatio stetisset, necessario ad aliquam perfectionem perveniret. . . . (Pag. 197:) Non enim credibile est, eundem hosinem et in contemplatione aeternae pacis stetisse et suadente femina, serpenis veneno corrupta, corruisse. Vgl. Baur, Versöhnungslehre S. 127; Trin. II, 8. 206 ff. und daselbst die merkwürdige Deutung der Parabel Luc. 10, 30 (de **iv. IV**, 15).
- <sup>2</sup> Daher die Menge wunderlicher Fragen: über die Dauerhaftigkeit und Beschaffenheit der Körper? warum der Mann vor dem Weibe geschaffen, und rarum dieses aus der Rippe des Mannes genommen? ob auch im Stande der Unschuld eine Fortpflanzung der Gattung stattgefunden hätte, und in welcher Weise? ob dann die Kinder wieder die ursprüngliche Gerechtigkeit geerbt bitten? ob dann mehr männliche oder weibliche Individuen würden geboren worden sein? . . . "Welche Träume! wie konnten so ernsthafte und gesetzte Männer, als doch Mönche waren und hätten sein sollen, auf die Untersuchung, Bestreitung und Vertheidigung derselben so viel Nachdenken verschwenden. Es sind beinahe funf Columnen in Folio, welche diese Untersuchung in der Summe des Hales einnimmt!" Cramer VII, S. 493.
- <sup>3</sup> Zu der erstern Meinung bekannten sich Scotus sent. lib. II, dist. 39; Bo
  \*\*seventura sent. lib. II, dist. 29, art. II, qu. 2, vgl. brev. III, 25, cent. II, sect.

  2; Hugo von St. Victor de sacram. lib. I, p. 6; Alexander von Hales P. II,

  qu. 96. Vgl. Cramer VII, S. 494 ff. Marheinske, Symbol. III, S. 13 ff. Thomas

  \*\*on Aquino dagegen (P. I, qu. 95, art. 9) näherte sich durch die Behauptung,

dass der Mensch vor dem Falle sich nie in dem Stande der pura naturalia be funden, sondern vom Moment der Schöpfung an schon das donum superaddi tum besessen habe, und dass es somit recht eigentlich zu seinem Wesen ge hörte, der spätern protestantischen Ansicht, s. Cramer und Marheineke a. a. 0. dagegen Baur, Symb. S. 34.

- 4 Joh. Damasc. schloss sich ganz an die Unterscheidung der griech. Väte an, de fide orth. II, c. 12. Hugo von St. Victor de sacram. P. 6, lib. I, a 2 unterscheidet: . . . imago secundum rationem, similitudo secundum dilectis nem; imago secundum cognitionem veritatis, similitudo secundum amorem virtutis; vel imago secundum scientiam, similitudo secundum substantiam. . . Imago pertinet ad figuram, similitudo ad naturam etc. Uebrigens beschränkt Hugo das Bild Gottes auf die Seele und schliesst den Körper aufs beschränkt Hugo das Bild Gottes auf die Seele und schliesst den Körper aufs beschränkt den Unterschied Peter der Lomb. Sent. lib. II, dist. 16 D (ebend.), der die dilectio noch mit zum Bilde rechnet (memoria, intelligentia et dilectio); die Aehnlichkeit mit Gott besteht ihm in der innocentia et justitia, quae in mente rationali naturaliter sunt. Kürzer: Imago consideratur in cognitione veritatis, similitudo in amore virtutis. Gleichstimmig mit Hugo: Imago pertinet ad formam, similitudo ad naturam\*).
- Vor allem gehörte dahin die Herrschaft über die Erde und über die Thiere: Thom. Aqu. P. I, qu. 96; Cramer VII, 499 f. Ob Adam, wenn a nicht gefallen, alle Tugenden würde besessen haben, und in welcher Weisel Inwiefern besass er z. B. Schamhaftigkeit, da diese doch nur mit der Sünde eintrat? Er besass sie nicht actuell, sondern habituell (nach der Anlage). Hatti der Mensch damals auch Affecte und Leidenschaften? Ja, die aufs Gute gebas; aber gemässigt, harmonisch. Hätte ein Mensch über den andern herrschen können? Nein; aber doch hätte eine Supereminenz der Weisheit und Recht schaffenheit stattgefunden u. s. w. Einfacher, oder wenigstens mehr auf de Sittlich-Religiöse gerichtet, sind auch hier die Bestimmungen der frühern Scho lastiker, wie eines Anselm (eur Deus homo II, 1: Rationalis natura justa et facta, ut summo bono i. e. Deo fruendo beata esset), oder auch der Mystik sowohl vor, als nach Thomas Aqu. So besteht nach Hugo von St. Victor de ursprüngliche Vorzug des Menschen nach der Seite der Erkenntniss hin 1) i einer cognitio perfecta omnium visibilium; 2) in einer cognitio creatoris pe praesentiam contemplationis seu per internam inspirationem; 3) in der cogniti sui ipsius, qua conditionem et ordinem et debitum suum sive supra se sive i se sive sub se non ignoraret; s. Liebner S. 410, Anm. 61. In Beziehung a den Willen gab es für den Menschen im ursprünglichen Zustande zwei Güte ein irdisches, die Welt, und ein himmlisches, Gott. Jenes war dem Mensche umsonst gegeben, dieses sollte er verdienen. Damit nun der Mensch das ird sche Gut sich erhalten und das himmlische verdienen möchte, so hatte er fü jenes das praeceptum naturae, für dieses das praeceptum disciplinae (Verbe

<sup>\*)</sup> Die Mystiker und die ihnen verwandten Prediger des Mittelalters bemithten sich, das Mit Gottes im Aeussern nachzuweisen durch seltsame Deutungen. Gott habe, sagt Bertishi (bei Kling S. 305 f.; Wackernagel, Leseb. Sp. 678), es dem Menschen unter die Augs geschrieben, dass er ihn geschaffen, "mit geflorierten Buchstaben". Die zwei Augsn est sprechen den zwei o im Worte homo. Die gewölbten Brauen darüber und die Nase ézwischen bilden ein m; das h ist ein blosser Hülfsbuchstabe. Das Ohr ist ein d, "schöne gestricht und gefloriert"; die Nasenlöcher bilden ein griechisches 4, "schöne gezirkeit und gefloriert"; der Mund ist ein i, "schöne geziert und gefloriert". Alles zusammen beiss "homo del".

sicht vom Baume zu essen). Ersteres war ihm von Natur inspirirt, letzteres insserlich gegeben. Durch Vernunft und Vorsicht konnte sich demnach der tensch in Bezug auf das natürliche Gebot vor Nachlässigkeit (contra negligentiam) bewahren; vor Gewalt aber (contra violentiam) bewahrte ihn Gott. Igl. Gerson de meditatione cons. 2, p. 449 ss. (bei Hundeshagen S. 42): Fuit ub initio bene conditae rationalis creaturae talis ordo ordinisque tranquillitas, mod ad nutum et merum imperium sensualitas rationi inferiori et inferior raio superiori serviebat. Et erat ab inferioribus ad superiora pronus et facilis secensus, faciente hoc levitate originalis justitiae subvehentis sursum corda. - Bei Joh. Wessel finden sich über den ursprünglichen Zustand des Menschen wer gelegentliche und vereinzelte Aeusserungen, die bedeutendste und gehaltreliste de orat. XI, 3 p. 184 (bei Ullmann S. 239): "Im Stande der Unschuld var die Nothwendigkeit des Athmens, Essens und Schlafens, und gegen die krohende Auflösung der Genuss vom Baume des Lebens gegeben" d. h. der Kensch war wohl gewissen Naturbeschränkungen unterworfen, aber frei von krückenden Bedürfnissen, von der Nothwendigkeit des Leidens, der Krankheit md des Todes, der Genuss des Lebensbaumes sicherte ihm die Unsterblichkeit. • Die Anselmischen Bestimmungen gelten zwar zunächst der Natur des reufels, gelten aber auch dem creatürlichen Willen überhaupt, s. (Hasse II, S.

141) de casu diab. c. 2-6. Hasse II, S. 399 ff.

<sup>7</sup> Hugo von St. Victor nimmt drei oder vier Arten von Freiheit an: 1) im weprünglichen Zustande, die Möglichkeit zu sündigen und die Möglichkeit nicht zu sündigen (posse peccare et posse non peccare): ihr wurde Unterstittsung im Guten (adjutorium in bono), aber Schwäche zum Bösen (infirmitas n malo) su Theil, jedoch so, dass sie weder zum Guten gezwungen, noch vom 30sen mit Gewalt zurückgehalten ward; 2) im mittleren Zustande \*) nach dem Falle, und zwar: a) vor der Wiederherstellung (ante reparationem) fehlt die Inade sum Guten, und die Schwäche zum Bösen schlägt in den vorherrschenlen Hang zum Bösen um = posse peccare et non posse non peccare (was den legriff der Freiheit zwar nicht aufhebt, aber bedeutend schwächt); b) nach ler Wiederherstellung (Erlösung), aber vor der Befestigung: Gnade zum Guten and Schwäche zum Bösen = posse peccare et posse non peccare (das erstere ween der Freiheit und Schwäche, das letztere wegen der Freiheit und unter-Mittenden Gnade); 3) im höchsten Zustande ist sowohl die Möglichkeit nicht sündigen, als die Unmöglichkeit zu sündigen (posse non peccare et non peccare) vorhanden; nicht darum, weil dann die Freiheit des Willens der die Niedrigkeit der Natur aufgehoben wäre, sondern weil dann die befe-Agende Gnade (welche keine Sünde zulassen kann) nicht mehr wird von hingenommen werden, c. 16 (bei Liebner S. 403). Im erstern Stande theilt 3ett mit dem Menschen, im zweiten der Mensch mit dem Teufel, im dritten mofingt Gott alles, c. 10 ebend. — Bei Raimund von Sabunde wird ebenfalls die abstracte Bestimmung zur Freiheit unterschieden von dem wirklichen Gebranch derselben (zusammenhaugend mit dem Unterschied von Bild Gottes and Aehnlichkeit mit Gott, vgl. Note 4), tit. 239: Item quia homo debuit ita formari, ut posset acquirere aliquod bonum, quod nondum sibi datum fuerat. Quamvis enim perfectus esset in natura, tamen nondum erat totaliter consumnatus, quia aliquod majus adhuc habere poterat, scilicet confirmationem illius

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Wir greifen hier (des Zusammenhangs und der Uebersicht wegen) den folgenden §§. vor, welche man vergleiche.

status in quo crat, quem perdere poterat, sed non nisi voluntarie et non per violentiam.... Si enim homo fuisset totaliter completus et transmutatus et consummatus in gloria, ut amplius nihil posset ei dari, jam per ipsum liberum arbitrium non posset aliquid lucrari nec mereri sibi. Et sic in natura hominis perfecta duo status sunt considerandi: scilicet status, in quo posset mereri et lucrari per ipsum liberum arbitrium, et status, in quo esset completus et coasummatus in gloria; et sic est status meriti et status praemii. . . . Et ideo convenientissimum fuit, quod Deus dedit homini occasionem merendi, nec in vanua esset creatus in statu merendi. Et quia nihil est magis efficax ad merendan, quam pura obedientia seu opus factum ex pura obedientia et mera . . . cosvenientissimum fuit, quod Deus daret praeceptum homini, in quo pura obedientia appareret et exerceretur.... Et quia magis apparet obedientia in praecepto negativo, quam affirmativo, ideo debuit esse illud mandatum prohibitivam magis quam affirmativum. . . . Et ut homo maxime esset attentus ad servandum obedientiam et fugiendum inobedientiam, et firmiter constarct ei de volustate Dei mandatis, conveniens fuit, ut Deus apponeret poenam cum praecepta, et talem poenam, qua non posset cogitari major, scilicet poenam mortis. Val Matzke S. 79. - Auch Joh. Wessel bestimmt die Freiheit des Menschen, die er im Urzustande hatte, dahin, dass der Mensch die ungeschwächte Kraft is sich trug, auch ohne menschliche Hülfleistung und erziehende Einwirkung des zu werden und zu leisten, was die Idee der Menschheit mit sich bringt: sich sur Gemeinschaft mit Gott zu erheben; s. Ullmann S. 240 f.

## §. 176.

#### Der Sündenfall und die Sünde überhaupt.

Worin der Sündenfall der ersten Eltern bestanden habe und worin das Wesen der Sünde überhaupt bestehe? blieb eine Hauptfrage. Untergeordnete Fragen, wie die: ob Adam mehr gesündigt habe oder Eva? und ähnliche, fanden nur gelegentliche Erörte rung 1. Dass die Sünde der ersten Menschen im Erwachen der sinnlichen Lust bestanden, wurde auch jetzt noch hin und wieder, namentlich am Ende unserer Periode von Agrippa von Nettershein, behauptet und durch allegorische Deutung erhärtet. Die constante Ansicht der Kirchenlehrer aber war die, dass die Sünde nicht in etwas Einzelnem zu suchen sei, sondern in dem Ungehorsam des Menschen gegen Gott, der hauptsächlich im Stolze seine Wurze hatte<sup>3</sup>. Uebrigens lauteten nach dem Vorgange Augustins die Definitionen über das Wesen der Sünde meistens negativ 4. Hugo von St. Victor erklärt sich die Sünde aus dem Widerstreit der beiden Triebe des Menschen, wovon der eine (appetitus justi) zu Gott, der andere (appetitus commodi) zur Welt hingezogen wird. Letztere Trieb ist an sich nicht böse, aber das Verlassen des rechten Maases zog die Sünde herbei 5. Die Mystiker setzten die Sünde über haupt darein, dass der Mensch als Creatur für sich sein will, und darin stellt der Verfasser der Deutschen Theologie sogar den Fall

des Menschen dem des Teufels gleich 6. Die weitere Enumeration md Classification der einzelnen Sünden, ihre Eintheilung in Todmunden und erlässliche u. s. w. gehört mehr in die Geschichte der Moral, als in die Dogmengeschichte 7.

- ¹ Anselm, de peccato orig. c. 9. Obwohl Eva das Gebot zuerst übertrat, o ist doch Adam der eigentliche Stammvater des Menschengeschlechts und smit auch der Sünde. Für und wider findet sich manches bei dem Lombarten (lib. II, dist. 22) und bei Thomas von Aquino (P. II, qu. 163, art. 4). Bossentura (brevil. III, 3 s.) vertheilt die Schuld auf beide, nimmt aber für das Weib doppelte Strafe an. Nach Agrippa von Nettersheim dagegen sündigte idam wissentlich, Eva wurde blos verführt (Opp. T. II, p. 528; bei Meiners lögr. S. 233). Nach Tauler (Pred. I, S. 61) sprechen die Lehrer: Hätte Eva Ilein die Frucht gegessen und Adam nicht, es hätte uns nicht geschadet. Ueber is weitere Frage der Scholastiker, ob, wenn Adam noch vor Erschaffung des Weibes das göttliche Gebot übertreten hätte, die Sünde sich auch der Eva rürde mitgetheilt haben? vgl. Cramer VII, S. 534 ff. Die seltsamen Meinungen Pulleyns ebend. Bd. VI, S. 431 ff.
- 2 Disputatio de orig. pecc. in Opp. T. II, p. 553 ss. (bei Meiners a. a. O. l. 254 Anm. 3) die Schlange ist ihm das membrum serpens, lubricum. Gemen die Ansicht, als ob die Sünde zunächst in der Sinnlichkeit bestehe, erklärt sich dagegen Anselm aufs Bestimmteste, de pecc. or. c. 4: Nec isti appetitus, quos Ap. carnem vocat (Gal. 5) . . . justi vel injusti sunt per se considerandi. Non enim justum faciunt vel injustum sentientem, sed injustum tantum volunate, cam non debet, consentientem. Non eos sentire, sed eis consentire pectum est.
- "Joh. Dam. de fide orth. II, 30 (in calce): "Οθεν καὶ θεότητος ἐλπίδι ὁ κύστης δελεάζει τὸν ἄθλιον, καὶ πρὸς τὸ ἴδιον τῆς ἐπάσσεως ὕψος ἀναγαγών, τρὸς τὸ δμοιον καταφέρει τῆς πτώσεως βάραθρον. Nach Anselm ist jeder ligenwille der Creatur eine Majestiitsverletzung gegen Gott, de fid. Trin. c. (Hasse II, S. 306): Quicunque propria voluntate utitur, ad similitudinem Dei rapinam nititur, et Deum propria dignitate et singulari excellentia privare, prantum in ipso est, convincitur. Petrus Lomb. lib. II, dist. 22. Thom. Aqu. 2. II, qu. 163. Doch wurde auch die Sinnlichkeit (das Gelüsten nach der trucht) als untergeordnetes Moment mit in Anschlag gebracht; s. Taulers Pred. 3. 51. 79. Cramer VII, S. 524.
- 4 Joh. Dam. lib. II, c. 30: H γὰς κακία οὐδὶν ἔτεςόν ἐστιν, εἰ μὴ ἀναχώσεις τοῦ ἀγαθοῦ. Negativ fasst die Sünde Joh. Scot. Erigena, indem er sie lem Aussatze vergleicht, der sich der menschlichen Natur angesetzt hat, der ber durch Gottes Gnade wieder gehoben werden soll (de div. nat. V, 5 p. 30), und dann fortfährt: Magisque dicendum, quod ipsa natura, quae ad imaginem Dei facta est, suae pulcritudinis vigorem integritatemque essentiae nemaquam perdidit, neque perdere potest. Divina siquidem forma semper incommutabilis permanet; capax tamen corruptibilium poena peccati facta est ... quicquid vero naturali corpori ex concretionibus elementorum et animae ex sordibus irrationabilium motuum superadditum est, in fluxu et corruptione temper est. Bei ihm kommt "die Sünde nur als ein verschwindendes, an sich unfgehobenes Moment in Betracht, und hat daher nicht die Bedeutung einer sittlichen That" Baur, Versöhnungsl. S. 135. Vgl. auch dessen Trin. II, S. 305:

"Die Sünde ist ihm nicht etwas zufällig und zeitlich Entstandenes, som der Schöpfung und Natur des Menschen gleich Ursprüngliches." (Zus hang dieser Ansicht mit dem Pantheismus.) — Dagegen hebt Abälara ner Schrift Scito te ipsum) vor allem die That heraus, insofern sie mit ter Einwilligung des Handelnden geschieht, und macht das Sündliche von der Absicht abhängig, in der etwas geschieht; s. die Auszügs Wette, Sittenlehre III, S. 124 ff. — Negativ sind aber auch Anselms Defi der Sünde, cur Deus homo I, 11: Non est itaque aliud peccare, quam I reddere debitum; de conceptu virginali c. 26: Justitiae debitae nuditas; diaboli c. 1 ff. Hasse II, S. 394 ff.

<sup>5</sup> Hugo von St. Victor (P. VI, lib. I, c. 1-22; bei Liebner S. 412: die erste Sünde in einen doppelten Ungehorsam gegen das Gesetz de und gegen das Gesetz der Disciplin. Von da erhebt er sich aber z weitern wissenschaftlichen Raisonnement über das Wesen der Sünde. det sie in einem Zwiespalt des appetitus justi und des appetitus c Beide Triebe sind dem Menschen eingepflanzt. Im Sündenfall verli Mensch das Maass beim Streben nach dem höhern Gut, indem er si sich selbst erhob, in Vermessenheit und Stolz Gott selbst gleich sein, der Zeit besitzen wollte. Dadurch geschah es, dass er auch das Mas Streben nach dem niedern Gute verlor; denn indem sich der Geist, d die Zügel über das Fleisch hatte, in seinem höhern Streben nicht h dem Maasse gleichsam herausfiel, so liess er auch zugleich die Zügel i Fleisch fallen und dieses ohne Maass und Vorsicht ins Weite gehen, we auch alles äussere Elend über den Menschen hereinbrach (transgressio ris et inferioris appetitus). Jenes Verlieren war also culpa, dieses cu poena zugleich: jenes für den Geist, dieses für das Fleisch, indem der den unordentlichen appetitus commodi behielt, ohne doch das commodu zu erlangen. Mit diesem Verlassen des appetitus justi verlor er zug von demselben untrennbare, ja in demselben bestehende justitia, unc blos den unbefriedigten appetitus commodi — schon hier ein Vorschn Hölle, eine necessitas concupiscendi u. s. w. Cap. 11-22. "Aus den folgt zugleich, dass das Böse weder in dem, was begehrt wird (denn den begehrt auch in der concupiscentia immer nur ein Gut), noch in der L des Begehrens, in der Uebung des Vermögens an sich (denn dieses ist schenk Gottes), sondern nur in dem nicht Maasshalten des Bei besteht." Liebner a. a. O. Auch die Frage, wie bei dem anerschaffene die erste Sünde möglich gewesen? sucht sich Hugo von St. Victor z worten. Adam konnte die Sünde weder nolens noch volens beganger Er hatte blos aufgehört, das Gute zu wollen (justum velle desiit), c. 1: die negativen Bestimmungen zusammenpassen c. 16: Et ideo malum 1 cum id, quod esse deberet, non est - und P. V, lib. I, c. 26: Pecca substantia est, nec de substantia, sed privatio boni (bei Liebner S. Ueber Wessels Vorstellungen von der Sünde (Mangel an Liebe) s. Ullman

Obeutsche Theol. Cap. 2: Die Schrift, der Glaube und die Wahrheit die Sünde sei nichts anderes, denn dass sich die Creatur abwendet unwandelbaren Gute zu dem wandelbaren, d. i. dass sie kehret von d kommenen zum Unvollkommenen und Stückwerk, und allermeist zu sic Nun merke: wenn die Natur sich annimmt etwas Gutes, oder sich dass eignet als Wesen (d. i. dass sie meinet, sie habe ihr Wesen von sich sel will Etwas sein, da sie doch Nichts ist), als Leben (d. i. dass sie meinet, von sich selber), als Erkennen (d. i. dass sie meinet, sie wisse und vermö

nd kürzlich alles das, was man Gut nennt, dass sie dasselbe sei oder dasselbe breigen sei, so kehret sie sich ab. Denn was that der Teufel anderes, oder was ur sein Abkehren oder sein Fall anderes, denn dass er sich annahm, er wäre auch was und wollte etwas sein, und etwas wäre sein, und ihm gehörte auch etwas zu. ies Annehmen, dass er etwas sein wollte, sein Ich (d. i. seine eigene Liebe), sein ich (d. i. eigener Wille), sein Mir (d. i. eigene Ehre), sein Mein (d. i. eigen es), das war sein Abkehren und sein Fall: also ist es noch. — Cap. 3: Was Adam anderes, denn eben das Lucifer thut? Man spricht: darum dass den Apfel ass, wäre er gefallen oder verloren. Ich sage: es geschah erch sein Annehmen, Anmaassen oder Zueignen dessen, was Gottes war, nämlich sein Ich (d. i. seine eigne Liebe), durch sein Mich (d. i. seinen eigenen 7Hen), durch sein Mein (d. i. wegen seines eigenen angemaassten Gutes), meh sein Mir (d. i. wegen seiner eigenen Ehre, Weisheit u. dgl.). Hätte er Aepfel gessen, und wäre das Annehmen oder Anmaassen nicht gewesen. : wire nicht gefallen: sobald das Annehmen geschah, geschah auch der Fall, un er gleich nie einen Apfel angebissen hätte.

<sup>7</sup> de Wette, christl. Sittenl. III, S. 147 ff. (nach Thomas Aqu.).

## §. 177.

Folgen der ersten Sünde. Erbsünde. Willensfreiheit.

Je inniger die justitia originalis mit dem ursprünglichen Zutande des Menschen verbunden gedacht wurde, desto grösser war er Fall. In der griechischen Kirche begnügte man sich, an eine chwächung der sittlichen Kraft zu glauben, und behielt die früern Vorstellungen von der Freiheit des Menschen bei 1. Im Abendnde schlossen sich die Scholastiker fast sämmtlich an Augustin 22, obwohl mehrere von ihnen sich (bewusst oder unbewusst) mangache und wesentliche Abweichungen von den augustinischen randideen zu schulden kommen liessen. So bereits Abälard, der Erblichkeit der ersten Sünde nur von der Strafe derselben, icht von der eigentlichen Sünde verstand<sup>3</sup>. Auch unter den spä-En Scholastikern neigten sich mehrere, namentlich Scotus und seine nhänger, zum Semipelagianismus, während die Thomisten strenger a den augustinischen Bestimmungen festhielten 4. Die Mystiker rgossen sich im Allgemeinen über das grundlose Verderben des lten Adam, mit Vermeidung aller spitzfindigen Bestimmungen artiber 5, und jene der Reformation vorangehenden evangelischen heologen, wie Joh. Wessel, sahen gleichfalls in den Nichtwiederebornen Kinder des Zorns, wenn sie gleich zwischen der Zurebenbarkeit der Erbsünde und der wirklichen Sünde einen Unterchied machten 6.

¹ Joh. Dam. de fide orth. II, c. 12, p. 178: Ἐποίησε δὲ αὐτὸν\*) φύσει

<sup>\*)</sup> Die Stelle handelt freilich vom Protoplasten; aber wie der Zusammenhang zeigt, gilt daszelbe noch jetzt auch vom Menschen überhaupt.

άναμάστητον καὶ θελήσει αὐτεξούσιον· άναμάρτητον δε φημι, οὐχ ώς μή επι δεχόμενον άμαρτίαν (μόνον γάρ το θείον άμαρτίας έστιν άνεπίδεκτον), είδ ούν ώς εν τη φύσει το άμαρτάνειν έχοντα, έν τη προαιρέσει δε μαλλον ήτι εξουσίαν έχοντα μένειν και προκόπτειν εν τῷ ἀγαθῷ, τῆ θεία συ**νεργούμενα** χάριτι, ώσαύτως και τρέπεσθαι έκ του καλού και έν το κακο γίνεσθαι, το θεοῦ παραχωροίντος διὰ τὸ αὐτεξούσιον. Οὐκ άρετη γάρ τὸ βία γινόμετα Vgl. c. 22, p. 187 s. c. 24. 27. . . . So c. 27, p. 194 s.: El de rouvo, et drip κης παφυφίσταται τῷ λογικῷ τὸ αὐτεξούσιον ἢ γὰρ οὐκ ἔσται λογικὸν, ἢ 🕨 γικόν δν πύριον έσται πράξιων καλ αὐτεξούσιον. "Οθεν καλ τὰ ἄλογα σὖκ ελοι αὐτεξούσια· ἄγονται γὰο μαλλον ὑπὸ τῆς φύσεως, ἤπερ ἄγουσι· διὸ οὐδὶ ἀνα λέγουσι τη φυσική δρέξει, αλλ' αμα δρεχθώσι τινος, δομώσι πρός την πραξι Ο δε άνθρωπος, λογικός ών, άγει μαλλον την φύσιν ήπερ άγεται εί και δρεγόμενος, εξπερ έθέλοι, έξουσίαν έχει αναχαιτίσαι την δρεξιν, **ή ambo**r δήσαι αὐτή. "Οθεν τὰ μεν ἄλογα οὐδε έπαινείται, οὐδε ψέγεται· ὁ δε ἄνθραπος και έπαινείται και ψέγεται. Cap. 30, p. 198: (Ο θεός) οὐ γάο θω τήν πακίαν γίνεσθαι, οὐδὲ βιάζεται τὴν ἀρετήν. — Man bemerke auch den Sprachgebrauch von παρὰ und κατὰ φύσιν ebend. p. 100, und vergl. ihn mit den augustinischen Sprachgebrauch von natura. — Die Folgen des Sündenfalls bestehen ihm darin, dass der Mensch ist θανάτω ύπεύθυνος καὶ ψθορῷ καὶ πότι παθυποβληθήσεται καὶ ταλαίπωρον έλκων βίον (ebend.). In sittlicher Hinsich ist der Mensch γυμνωθείς της χάριτος και την πρός θεόν παββησίαν απεκθυ σάμετος (lib. III, c. 1). Vgl. IV, 20. — Dem Damascener folgten auch die übrigen griechischen Theologen, Theodorus Studita, Theophylakt, Euthymin Zigabenus, Nicetas Choniates und Nicolaus von Methone. Die Ansiehten de Letztern (nach der refut.) s. bei Ullmann a. a. O. S. 86 ff. Auch er legt and die Wahlfreiheit grossen Werth und statuirt nur eine Verdunklung des gotlichen Ebenbildes durch den Sündenfall.

<sup>2</sup> Sehr streng, mit Ausschluss aller Milderungen, spricht sich für die Ze rechenbarkeit der Erbsünde Anselm aus, de orig. pecc. c. 3: Si vero dicita originale peccatum non esse absolute dicendum peccatum, sed cum additament originale peccatum, sicut pictus homo non vere homo est, sed vere est hom pictus, profecto sequitur: quia infans, qui nullum habet peccatum nisi original mundus est e peccato: nec fuit solus inter homines filius virginis in utere w tris et nascens de matre sine peccato: et aut non damnatur infans, qui morit sine baptismo, nullum habens peccatum praeter originale, aut sine peccas damnatur. Sed nihil horum accipimus. Quare omne peccatum est injustitis et originale peccatum est absolute peccatum, unde sequitur, quod est injustitis Item si Deus non damnat nisi propter injustitiam, damnat autem aliquem prop ter originale peccatum: ergo non est aliud originale peccatum, quam injustitis Quod si ita est, originale peccatum non est aliud quam injustitia, i.e absentia debitae justitiae etc. - Gleichwohl ist es wieder nicht die Sünd Adams als solche, sondern die eigene Sünde, die zugerechnet wird, c. 25: Quapropter cum damnatur infans pro peccato originali, damnatur non pro peccato Adae, sed pro suo; nam si ipse non haberet suum peccatum, non damnaretur. - Gegen materielle Fortpflanzung der Sünde (durch Traduciasis mus) c. 7 (vgl. oben §. 173 Note 4): Sicut in Adam omnes peccavimus, quanto ille peccavit: non quia tunc peccavimus ipsi, qui nondum eramus, sed qui de illo futuri eramus, et tunc facta est illi necessitas, ut cum essemus, peccaremus (Rom. 5). Simili modo de immundo semine "in iniquitatibus et in peccatis concipi" potest homo intelligi, non quod in semine sit immunditis peccati aut peccatum sive inquitas, sed quia ab ipso semine et ipsa conceptione,

z qua incipit homo esse, accipit necessitatem, ut cum habebit animam ratioalem, habeat peccati immunditiam, quae non est aliud quam peccatum et iniuitas. Nam etsi ex vitiosa concupiscentia semine generctur infans, non tamen ragis est in semine culpa, quam est in sputo vel in sanguine, si quis mala vointate exspuit aut de sanguine suo aliquid emittit; non enim sputum aut sanuis, sed mala voluntas arguitur\*). — Wieweit man sagen könne, dass die lenschen in Adam gesündigt? vgl. c. 1 u. 2, u. c. 21 s. - Auch findet eine Vechselwirkung zwischen der natürlichen und der persönlichen Sünde statt, . 26: Sicut persona propter naturam peccatrix nascitur, ita natura propter persoam magis peccatrix redditur. Vgl. Hasse II, S. 443 ff. - Ueber die Art Fortpflansung der Sünde, ob sie sich zunächst der Seele oder dem Körper stthelle? u. s. w. waren bei den Scholastikern verschiedene Meinungen, vgl. Rinscher, v. Cölln S. 132 (besonders die Meinung des Lombarden lib. II. dist. 1). — Dem Augustin und Anselm folgend, lehrten Spätere Aehnliches, z. B. wonarola: Quid autem est peccatum originale, nisi privatio justitiae origina-17 Ideo homo, conceptus et natus in hujusmodi peccato, totus obliquus est, tas curvus. . . . Peccatum itaque originale radix est omnium peccatorum. mes enim omnium iniquitatum (medit. in Psalm. p. 17; bei Meier, Savona-Ja S. 260).

- \* Da Abölard die Sünde in die freie Zustimmung setzte (§. 176 Note 4), konnte er den neugebornen Kindern noch keine eigentliche Sünde zuschreim; doch wollte er auch die Erbsünde nicht leugnen. Er fasst daher das fort "Sünde" in einem doppelten Verstande, das einemal von der Strafe, das aderemal von der Sünde selbst. Nur an der erstern nehmen die Kinder Theil, icht an der letztern. Gleichfalls sieht Abälard nicht ein, wie der Unglaube igen Christum den Kindern, oder denen, welchen Christus nicht ist verküngt worden, als Schuld zugerechnet werden könne, Scito te ips. c. 14 (bei de etts. Sittenl. III, S. 131). Ebenso pries er die Tugenden edler Griechen, benders der Philosophen, und unter diesen vornehmlich der platonischen, isol. christ. II, p. 1211. Vgl. oben §. 158 Note 2. Neander, der heil. Bernard S. 125.
- 4 Diese Verschiedenheit hängt mit der früher berührten zusammen über nursprünglichen Zustand (§. 175). Da nach Duns Scotus die justitia originicht so eng mit dem Wesen des Menschen verbunden war, als nach homas, so war auch der Verlust der dona supernaturalia ein geringerer, und ge ohne den schmerzlichen Riss ab, den nach der streng augustinischen Fasag die Natur erlitt; siehe Sentent. lib. II, dist. 29. Anders dagegen Thomas, man. P. II, 1, qu. 85, art. 3 (bei Münscher, von Cölln S. 134): Per justitiam iginalem perfecte ratio continebat inferiores animae vires, et ipsa ratio periebatur a Deo ei subjecta. Haec autem originalis justitia subtracta est per secatum primi parentis . . . et ideo omnes vires animae remanent quodamodo destitutae proprio ordine, quo naturaliter ordinantur ad virtutem, et ipsa stitutio vulneratio naturae dicitur. Vgl. Bonavent. brevil. III, 6 ss.
- Deutsche Theol. Cap. 14: Wer in seiner Selbstheit und nach dem alten suschen lebet, der heisset und ist Adams Kind; er mag auch so tief und

b) Die öfter zu Gunsten der Erbstinde vorgetragene Ansicht, dass gewisse sittliche Dispositionen als Familienstinden sich wie psychische Krankheitsanlagen fortpfianzen, würde Anselm nicht haben gelten lassen, da er c. 23 (im Zusammenhange mit dem Obigen) lehrt, dass ser die Sünde Adams auf alle Nachkommen, nicht aber eigentlich die der Eitern auf die Kinder sich fortpfianze. Ganz consequent; well sonst der Begriff der Erbstinde viel zu relativ würde! — Ueber das Verhältniss der anselmischen Theorie zur spätern lutherischen (flactjanischen?) siehe Möhler, kl. Schriften 1, S. 167.

wesentlich darin leben, dass er ist des Teufels Kind und Bruder... Alle, die Adam nachfolgen in dem Ungehorsam, die sind todt und werden nimmer lebendig denn in Christo d. i. im Gehorsam. Das geschieht darum, denn all-dieweil und solange der Mensch Adam ist und sein Kind, so ist er sein Selbst ohne Gott... Daraus folgt, dass alle Adamskinder todt sind für Gott... und die Sünde wird nimmer gebüsset noch gebessert, denn mit einem Wiederkehren in den Gehorsam... Der Ungehorsam ist die Sünde selbst u. s. w.

<sup>6</sup> Wessel, de magn. pass. c. 59 u. a. Stellen bei Ullmann S. 244. Aehnlich lehrt Savonarola von den Nachkommen Adams: Rationem culpae non haben, reatu non carent (triumph. cruc. lib. III, c. 9, p. 280 ss.; Meier S. 261).

Neben der Erbsünde blieben indessen die übrigen Folgen des Sündenfalls (Tod und Uebel), de schon die alte Kirche hervorhob, stehen und erhielten durch ihre Verbindung mit der Zarechenbarkeit der Sünde nur eine um so grössere Bedeutung. Der Tod trat zwar ert später ein, aber die Sterblichkeit kam gleich mit der Sünde. Inwiefern Gott Urbeber des Todes? u. a. m. siehe bei Cramer VII, S. 528. Nach Scotus Erigena ist auch die Treunung der Geschlechter eine Folge der Sünde; de div. nat. II, 5 p. 49: Reatn sune prasvurientionis obrutus, naturae sune divisionem in masculum et foeminam est passus et... in pecerinam corruptibliemque ex masculo et foemina numerositatem justo judicio redactas est.

## §. 178.

## Ausnahmen von der Erbsünde. Unbefleckte Empfängniss der Maria.

Laboulaye, die Frage der unbefi. Empfängniss, Berlin 1854. Jul. Nüller in der deutschen Zeitschr. für christi. Wiss. u. christliches Leben VI. 1. [† Passaglis, de immaculato Deiperse semper virginis conceptu, Rom. 1854.] Preuss, die römische Lehre von der unbefieckten Empfängniss, Berlin 1865.

Die frühere Ansicht, welche wir nicht nur vom ketzerischen Pelagius, sondern sogar vom orthodoxen Athanasius ausgesproche finden, dass einzelne Menschen frei geblieben seien von der Ansteckung, durste jetzt nicht mehr auf Beifall hoffen 1. Nur die eine schon längst durch Hyperdulie über die Linie des Menschlichen hinausgehobene Persönlichkeit der Gottesmutter sollte mit ihren Sohne Jesus das Vorrecht theilen, sündlos dazustehen in der Geschichte; obwohl gewichtige Stimmen sich gegen diese Annahme erklärten 2. Im 12. Jahrhundert kam die Meinung von einer unbefleckten Empfängniss der Maria (conceptio immaculata) zunächt in Frankreich zu hohem Ansehen. Als jedoch die Canonici su Lyon 1140 ein eigenes Fest zur Verherrlichung dieses Dogma's anordneten, wodurch die Zahl der Marienfeste wieder um eins vermehrt wurde, widersetzte sich der neuen Lehre, wie dem Feste der Maria, streng der heil. Bernhard von Clairvaux, der wohl fühlte, dass dadurch die specifische Verschiedenheit des Erlösers von den übrigen Menschen gefährdet werde 3. Auch Albert d. Gr., Bonavertura, Thomas von Aquino, und mit ihm der Dominicanerorden, eiferten dagegen 4. Aber die von ihnen vorgebrachten Einwendungen suchte der Franciscaner Duns Scotus zu widerlegen und, spitzfindig genug, zu zeigen, wie die Macht des Erlösers durch die Annahme einer von ihm selbst bewirkten Sündlosigkeit im Wesen der Maris, weit entfernt geschmälert zu werden, nur noch mehr erhöht werde;

doch blieb sogar ihm die unbefleckte Empfängniss nur unter den verschiedenen Möglichkeiten die annehmbarste 5. Die Kirche zögerte lange, den Ausschlag zu geben 6, und Sixtus IV. zog sich dadurch aus der Sache, dass er zwar das Fest der unbefleckten Empfängniss bestätigte, auch verbot, das Dogma eine Ketzerei zu nennen, dabei aber doch den Andersdenkenden gestattete, darüber ihre freie Meinung zu haben 7; was natürlich dem Streite kein Ende machte, zumal da die Richtung der Zeit im Ganzen dem Dogma günstig war 8.

¹ So macht Anselm de pecc. orig. c. 16 einen bestimmten Unterschied zwischen der (relativ auch wunderbaren) Geburt Johannis des Täufers (die deshalb noch keine Unsündlichkeit begründete) und zwischen der (die Erbsünde smeschliessenden) Menschwerdung des Erlösers. Das Geheiligtwerden im Mutterielbe schloss noch keineswegs die Erbsünde aus, worauf wohl zu achten ist, wenn nicht Verwirrung in die Sache kommen soll. Ebenso konnte auch angenommen werden (und wurde angenommen), dass Maria von wirklicher Sünde frei geblieben, ohne darum sie von der Erbsünde freizusprechen. Vgl. Gieseler, DG. S. 558 f. Müller a. a. O. S. 6.

<sup>2</sup> Ueber die Verehrung der Maria überhaupt s. §. 188 von der Heiligenverehrung. — Ein Vorspiel zu dem Streit über die unbefleckte Empfängniss war der zwischen Paschasius Radbertus und Ratramnus über die Jungfrauschaft der Maria; vgl. §. 179 am Ende (Christologie). Schon Radbert erklärte die Maria für sanctificata in utero matris (in d'Achery spic. T. I, p. 46), woraus sich indessen nichts Bestimmtes abnehmen lässt (vgl. die folgende Note). Indessen war es nicht nur die Verehrung der Maria an und für sich, welche zu der Annahme von der unbefleckten Empfängniss hinführte, sondern die dogmatische Consequenz schien dieselbe zu fordern. Es konnte dem Scharfsinne der Scholastiker nicht entgehen, dass das Ausschliessen des männlichen Antheils bei der Zeugung Jesu nicht hinreiche, um das Wunder seiner Sündlosigkeit auf physikalischem Wege zu erklären: denn so lange noch die Mutter mit der Erbünde behaftet gedacht wurde, blieb ja immer noch der mütterliche Antheil, venn man nicht doketisch (valentinianisch) eine blosse Geburt διά σωληνος statuiren wollte (vgl. oben §. 65 a. E.). Diese Schwierigkeit suchte schon Anselm wegzuräumen, indem er die physikalische Seite der Erbsünde überhaupt wrücktreten liess (s. den vor. §.), de pecc. orig. c. 8 u. 11. Er giebt auch unbedenklich zu, dass eine sündige Mutter den Erlöser gleichwohl habe rein empfangen können. Demohngeachtet hält er es für anständiger (decens erat), dass Maria, ehe sie den Heiland der Welt empfing, von der Sünde gereinigt warde, de conc. virg. c. 18. u. cur Deus homo II, 16 s. Entschieden gegen die unbefleckte Empfängniss erklärt sich Boso: . . . Virgo tamen ipsa, unde ssumtus est, est in iniquitatibus concepta et in peccatis concepit eam mater tjus, et cum originali peccato nata est, quoniam et ipsa in Adam peccavit, in quo omnes peccaverunt. Darauf antwortet Anselm: Virgo autem illa, de qua le homo (Christus) assumtus est, fuit de illis, qui ante nativitatem ejus per cam mundati sunt a peccatis, et in ejus ipsa munditia de illa assumtus est. Vgl. den Schluss von c. 16: Quoniam matris munditia, per quam mundus est, son fuit nisi ab illo, ipse quoque per se ipsum et a se mundus fuit. Und c. 17: . . . per quam (scil. mortem Jesu Christi) et illa virgo, de qua natus est,

- et alii multi mundati sunt a peccato, vgl. Hasse II, S. 461 u. 556. Multer a. a. O. S. 12 (mit Beziehung auf die Erklärung der Stelle durch Gabr. Biel, Sent. lib. III, dist. 3, qu. 1).
- <sup>3</sup> Bernardi ep. 174 ad Canonicos Lugdunenses (bei Gieseler II, 2 S. 429. Münscher, v. Cölln S. 136. Laboulaye a. a. O. S. 16 ff.). Auch er giebt z, dass Maria im Mutterleibe geheiligt sei (wie Paschasius lehrte); aber daras folge noch nicht die Freiheit von der Erbsünde: Quatenus adversus originals peccatum haec ipsa sanctificatio valuerit, non temere dixerim und dam weiter: Etsi quibus vel paucis filiorum hominum datum est cum sanctitate sassi, non tamen et concipi, ut uni sane servaretur sancti praerogativa conceptus, qui omnes sanctificaret, solusque absque peccato veniens purgationem faceret peccatorum etc.
- Albert. M. Sent. lib. III, dist. 3. Thomas Aqu. (Summ. III, qu. 27, art. 2) nimmt zwar eine Heiligung im Mutterleibe an, aber erst nach Beseelung des Embryo. Dadurch ist der Zunder der Sünde nicht gänzlich vernichtet werden seeundum essentiam, was blos bei der Empfängniss Christi geschehen, sondem die concupiscentia ist gebunden quoad exercitium et operationem. Erst später bei der Epfängniss Christi hat die Heiligkeit der Frucht auch auf die Mutter gewirkt und den Zunder in derselben ganz aufgehoben. Vgl. Gieseler, DG. S. 560. Müller a. a. O. Auch Bonaventura nahm bei aller schwärmerischen Verehrung der Maria dieselbe nicht von der Erbsünde aus, Sent. lib. III, dist. 3, art. 1, qu. 2: Teneamus secundum quod communis opinio tenet, Virginis sanctificationem fuisse post originalis peccati contractionem (Münscher, v. Oblin S. 136 f.).
- 5 Sentent. lib. III, dist. 3, qu. 1. u. dist. 18, qu. 1. Scotus geht von reschiedenen Möglichkeiten aus: Deus potuit facere quod ipsa nunquam fuisset in peccato originali; potuit etiam fecisse, ut tantum in uno instanti esset in peccato; potuit etiam facere ut per tempus aliquod esset in peccato et in ultimo illius temporis purgaretur. Er findet es nun aber probabile, ihr das Vorziglichste von allem beizulegen. Er folgt dem argumentum congruentiae seu decentiae, s. Laboulaye a. a. O. S. 22. u. vgl. Schröckh, KG. XXXIII, S. 362 fl. Cramer VII, S. 567 ff. Immerhin sprach sich Scotus sehr schüchtern aus, und auch die Franciscaner nahmen erst die Lehre nicht unbedingt an. Alvaru Pelagius (um 1330) nennt sie noch nova et phantastica. Aber bald mischte sich die Ordenseifersucht mit in den Streit, und selbst Visionen mussten von beiden Seiten dazu helfen, das Dogma zu stützen und zu bekämpfen. So zeugte die heil. Brigitta (um 1370) für, die heil. Katharina von Siena, als zur Genossenschaft des heil. Dominicus gehörend, gegen das Dogma.
- <sup>6</sup> Das Fest verbreitete sich zwar, obgleich das Conc. Oxoniense (1222) sich gegen dessen Nothwendigkeit erklärt hatte, im 13. Jahrhundert immer weiter, aber nur als festum conceptionis überhaupt, nicht als festum conceptionis ismaculatae, vgl. die Erklärung in Durantis Rationale divin. offic. libr. VII, c. <sup>7</sup> (bei Gieseler, DG. S. 559). Auf der Pariser Synode (1387) behauptete der spanische Dominicaner Johann von Montesono, es sei durchaus gegen den Glaubes, anzunehmen, dass die Erbsünde sich nicht auf alle Menschen, mithin sich nicht auch auf Maria erstreckt habe. Allein die Universität verdammte diese Behauptung nebst noch andern Sätzen dieses Lehrers. Noch bestimmter als die Pariser sprach sich die Basler Synode zu Gunsten des Dogma's aus, Sess-XXXVI (17. Sept. 1439) in Harduini Conce. T. VIII, col. 1266: Nos...doctrinam illam disserentem gloriosam virginem Dei genitricem Mariam, prae-

veniente et operante divini numinis gratia singulari, nunquam actualiter subjectisse originali peccato, sed immunem semper fuisse ab omni originali et actuali culpa, sanctamque et immaculatam, tamquam piam et consonam cultui seclesiastico, fidei catholicae, rectae rationi et sacrae scripturae, ab omnibus catholicis approbandam fore, tenendam et amplectendam diffinimus et declarama, nullique de caetero licitum esse in contrarium praedicare seu docere (das Fest ward auf den 8. Dec. fixirt). Nichtsdestoweniger beharrten die Dominicaner bai ihrem Widerspruche: so namentlich der Dominicaner Torquemada (Turrecressa). Die Beschlüsse des Basler Concils konnten schon darum nicht bindend sin, weil es für schismatisch galt. Waren es doch aber die Concilsmänner, wie stätly und Gerson, die des neuen Dogma's sich annahmen. Schon auf dem Costituer Concil hatte Gerson sogar den Antrag gestellt, auch einmal ein Fest der mbefleckten Empfängniss des h. Joseph einzuführen! (Müller a. a. O. S. 8.)

7 S. die Bullen von Sixtus IV. vom 27. Febr. 1477 und 4. Sept. 1483 (Grave sinus) in Extravagant. commun. lib. III, tit. 12, c. 1 u. 2 (bei Münscher, v. Mile S. 138 f.). Vgl. Gieseler II, 4 S. 338 f.

• Selbst solche Männer, die nachher die Partei der Reformation ergriffen, isten für das Dogma, wie der Dichter Manuel in Bern aus Anlass des ärziichen Jetzerischen Handels, vgl. dessen Lied von der reinen unbefleckten innfüngniss bei Grüneisen, Nic. Manuel S. 297 ff., wo er zugleich die Autoität der Väter, sogar die des Auselm und Thomas, für die unbefleckte Emdingniss anführt\*) und dann fortfährt:

"Auch miltigklich und sicherlich der christenmensch daz glaubet, daz gott läher, en widersperr, seyn muter hat bedawet\*\*) mit heiligkeit, gnadrich erreif, sanst wer sye vndg'legen sein zorn ins teufels pflegen, daz nit mocht syn, d'lilien reyn, vor dorn behut, hellischer flut. In ewigkeit bestandtlich istu allein, christliche ein, behalten hast gar trewlich."

"Die sunn ihr schein offt leytet eyn in unflätiges kote, belibt doch keck a mass und fleck, in irer schön on note. Auch gold on luft, in erdes cluft, echst unverseret glantze. Also beleib auch gantze Maria hoch, on erbsünd sch\*\*\*), an sel und leib, vors teufels streyt und gottes zorn gefreyet. Thicker gwalt in ir heym stalt, und sye vor unfal weyhet" u. s. f.

e) "Anselmus mer, in seyner leer, von dir hat schön betrachtet. Er haltet nit liebhabers stat, der deyn hoch fest verachtet, das dich gantz eler eert preisst fürwer, entpfangen on all stinde" u. s. w.

<sup>&</sup>quot;Thomas Aquin halt von dir fin, du seyst die reinst uff erden, on schuld und sünd, für Adams kind, gefreyet billich werden, in der täglich, auch nicht tödtlich, keyn erbsünd moeht beitben. Desgleichen thund auch seriben Scotus subtil, d'lerer vil, die schul Paris, mis grossem fliss, su Basel ists beschlossen. Die kristlich kitch, mit bistumb glich, halt das gantz unverdrossen."

en) a. L. begabet.

#### VIERTER ABSCHNITT.

# Christologie und Soteriologie.

## §. 179.

Die Christologie in der griechischen Kirche. Der adoptianische Streit im Abendlande, und der Nihilianismus.

Dorner, Entwicklungsgesch. u. s. w. S. 106 ff. Ch. G. F. Walch, historia Adoptianorum, Gott. 1755. S. Frobesii dissert. histor. de haeresi Elipandi et Felicis (in dessen Ausg. der Opp. Alcuini, T. I. p. 923 ss.).

Nachdem die monotheletische Streitigkeit im Morgenlande beseitigt war, erhoben sich von dort aus keine neuen Zweifel gegen die einmal fixirte Kirchenlehre von zwei Naturen und zwei Willen in Einer Person. Nur in der Bilderstreitigkeit führte die Frage, ob man Christum abbilden dürfe, auf die alte Frage vom Verhältniss der menschlichen Natur zur göttlichen zurück, und da war es besonders Johannes Damascenus, der die Zweiheit der Naturen und der Willen dadurch zur Einheit der Personen zu bringen suchte, dass er die göttliche Natur als das Personbildende fasste, und durch Aufstellung des τρόπος ἀντιδόσεως und der περιχώρησις die Wechselbeziehung der beiden Naturen ins Licht stellte 1. Ihm folgten im Ganzen die griechischen Dogmatiker überhaupt 2. Durch die von den spanischen Bischöfen, namentlich Elipandus von Toledo und Feliz von Urgella, versuchte, von Alcuin u. a. aber mit Erfolg bekämpfte adoptianische Auffassung der Sohnschaft Christi schien die orthodoxe Lehre aufs neue gefährdet, indem die Unterscheidung eines angenommenen und eines natürlichen Sohnes an den Nestorianismus erinnerte, obgleich sie bei ihrer eigenthümlichen Modification auch eine mildere Deutung zuliess 3. Auch die ohne Arg hingeworfene Meinung des Lombarden, dass der Sohn Gottes, indem er Mensch geworden, nichts geworden sei (weil in Gott keine Veränderung stattfindet), wurde zur Ketzerei des Nihilianismus gestempelt und dahin umgedeutet, als ob Christus nichts geworden sei 4. Albert d. Gr. und Thomas von Aquino suchten die kirchliche Christologie noch weiter dialektisch zu begründen 5. Fortwährend ging aber neben dieser dialektisch-scholastischen Betrachtung die mystische und praktisch-sittliche als ihre Ergänzung einher, welche bald mit Verschmähung aller schulgerechten Subtilitäten, bald aber auch wieder im theilweisen Anschluss an dieselben in Christo gleichsam den göttlichen Repräsentanten, das wiederhergestellte Urbild der Menschheit schaute 6, während die falsche Mystik den historischen Christus in ein blosses Ideal verwandelte 7.

1 Joh. Dam. de fide orth. III, c. 2 s. p. 205: Οὐ γὰρ προϋποστάση καθ' ἐαυτὴν εκκιὶ ἡνώθη ὁ θεῖος λόγος, ἀλλ' . . . αὐτὸς ὁ λόγος γενόμενος τῆ σαρκὶ ὑπόστασις, ὑστε ἄμα σὰρξ, ἄμα θεοῦ λόγου σὰρξ, ἄμα σὰρξ ἔμιψυχος, λογική τε καὶ νοερά' ἱιὸ οὐκ ἄνθρωπον ἀποθεωθέντα λέγομεν, ἀλλὰ θεὸν ἐνανθρωπήσαντα. "Ων γὰρ φύσει τέλειος θεὸς, γέγονε φύσει τέλειος ἄνθρωπος ὁ αὐτὸς κτλ. Ueber ἐκα τρόπος ἀντιδόσεως (communicatio idiomatum) und die περιχώρησις (immentio) s. c. 3 u. 4 p. 210: Καὶ οὖτός ἐστιν ὁ τρόπος τῆς ἀντιδόσεως, ἐκατέμες φύσεως ἀντιδιδούσης τῆ ἔτέρα τὰ ἴδια διὰ τὴν τῆς ὑποστάσεως ταυτότητα, κὶ τὴν εἰς ἄλληλα αὐτῶν περιχώρησιν. Κατὰ τοῦτο δυνάμεθα εἰπεῖν περί Κριστοῦ· Οὖτος ὁ θεὸς ἡμῶν ἐπὶ τῆς γῆς ὥςθη καὶ τοῖς ἀνθρώποις συνανετικώρη καὶ ὁ ἄνθρωπος οὖτος ἄκτιστός ἐστι καὶ ἀπαθὴς καὶ ἀπερίγραπτος. Τχὶ die weitern Capp. und Dorner S. 106 ff.

<sup>2</sup> Nicetas Choniates, thesaur. c. 16 (bei Ullmann S. 46); Nicolaus von Melone, refut. p. 155, der in Gemässheit der communicatio auch den Leib Christi in Seior nennt, weil derselbe vermittelst der vernünftigen oder geistigen eele zu einer Person mit dem Gott Logos vereinigt und dadurch vergöttlicht beorgyyser) sei (Ullmann S. 84), vgl. refut. p. 166 (ebend.). — Von den abendindischen Theologen schloss sich Anselm an diese Bestimmungen an, cur Deus omo II, c. 7.

<sup>3</sup> Ueber die Geschichte des Streites s. Walch a. a. O. Ketzerhist. Bd. IX, . 667 ff. Gieseler II, 1 S. 83 ff. Neander III, S. 315 ff. Hundeshagen, in lerzogs Realencykl. I, S. 130. — Ob schon frühere Lehrer den Adoptianismus elchrt? ob bei Hilarius de trin. II, 29 adoptatur oder adoratur zu lesen ist? owie Wher die Liturgia Mozarabica: s. Gieseler; und über den frühern Streit 🗠 Elipandus mit dem sabellianisch gesinnten spanischen Bischof Megetius: kaser, Trin. II, S. 131. Die Ansicht selbst am deutlichsten: ep. episc. Hisp. 1 episc. Galliae (in Alc. Opp. T. II, p. 568; bei Münscher, v. Cölln S. 81, und ti Gieseler): Nos . . . confitemur et credimus, Deum Dei filium ante omnia mpora sine initio ex Patre genitum — non adoptione sed genere, neque graa sed natura —, pro salute vero humani generis in fine temporis ex illa intima t ineffabili Patris substantia egrediens, et a Patre non recedens, hujus mundi sima petens, ad publicum humani generis apparens, invisibilis visibile corpus thamens de virgine, ineffabiliter per integra virginalia matris enixus: secuntraditionem patrum confitemur et credimus eum factum ex muliere, factum b lege, non genere esse filium Dei\*), sed adoptione, neque natura sed gratia, d ipsum eodem Domino attestante, qui ait: "Pater major me est" etc. — Fe-(apud Alcuin. contra Felic. lib. IV, c. 2): Secundo autem modo nuncupative Deus dicitur etc. "Wir können diese Einigung der an sich niedrigen menschichen und der göttlichen Natur durch Erhöhung jener mittelst göttlichen Urtheils se unio forensis oder die juristische nennen" Dorner S. 112. Ueber die Verpeichung dieser Erhöhung mit der υίοθεσία der Erlösten s. Baumg.-Crus. S. 181. Schon in Spanien widersetzten sich der adoptianischen Lehre der Priester Beatus in der Provinz Libana und der Bischof Etherius von Othma. Felix

<sup>\*)</sup> Kein Sohn kann, sagt Felix a. a. O., zwei natürliche Väter haben. Nun ist Christus seiner Menschheit nach sowohl Sohn Davids, als Sohn Gottes. Letzteres kann er aber eben darum nur durch Adoption sein, weil er ersteres schon durch die Natur ist. — Eine untergeordnete Frage ist die, wann die Adoption eingetreten, ob schon bei der Geburt oder erst bei der Taufe? Nach Walck (Hist. der Ketz. IX, S. 574) hätte Felix das Letztere behaupts, s. dagegen Neander III, S. 327, und vgl. Baur, Trin. II, S. 139. Nach des Letztern Darstellung würde erst durch die Auferstehung das Adoptionsverhältniss seine völlige Verwirklichung erlangt haben.

musste in Regensburg (792) und dann in Rom widerrufen, und auch die Synode von Frankfurt (794) entschied gegen die Adoptianer. — Ueber Alcuini libellus adv. haeresin Felicis ad Abbates et Monachos Gothiae missus (T. I. p. 759 m.) und dessen epistola ad Felicem vgl. Gieseler S 87. — Alcuin macht besonden geltend, dass dadurch die Einheit des Sohnes Gottes gestört werde, p. 763: Si igitur Dominus Christus secundum carnem, sicut quidam improba fide garriunt, adoptivus est filius, nequaquam unus est filius, quia nullatenus proprius filis et adoptivus filius unus esse potest filius, quia unus verus et alter non verus esse dignoscitur. Quid Dei omnipotentiam sub nostram necessitatem prava temeritate constringere nitimur? Non est nostrae mortalitatis lege ligatus; omnis enim quaecunque vult, Dominus facit in coelo et in terra. Si autem voluit ex virginali utero proprium sibi creare filium, quis ausus est dicere, eum non posse? etc. Vgl. p. 513. — Felix wurde durch Alcuin auf der Synode zu Aschen (799) zum Nachgeben bewogen, während Elipandus auf seinem Sinne blieb. Felix + 818. Auch er scheint vor seinem Tode die alten Meinungen wieder aufgewärmt zu haben; s. Agobardi liber adv. dogma Felicis episc. Urgellensis ad Ludov. Pium Imp. u. vgl. Baur, Trin. 11, S. 133 ff. - Im 12 Jahrhundert (1160) wurden dem Folmar, Canonicus zu Traufenstein, ähnlicht adoptianische (nestorianische?) Irrthümer vorgeworfen; s. Cramer VII, S. 43. Auch Duns Scotus und Durandus a St. Porciano liessen den Ausdruck film adoptivus unter gewissen Bedingungen zu, während Thomas von Aquino im abweist. Walch l. c. p. 253. Gieseler S. 89. Baur, Trin. II, S. 838.

- <sup>4</sup> Ueber die Ketzerei des Nihilianismus (Lomb. Sent. lib. III, dist. 5-7 noch unbestimmt) s. Cramer Bd. VII v. Anf. Dorner S. 121 ff. Münscher, v. Cölln S. 86 f. Gicseler, DG. S. 506 ff. Der Satz: "Deus non factus est alquid" wurde auf Alexanders III. Befehl auf der Synode zu Tours 1163 geprüft und verworfen (Mansi T. XXII, p. 239). Gegen denselben schrieb auch Joh. Cornubiensis um 1175 (Martène thes. T. V, p. 1658 ss.) \*). Walter von St. Victor brachte dann vollends aus des Lombarden Satze die Ketzerei heraus: Dem est nihil secundum quod homo. "Der Vorwurf des Nihilianismus enthält jedenfalls das Ungerechte, dass er die Leugnung der Existenz in Form einer be stimmten Einzelheit zu einer Leugnung schlechthin macht. Jedenfalls durften aber die Angriffe, die auf den Lombarden geschahen, Mitursache gewesen sein, warum man fortan um so mehr sich davon entfernte, der Menschheit Christi die Singularität der Existenz abzusprechen. Wenigstens findet sich bei den folgeden Scholastikern fast regelmässig eine Stelle, worin sie gegen das non aliquid des Lombarden hervorheben, dass Christi Menschheit etwas Bestimmtes, von den andern Unterschiedenes, jedoch blos in der göttlichen Person Subsistirendes 🕬 wesen sei, was sie daher auch weder Individuum noch Person nennen wollen" Dorner S. 122 f. Vgl. Baur, Trin. II, S. 563 ff. Landerer, bei Herzog VIII. S. 474.
- <sup>5</sup> Albert M. comp. theol. lib. IV, de incarn. Christi c. 14, u. lib. III über die Sentenzen dist. 13 (bei Dorner S. 124 f.). Thomas Aqu. P. III, qu. 8, 1 weiterhin (bei Dorner S. 126 ff.). Vgl. Cramer VII, S. 571 ff. Baur, Trin. II, S. 787 ff.

<sup>\*)</sup> Johannes von Cornwall beruft sich unter anderm auf den Sprachgebrauch. Wenn mas sagt: Alle Menschen haben gestindigt; so wird dabei Christus ausdrücklich ausgenommen. Oder man sagt: Christus war der heiligsto der seligste Mensch; oder man zählt die 12 Apostel mit ihrem Meister zusammen als 13 Personen. Dies alles könnte nicht geschebes, wenn nicht Christus aliquis homo gewesen wäre. Das Wejtere bei Beur a. a. O.

<sup>6</sup> Ueber die mystische Auffassung bei Joh. Damasc. u. a., namentlich bei essen präsumtivem Schüler Theodorus Abukara, vgl. Dorner S. 115 ff. Ueber m Zusammenhang der scholastischen Bestimmungen mit den mystischen ebend. chon Johann Scotus Erigena betrachtet den historischen Christus zugleich als m, in welchem die menschliche Gattung ideal repräsentirt ist, wobei er aber ine specifische Dignität durchaus zu bewahren sucht. De div. nat. Il, 13: imano intellectui, quem Christus assumsit, omnes intellectuales essentiae inserabiliter adhaerent. Nonne plane vides, omnem creaturam, intelligibiles dico msibilesque mediasque naturas, in Christo adunatam? Vgl. V, 25 p. 252: bunquam enim totam humanam naturam, quam totam accepit, totam in se se et in toto humano genere totam salvavit, quosdam quidem in pristinum statum restituens, quosdam vero per excellentiam ultra naturam deifius: in nullo tamen nisi in ipso solo humanitas deitati in unitatem substanse adunata est, et in ipsam deitatem mutata omnia transcendit. Hoc enim oprium caput Ecclesiae sibi ipsi reservavit, ut non solum ejus humanitas rticeps deitatis, verum etiam ipsa deitas, postquam ascendit ad Patrem, fieret: quam altitudinem nullus praeter ipsum ascendit nec ascensurus est. — Auch 1 Scholastiker konnten nicht umhin, in Christo etwas Urbildliches, Univerles zu finden, ohne ihm dadurch die geschichtliche Individualität abzustreiten, Dorner S. 141. - Noch viel mehr war dies bei den Mystikern der Fall. Wenn von der Propst Geroch von Reichersberg gegen die immer feiner sich spaltenn christologischen Bestimmungen der Scholastiker (namentlich gegen Folmar) h erklärt hatte (s. Cramer a. a. O. S. 43-78), so zeigten auch die Victoriner th wenigstens gleichgültig gegen die Ausspinnung des Dogma's (Dorner S. 2 Ann.). Darauf aber drangen die Mystiker sämmtlich, dass Christus in uns vendig werde. "Christus hatte" sagt Ruysbroek "seine Gottheit und Menscht von Natur; wir aber haben sie in Liebe mit ihm vereinigt aus Gnaden." L. Engelhardts Monogr. S. 179 und den ganzen Abschnitt S. 177-179. Tau-, Pred. Bd. I, S. 55 (auf 1. Adventssonnt.): "Hievon erhalten wir, dass wir · Seligkeit empfänglich sind in derselben Weise, in der er selig ist, und dass : auch hier empfangen einen Vorschmack desselben, dessen wir ewig selig len sein. Weil auch alle die niedersten Kräfte und leiblichen Sinne unseres zen Jesu Christi also geeinigt worden mit der Gottheit, dass man sprechen ig: Gott sah, Gott hörte, Gott litt, davon haben wir den Nutzen, dass von iner Einigung alle unsere Werke göttlich mögen werden; ferner, weil menschhe Natur vereinigt ist mit der göttlichen Person und mit den Engeln, daher ben alle Menschen Gemeinschaft mit ihm, mehr denn einige Creatur, da sie ine Mitglieder sind und einen Einfluss haben von ihm, als von ihrem Haupt s. w. . . Nicht viele Söhne! du magst wohl und sollst unterschieden sein ich der leiblichen Geburt, aber in der ewigen Geburt muss nicht mehr denn \* Sohn sein, da in Gott nichts denn ein natürlicher Ursprung ist, woher auch chts als ein natürlicher Aussluss des Sohnes, nicht zwei. Darum sollst du in Sohn sein mit Christo, so musst du ein ewiges Ausstiessen sein mit dem rigen Wort. So war als Gott Mensch worden ist, so wahr ist der Mensch ott worden von Gnaden, und also ist die menschliche Natur überbildet in em, das sie geworden ist, in das göttliche Bild, das daher ist ein Bild des aters" u. s. w. Vgl. auch die Weihnachtspred. Bd. I, S. 59 u. a. Stellen 1ehr. - Deutsche Theol. Cap. 22: "Da wo Gott und Mensch vereinigt sind, lso dass man in der Wahrheit spricht, und die Wahrheit daselbst bekennt, ass Eines ist wahrer vollkommener Gott und wahrer vollkommener Mensch, und doch der Mensch Gott so gar ergeben, dass Gott allda selbst ist der Mensch, und Gott ist auch daselbst, thut und lässet ohne alles Ich, Mir und Mein (d. i. ohne allen eigenen Willen, Liebe und Eigenthum): siehe, da ist wahrhaftig Christus und sonst nirgends." Vgl. Cap. 24, und Cap. 43: "Wo Christi Leben ist, da ist Christus; und da sein Leben nicht ist, da ist auch Christus nicht" u. s. w.\*). — Einfach und würdig Wessel, de causa incarn. e. 7, p. 427 (bei Ullmann S. 257): "Jede edle Seele hat etwas Göttliches in sich, so dass sie sich gern mittheilt. Und je edler sie ist, desto mehr ahmt sie is sich die Gottheit nach; daher hat jene heilige und gottgeliebte Seele, weil is mehr als jede andere Creatur Gott ähnlich war, sich ganz ihren Brüdern hingegeben, wie sie auch sah, dass Gott sich ihr hingab." Vgl. c. 16, p. 450, und de magnitud. passionis c. 52, p. 627: Qui non ab hoc exemplari trahitur, non est. Ueber die menschliche Entwicklung des Erlösers ibid. c. 17, p. 486 (bii Ullmann S. 259).

<sup>7</sup> So die Begharden: Dicunt, se credere, quod quilibet homo perfectus sit Christus per naturam (*Mosh.* p. 256 — nach dem Briefe des Bischos von Strassburg). Nach *Baurs* Auffassung würde auch dem Joh. Scotus Erigena die kirchliche Lehre von der Menschwerdung Gottes in Christo nichts anders gewesen sein, als die Immanenz Gottes in der Welt, die im Menschen sur coscreten Wirklichkeit des Selbstbewusstseins geworden ist. S. dessen Gesch. der Trin. II, S. 310 f. Vgl. indessen Anm. 6.

Ein Gegenstand, womit sich der scholastische Scharfsinn viel zu schaffen machte, war der patus virgineus. Darauf bezog sich der Streit zwischen Paschasius Rabbertus und Rabramas um 850, darüber, ob Maria Christum utero clauso geboren habe, was der Erstere (mit Hieronymus) bejahte, der Letztere (mit Helvidius) verneinte. Das Weitere darüber bed Misscher, s. Cölis S. 85 f., u. bei Ch. G. F. Walch, hist, controversiae sneeuli IX de parta B. Virg. Gott. 1758. 4. Auf eine seltsam scharfsinnige Weise sucht Anseim eur Duns hous II, c. 8 die Geburt aus der Jungfrau überhaupt als eine im Kroislauf der göttlichen Miglichkeiten nothwendig gewordene zu begreifen: Quatuor modis potest Deus facere heninem: videlicet aut de viro et de femina, sieut assiduus usus monstrat; aut nec de virs nec de femina, sieut creavit Adam; aut de viro sine femina, sieut fecit Evam; aut de femina sine viro, quod nondum fecit. Ut igitur hunc quoque modum probet suae subjacere potestati et ad hoc ipsum opus dilatum esse, nibil convenientius, quam ut de femina sine viro assumat illum hominem, quem quaerimus. Utrum autem de virgine aut de non virgine dignius hoc fiat, non est opus disputare, sed sine omni dubitatione asserendum est, qua de virgine hominem nasci oportet. — Fürwitzige Fragen über den Zeitpunkt, in weichen, und über die Art und Weise, wie die Vereinigung der göttlichen Natur des Sohnes mit der von ihm in dem Leibe der Maria angenommenen menschlichen Natur vor sich gegangs sei? finden wir bei Robert Pulleyn (Cramer VI, S. 484 ff.).

Auch darauf verfiel die Fragesucht, zu untersuchen, ob nach dem Tode Jesu (der Treenung von Leib und Seele) dennoch die Vereinigung der Gottlichen und Menschheit forge-

Auch darauf verfiel die Fragesucht, zu untersuchen, ob nach dem Tode Jesu (der Trasnung von Leib und Seele) dennoch die Vereinigung der Gottheit und Menschheit fortgedauert habe? Dies bejaht Pulleys. Er nimmt sn, nicht der ganze Mensch Christus, swedern blos sein Leib sei gestorben, s. Cramer VI, S. 487 f. Ebenso erhob sich ein Strekt zwischen den Franciscanern und Dominicanern, ob das bei der Kreuzigung vergossene Bist auch zugleich von der Gottheit getrennt gewesen? Um Weihnachten 1462 fand darüber stebeftige Disputation in Rom statt. Die Dominicaner behaupteten die Affirmative, die Fraciscaner die Negative. Pius II. verbot endlich den Streit durch eine Bulle im Jahre 1464, S. Gobbelin, comment. Pii II. (Rom. 1584) p. 511. Fleury, hist, eecles. XXIII, p. 167 ss.

<sup>\*)</sup> Gegen eine Umdeutung dieser Stelle in einen blossen idealen Christus s. c. 52: "Alles des bisher geschrieben ist, das hat Christus gelehrt mit langem Leben, nämlich vierthalb und dreissig Jahr lang" u. s. w.

## §. 180.

## Erlösung und Versöhnung.

Basr, Gesch. der Versöhnungslehre, S. 118 ff. Seisen, Nicolaus Methonensis, Anselmus Canmariensia, Hugo Grotius, quoad satisfactionis doctrinam a singulis excogitatam inter se comparati, Heidelb. 1838. 4.

Die in der vorigen Periode ausgebildete mythische Vorstellung von dem Rechsthandel mit dem Teufel und einer Ueberlistung desselben von Seiten Gottes und Christi fand auch noch in dieser Periode Anklang, so bei Johannes Damascenus 1, musste jedoch bald einer andern mehr dogmatischen, das Factum der Erlösung aus der Nothwendigkeit göttlicher und menschlicher Verhältnisse ableitenden Betrachtungsweise Platz machen, oder wenigstens sich ihr unterordnen. Den Uebergang zu ihr bildet in der griechischen Kirche. mabhängig von Anselm, Nicolaus von Methone 2, während im Abendlande Anselm von Canterbury mit grösserem Aufwande von Scharfsim und in einer bisher nicht erreichten Vollständigkeit der Argumentation den Satz durchführte, dass Gott, um die ihm durch die Sinde entzogene Ehre wiederherzustellen, nothwendig habe Mensch werden müssen, um so als Gottmensch durch den freiwilligen Tod. dem er sich unterzog, die Schuld abzutragen, die ausser ihm weder ein himmlisches, noch ein irdisches Wesen abtragen konnte, wodurch er der göttlichen Heiligkeit nicht nur Genüge leistete, wondern zugleich durch die Freiwilligkeit, womit es geschah, mehr that, als gefordert werden konnte, mithin zur Belohnung dafür die Befreiung der Menschen von der ihnen zugedachten Strafe auswirkte. So wurde der Widerstreit der göttlichen Liebe mit der göttlichen Gerechtigkeit und Heiligkeit ausgeglichen 3.

1 De fide orth. III, 1: Αὐτὸς γὰρ ὁ δημιουργός τε καὶ κύριος τὴν ὑπὲρ τοῦ **Φείου πλάσματ**ος αναδέχεται πάλην, καὶ ἔργψ διδάσκαλος γίνεται. Καὶ ἐπειδή δύτητος ελπίδι ὁ έχθρὸς δελεάζει τὸν ἄνθρωπον, σαρκὸς προβλήματι δελεάζετα καὶ δείκνυται αμα τὸ ἀγαθὸν καὶ τὸ σοφὸν, τὸ δίκαιόν τε καὶ τὸ δυνατὸν 👫 Βεοῦ: τὸ μὲν ἀγαθὸν, ὅτι οὐ παρείδε τοῦ οἰπείου πλάσματος τὴν ἀσθένειαν, Με εσπλαγχνίσθη επ' αὐτῷ πεσόντι, καὶ χείρα ώρεξε το δε δίκαιον, υτι άνθρώπου ήττηθέντος ούχ έτερον ποιεί νικήσια τύν τύραννον, ούδε βια έξαρπάζει θανάτου τὸν ἄνθρωπον, άλλ' ΰν πάλαι διὰ τὰς άμαρτίας καταδουλοῦται ό θάνατος, τούτον ό άγαθός καὶ δίκαιος νικητήν πάλιν πεποίηκε, καὶ τῷ όμοίφ 🕪 ὅμοιον ἀνεσώσατο, ὅπερ ἄπορον ἡν' τὸ θὲ σοφὸν, ὅτι εὖρε τοὺ ἀπόρου λύσιν εὐπρεπεστάτην. Zwar bestritt er die Vorstellung (des Gregor von Nyssa), des der Teufel das Lösegeld erhalten, III, 27: Μή γὰο γένοιτο τῷ τυράννφ τό του δεσπότου προςενεχθήναι αιμα —, aber wunderlich genug klingt das Folgende: Πρόςεισι τοιγαροϋν ὁ θάνατος καὶ καταπιών τὸ σώματος δέλεαρ τω 🌃 θεύτητος άγχιστρφ περιπείρεται, χαὶ άναμαρτήτου χαὶ ζωοποίου γευσάμενος θύματος διαφθείρεται και πάντας ανάγει, ους πάλαι κατέπιεν.

<sup>2</sup> Anecd. I, p. 25 ms. fol. 148 b (bei Seisen p. 1); ibid. p. 30 s. fol. 150 b (bei Seisen p. 2): Ἡν γὰρ θανάτφ ὑπεύθυνον τὸ πᾶν ἡμῶν γένος πάντες γὰρ Hagenbach, Dogmengesch. 5. Auß.
27

ημαρτον, κέντρον δε του θανάτου έστιν ή άμαρτία (1 Cor. 15, 56), δι' ής τρώσας ήμας ο θάνατος καταβέβληκε, καὶ άλλως οὐκ ην των δεσμών της δουλείας ἀπαλλαγῆναι τοὺς δόρατι ληφθέντας, ἢ διὰ θανάτου (Rom. 5, 14). Τὰ γὰρ λέτρα έν τη αίρεσει κείται των κατεχόντων. Οὐκ ην οὐν ὁ δυνάμενος ὑπελθεῖι τὸ δράμα και έξαγοράσαι τὸ γένος, οὐκ ἦν οὐδεὶς τῶν τοῦ γένους ἔλεύθερος μόγις δε της εδίας ενοχης ελευθερουταί τις, δς έαυτου άποθνήσκων οὐ δυνάμινος συνελευθερώσαι ένα γοῦν έαυτῷ. Εὶ δὲ οὐδένα, τίς ἢν διινατός, όλον : σμον απαλλάξαι δουλείας; εί γαρ και αξιόχρεως ην πρός την ίδίαν έλευθερία ξχαστος· άλλ' οὐν οὐχ ην πρέπον, πάντας ἀποθανεῖν, οὐθὲ ὑπὸ την τοῦ θανάτοι έξουσίαν καταμείναι. Τίνος οὖν ἦν τὸ κατόρθωμα; δῆλο**ν ὅτι ἀν**αμ**αρτήτοι** τινός. Τίς δε των πάντων αναμάρτητος ή μόνος ὁ θεός; επειδή τοίνυν za θεού τὸ ἔργον ἦν και χωρίς θανάτου και των ἡγησαμένων του θανάτου παθών άδύνατον ήν τελεσθήναι, ο θεός δέ παθών καί θανάτου έστιν απαράδεκτες, προς έλαβε φύσιν παθών και θανάτου δεκτικήν, όμουυσίαν ήμιν υπάρχουσαν κατά πάντα καὶ ἀπαραλλάκτως ἔχουσαν πρὸς ἡμᾶς, ὅμου λαβὴν διδούς τῷ προςπαλαίοντι θανάτφι κατά σάρκα, και δι' αὐτῆς τῆς ὑποκειμένης αὐτῷ αὐσεως καταγωνιούμενος αὐτὸν, ενα μήτε αὐτὸς χώραν σχοίη λέγει**ν, οὐχ ὑπὸ ἀτ** θρώπου, αλλ' ύπο θεου ήττησθαι, μήτε μην ήμεις καταμαλακιζυίμεθα πρός τοὺς ἀγῶνας· χαιροῦ χαλοῦντος ἔχοντες παράθειγμα την ὁμοφυή **χαὶ ὁμοούσια** σάρχα, εν ή χατεχρίθη ή άμαρτία, χώραν οὐδόλως εύροῦσα εν αὐτή. . . . Οὐ γαρ μάτην τι γέγυνε τῶν πευλ τὸ τίμιον αὐτοῦ πάθος συμ**βεβηκότων, ἀλλὰ** λόγφ τινὶ χρείττονι καὶ ἀναγκαίφ, πᾶσαν λόγων δύναμιν ὑπερβάλλοντι. Vgl. refut. p. 155 ss. (bei Seisen p. 4) und Ullmann S. 90 ff. "Die Uebereinstimmung (mit Anselm) liegt hauptsächlich in dem Versuch zu beweisen, dass der Erlöss nothwendig ein Gottmensch habe sein müssen; der Unterschied besonden darin, dass Anselm die Nothwendigkeit des Todes Jesu in Beziehung setzt erf die göttliche Heiligkeit, Nicolaus in Beziehung auf die Herrschaft, die der Sctan über die sündigen Menschen ausübt" Ullmann S. 94.

3 "Das Verhältniss, in welchem die anselmische Satisfactionstheorie zu des bisher gangbarsten Vorstellung steht, spricht sich vor allem in dem entschiedens Widerspruch aus, welchen Anselm gegen die Voraussetzung erhob, auf welche die letztere in Ansehung des Teufels beruht."\*) Baur S. 155. Cur Deus I, 7 Und II, 19: Diabolo nec Deus aliquid debebat nisi poenam, nec homo nis vicem, ut ab illo victus illum revinceret; sed quidquid ab illo exigebatur, he Deo debebat, non diabolo. Vgl. dial. de verit. c. 8 (bei Hasse II, S. 86): Do minus Jesus, quia solus innocens erat, non debuit mortem pati, quia ipse apienter et benigne et utiliter voluit eam sufferre. Anselms Theorie geht viel mehr von dem Begriff der Sünde aus (vgl. §. 176 Note 4). Der Mensch is schuldig, Gott zu ehren; durch die Sünde hat er ihm seine Ehre entzogen un muss sie ihm auf eine eclatante Weise wiederherstellen. I, 11: Hunc honore

Es dürfte überhaupt beachtet werden, wie das dämonische Reich bei der fortschreitense dogmatischen Entwicklung im Laufe der Zeiten immer weiter zurückgedrängt wird, wide Schatten vor dem Lichte schwinden. Die erste Periode gestattet dem dämonische Reiche noch einen grossen Spielraum in der Lehre von Gott und der Weltregierung wzur völligen Ueberwindung des Manichälsmus; ebenso in der Antropologie, bis durch daugustinische Erbsündenlehre in der zweiten Periode der Grund der Sünde tiefer in den Menschen hineingelegt wurde. Endlich wird in dieser Periode auch die Christologie woßestriologie freier vom Dämonischen, das bis auf die Eschatologie zurückgedrängt wird wo dann zuletzt der Teufel in der Hölle soinen eigentlichen Ort findet. Uebrigens bis die Beziehung des Erlösungswerks auf den Teufel zur Zeit Anselms noch so sehr in der herrschenden Vorstellung, dass es Abälard als Irriehre zugerschnet wurde, als er das Reid des Teufels auf den Menschen bestritt, s. Bernh. Ep. CXC, 5; bei Mabilles T. I, p. 550 s. (Hosse, Anselm II, S. 493).

debitum qui Deo non reddit, aufert Deo quod suum est, et Deum exhonorat, st hoe est peccare. Quamdiu autem non solvit, quod rapuit, manet in culpa; nec sufficit solummodo reddere, quod ablatum est, sed pro contumelia illata plus debet reddere, quam abstulit. Vgl. c. 13: Necesse est ergo, ut aut ablatas bonor solvatur, aut poena sequatur, alioquin aut sibi ipsi Deus justus non edt, aut ad utrumque impotens erit, quod nefas est vel cogitare. Zwar kann Gott seine Ehre nicht eigentlich (objectiv) entzogen werden; aber Gott muss um der Creaturen willen auf seine Ehre halten; die Ordnung und Harmonie des Weltganzen erfordert es. I, c. 14: Deum impossibile est honorem suum perdere. . . . Cap. 15: Dei honori nequit aliquid, quantum ad illum pertinet, addi vel minui. Idem namque ipse sibi honor est incorruptibilis et nullo modo matabilis. Verum quando unaquacque creatura suum et quasi sibi praeceptum ordinem sive naturaliter sive rationabiliter servat, Deo obedire et eum dicitur honorare; et hoc maxime rationalis natura, cui datum est intelligere quod debest. Quae cum vult quod debet, Deum honorat; non quia illi aliquid confert, sed quis sponte se ejus voluntati et dispositioni subdit, et in rerum universitate erdinem suum et ejusdem universitatis pulchritudinem, quantum in ipsa est, servet. Cum vero non vult quod debet, Deum, quantum ad illum pertinet, inhonorat, quoniam non subdit se sponte illius dispositioni, et universitatis ordisen et pulchritudinem, quantum in se est, perturbat, licet potestatem aut dignitatem Dei nullatenus laedat aut decoloret. (Damit steht auch die Idee in Verbindung, dass durch die Schöpfung des Menschen die Lücke, welche die gefallemen Engel in der hierarchia coelestis veranlasst, ausgefüllt werde, c. 16. Vgl. §. 172 Note 5.) Aus blossem Machtspruch der Barmherzigkeit zu verseihen, wire aus den angeführten Gründen Gottes unwürdig (I, c. 6), und c. 12: Non decet Deum peccatum sic impunitum dimittere. . . . Die Ungerechligkeit hätte ja dann ein Vorrecht vor der Gerechtigkeit. (Liberior est injustitia, si sola misericordia dimittitur, quam justitia.) Vgl. c. 19. Nun aber tann der Mensch die Genugthuung nicht leisten, da er durch die Erbsünde renderbt ist (I, c. 23: quia peccator peccatorem justificare nequit); und doch mas die Herstellung durch einen Menschen geschehen, 1, c. 3: Oportebat nampe, ut sicut per hominis inobedientiam mors in humanum genus intraverat, me per hominis obedientiam vita restitueretur, et quemadmodum peccatum, qued fuit causa nostrae damnationis, initium habuit a femina, sic nostrae justine et salutis auctor nasceretur de femina, et ut diabolus, qui per gustum igni, quem persuasit, hominem vicerat, ita per passionem ligni, quam intulit, ab homine vinceretur. Hätte aber Gott nicht einen unsündlichen Menschen mehaffen können? Wohl; dann aber wäre der erlöste Mensch in die Gewalt dessen gekommen, der ihn erlöst hätte, d. h. in die Gewalt eines Menschen, der selbst nur ein Knecht Gottes wäre und dem auch die Engel nicht dienten (I, c. 5). Auch ist der Mensch ja Gott selbst den Gehorsam schuldig, I, c. 20: In obedientia vero quid das Deo, quod non debes, cui jubenti totum, quod es et quod habes et quod potes, debes? . . . Si me ipsum et quidquid possum, ctiam quando non pecco, illi debeo, ne peccem, nihil habeo, quod pro peccato illi reddam. — Irgend ein anderes höheres Wesen (ein Engel) kann auch nicht cintreten; denn das steht fest: Illum, qui de suo poterit Deo dare aliquid, quod superet omne quod sub Deo est, majorem esse necesse est, quam omne quod non est Deus. . . . Nihil autem est supra omne quod Deus non est, nisi Dens. . . . Non ergo potest hanc satisfactionem facere nisi Deus (II, c. 6). Wenn nun aber niemand die Satisfaction leisten kann, als Gott, und doch der Mensch sie leisten muss, so bleibt nichts anderes übrig, als — der Gottmensch.

Ibid.: Si ergo, sicut constat, necesse est, ut de hominibus perficiatur illa su perna civitas, nec hoc esse valet nisi fiat praedicta satisfactio, quam nec potes facere nisi Deus, nec debet nisi homo: necesse est, ut eam faciat Deus homo. Und zwar muss der Gottmensch aus Adams Geschlecht sein und von einer Jungfrau geboren (c. 8, vgl. §. 179 Schluss); und ebenso will sich's am besten schicken, dass von den drei Personen der Trinität der Sohn Mensch werde (I, c. 9; vgl. §. 170 Note 6). Um nun für die Menschen genugzuthun, musste a etwas, was er Gott nicht schuldig war, was aber zugleich mehr war, als alle, was unter Gott steht, Gott zu geben haben. Den Gehorsam war er, wie jede vernünftige Creatur, Gott ohnehin schuldig; aber zu sterben war er nicht verbunden (c. 10 s.). Dennoch wollte er freiwillig sterben, ibid.: Video, hominen illum plane, quem quaerimus, talem esse oportere, qui nec ex necessitate moriatur, quoniam erit omnipotens, nec ex debito, quia nunquam peccator erit, et mori possit ex libera voluntate, quia necessarium erit; denn der Tod ist das schwerste Opfer, das der Mensch bringen kann, ibid.: Nihil asperius aut difficilius potest homo ad honorem Dei sponte et non ex debito pati, quan mortem; et nullatenus se ipsum potest homo magis dare Deo, quam cum se morti tradit ad honorem illius\*). Aber eben durch das Freiwillige erhielt de That einen unendlichen Werth; denn sein Tod überwiegt die Zahl und Grösse aller Sünden. Cap. 14: A. Cogita etiam, quia peccata tantum sunt odibilia, quantum sunt mala, et vita ista tantum amabilis est, quantum est bona. Unde sequitur, quia vita ista plus est amabilis, quam sint peccata odibilia. B. Non possum hoc non intelligere. A. Putasne tantum bonum tam amabile posset sufficere ad solvendum, quod debetur pro peccatis totius mundi? B. Imo plus potest in infinitum. (Daher auch rückwirkend auf die Protoplasten, c. 16; and auf Maria selbst ibid. u. c. 17; vgl. §. 178 Note 2.) Das freiwillig dargebrache Geschenk durfte nicht unerwiedert bleiben. Der Sohn aber hatte schon zwer, was der Vater hat: sonach muss die Belohnung einem andern zu gute kommen, mithin dem Menschen (II, 19). Ueber die Ausgleichung der Barmherzigkei und Gerechtigkeit c. 20: Misericordiam vero Dei, quae tibi perire videbate cum justitiam Dei et peccatum hominis considerabamus, tam magnam tamps concordem justitiae invenimus, ut nec major nec justior cogitari possit. Nemp quid misericordius intelligi valet, quam cum peccatori tormentis aeternis dam nato, et unde se redimat non habenti, Deus pater dicit: Accipe Unigenita meum, et da pro te; et ipse Filius: Tolle me, et redime te? . . . Quid etim justius, quam ut ille, cui datur pretium majus omni debito, si debito datur 🕏 fectu, dimittat omne debitum? Endlich die nicht zu übersehende Verwahrung Anselms am Schlusse (c. 22): Si quid diximus, quod corrigendum sit, non rens correctionem, si rationabiliter fit. Si autem testimonio veritatis roboratur, quo nos rationabiliter invenisse existimamus, Deo, non nobis attribuere debemus qui est benedictus in saecula. Amen.

Es ist bemerkt worden, die anselmische Theorie leide an einem innern Widerspruche, da Asselm selbst zugebe, Gott könne die Ehre nicht eigentlich entzogen werden, und er deel sein Argument wesentlich auf diese Thatsache baue und zwar zo, dass am Ende die Liebt und Barmberzigkeit Gottes ins Mittel tritt, indem sie die freiwillig geleistete Genugthaus von Seiten des Schuldlosen annimmt und um seine/willen den wirklichen Sündern, die vas sieh aus den Schaden nicht gut machen konnten, die Schuld erlässt; z. Baur 8. 165 %. Auch Schweizer, ref. Glaubensiehre II, S. 391 sagt, es schwanke die Theorie Anselms zwi-

<sup>\*)</sup> Vgi. auch I, c. 9: Non coëgit Deus Christum mori, in quo nullum fuit peccatum, sed propose sustinuit mortem, non per obedientiam deserendi vitam, sed propter obedientiam er vandi justitiam, in qua tam fortiter perseveravit, ut inde mortem incurreret.

schen foedus operum und foedus gratiae. Dagegen ist bemerkt worden, Anselm unterschiede deuilleh swischen der immanenten und transeunten Ehre Gottes, und von dieser aus zehe das Argument, Hasse, Anselm II, S. 576.— Dass bei der ganzen Argumentation die subjective (ethische) Seite hinter die objective (juridische) zurücktritt, dass auch die librige erlösende Thätigkeit Christi, die er in seinem Leben bewiesen, dabei fast verschwindet (vgl. jedoch II, e. 18 b), überhaupt mehr die Vorsöhnung Gottes mit den Menschen als die der Menschen mit Gott, den Kern der Theorie bildet, kann nicht wohl geleugnet werden; s Banr 3. 181. Ullmann, Nic. v. Methone S. 93. Uebrigens ist wohl zu beachten, dass die anselmsche Theorie nicht mit spätern (protestantischen) Entwicklungen verwechselt werde. Ob die Genugthuung im anselm. Sinne noch kein Straffeiden, sondern nur eine active Leistung sei, da Strafe und Genugthuung sogar bei ihm aus einander treten (I, 15: necesse est, ut omne peccatum satisfactio auf poena sequatury, s. Banr 8. 183 ff. Indessen besteht doch eben die Leistung hauptsächlich, wo nicht ausschliesslich, in der Uebernahme von Leiden und Tod, so anse man doch nicht mit Baur sagen kann: "der Begriff der genugthuenden und siellsertretenden krafe finde sich hier noch sich." Wohl aber genügt nach Anselm das Erleiden des Todes; vom einem Lasten des göttlichen Zornes auf den Erlöser, von Uebernahme der Höllenqualen, dam sogenannten Seelenleiden u. s. w. findet sich bei Anselm keine Spur. Auch sticht der kennsche und grossartige tragische Stil, in dem das Ganze behandelt wird, bedeutend ab gegen die weitelliche und weinerliche, ja sinnlich gefärbte Bluttheologie der spätern Zeit.— Ueber das Verhältnias zur frühern Lehre (ob alt, ob neu?) siehe Baur S. 186 ff. und voll. Neuender, KG. V, S. 975.

### §. 181.

## Weitere Fortbildung.

Die Zeitgenossen und nächsten Nachfolger Anselms waren weit entfernt, diese Theorie sich unbedingt anzueignen 1. Vielmehr trat Abalard wie in andern Dingen, so auch hier auf die entgegengevetate Seite, indem er vorzüglich das sittliche Moment heraushob und die Gegenliebe erweckende Liebe Christi als das erlösende Princip bezeichnete<sup>2</sup>, wogegen Bernhard von Clairvaux mehr die mystische Idee des stellvertretenden Todes geltend machte 3. Näher an die anselmische Lehre schloss sich Hugo von St. Victor an, doch mit der Modification, dass er wieder auf die ältere Vorstellung von einem Rechtshandel und Kampf mit dem Teufel zurücklenkte, dabei aber auch zugleich mit Abälard an die sittliche Bedeutung ta Todes erinnerte 4, während Robert Pulleyn und Peter der Lomlerde noch bestimmter zu Abälard hinüberneigen. Letzterer wusste jedoch auch anderweitige Fassungen damit zu verbinden 5. spätern Scholastiker stellten sich wieder auf den anselmischen Grand, und bildeten von da das Dogma weiter aus b. So namentlich Thomas von Aquino, der das hohepriestliche Amt Christi hervorhob und besonderes Gewicht auf das überschüssige Verdienst des Todes Jesu legte<sup>7</sup>, welches letztere Duns Scotus in dem Grade bestritt, dass er sogar das Zureichende desselben in Abrede stellte 8, von Seiten Gottes aber eine freiwillige acceptatio statuirte. ife und Wessel hoben die Satisfactionstheorie im praktischen Interesse evangelischer Frömmigkeit hervor und leiteten auch damit die Reformationsperiode ein 9. Die Mystiker versenkten sich entweder mit Verzichtleistung auf dogmatische Bestimmungen rein mit dem Gefühle der Phantasie in den Abgrund der am Kreuze gestorbenen Liebe, oder sie suchten in der Wiederholung des einmal

geschehenen Opfers an sich selbst, in der am eigenen Fleische vollzogenen Kreuzigung den eigentlichen Nerv der Erlösung <sup>10</sup>, wobei die pantheistische Mystik die Eigenthümlichkeit des Verdienstes Christi verwischte <sup>11</sup>. Die äusserliche und mythologisirende Auffassung des Dogma's als eines Rechtshandels führte zu greulichen poetischen Verzerrungen <sup>12</sup>.

- 1 "Muss man in der anselmischen Satisfactionstheorie eine glänsende Prok des dialektisch-speculativen Scharfsinns der Scholastiker anerkennen, so hat die Wahrnehmung etwas Befremdendes, dass Ans. gleichwohl mit derselben gans allein steht und keinen seiner Nachfolger von der Nothwendigkeit des von ihm eingenommenen Standpunktes überzeugt zu haben scheint." Baur S. 189.
- <sup>2</sup> Einmal widersetzte sich Abälard, wie Anselm, und noch entschiedener als dieser, der Einmischung des Teufels, comment. in epist. ad Rom. lib. II (Opp. p. 550; bei Münscher, von Cölln S. 163. Baur S. 191). Den eigentlichen Grund der Versöhnung giebt er p. 553 an (bei Baur S. 194): Nobis auten videtur, quod in hoc justificati sumus in sanguine Christi et Deo reconciliati, quod per hanc singularem gratiam nobis exhibitam, quod filius suus nostram susceperit naturam, et in ipso nos tam verbo quam exemplo instituendo usque ad mortem perstitit, nos sibi amplius per amorem astrixit, ut tanto divinat gratiae accensi beneficio, nil jam tolerare propter ipsum vera reformidet cantas. . . . Redemtio itaque nostra est illa summa in nobis per passionem Christi dilectio, quae nos [lege non] solum a servitute peccati liberat, sed veram nobis filiorum Dei libertatem acquirit, ut amore ejus potius quam timore cuneta 🔄 pleamus, qui nobis tantam exhibuit gratiam, qua major inveniri, ipso attestate; non potest. "So stehen demnach die beiden Repräsentanten der in ihrer erste Periode in ihrer kühnsten Jugendkraft sich entwickelnden Scholastik, And und Abälard, in der Lehre von der Erlösung und Versöhnung sich gerade gegenüber. Der eine findet den letzten Grund derselben in der für die unendliche Schuld der Sünde ein unendliches Aequivalent verlangenden göttlichen Gerechtigkeit, also in einer im Wesen Gottes begründeten Nothwendigkeit, der andere nur in der freien Gnade Gottes, die durch die Liebe, die sie in den Menschen entzündet, die Sünde und mit der Sinde auch die Schuld der Sünde tilge." Baur S. 195. Ueber die Versuche Abälards, dennoch auch die Erissung unter den Gesichtspunkt der Gerechtigkeit zu stellen, s. ebend. (48 Ergänzung.)
- Bernhard griff Abälard zunächst von der Seite an, dass der Teufel kein Recht auf den Menschen gehabt habe, s. ep. 190 de erroribus Abaelardi al Innocentem III. (bei Münscher, von Cölln S. 164. Baur S. 202). Er unterscheidet zwischen jus acquisitum und nequiter usurpatum, juste tamen permissum. Letzteres schreibt er dem Teufel zu: Sic itaque homo juste captivus tenebatur: ut tamen nec in homine, nec in diabolo illa esset justitia, sed in Deo. Dabei hob Bernhard besonders hervor, dass Christus als das Haupt für die Glieder genuggethan habe satisfecit caput pro membris, Christus pro visceribus suis (bei Baur S. 202 f.). Am meisten schliesst er sich an Augustiund Gregor den Grossen an.
- 4 Bei *Hugo* tritt Gott als patronus des Menschen gegen den Teufel auf Vorher aber musste er erst versöhnt werden. Diese Idee ist besonders ausgeführt im Dialog, de sacramentis legis naturalis et scriptae. De sacram. c. 4: Dedit Deus gratis homini, quod homo ex debito Deo redderet. Dedit ighter

smini hominem, quem homo pro homine redderet, qui, ut digna recompensatio aret, priori non solum aequalis, sed major esset. Ut ergo pro homine reddetur homo major homine, factus est Deus homo pro homine. Christus ergo scendo debitum hominis patri solvit et moriendo reatum hominis expiavit, ut, m ipse pro homine mortem, quam non debebat, sustineret, juste homo propripsam mortem, quam debebat, evaderet et jam locum calumniandi diabolus inveniret, quia et ipse homini dominari non debuit, et homo liberari disse fuit. — Dagegen mehr abälardisch c. 10: . . . ut in Deo humanitas glorista exemplum esset glorificationis hominibus; ut in eo, qui passus est, videant, it ei retribuere debeant, in eo autem, qui glorificatus est, considerent, quid es debeant exspectare; ut et ipse sit via in exemplo et veritas in promisso vita in praemio (Liebner S. 417 ff. Baur S. 206. 208).

\* Ueber Pulleyn, den sonst Bernhard wegen seiner Rechtgläubigkeit rühmte, Cramer Bd. VI, S. 490 ff. Baur S. 205. — Der Lombarde hebt unter allen iolastikern das psychologisch-sittliche Moment am meisten hervor (Baur S. ). Sent. lib. III, dist. 19: A. Quomodo a peccatis per ejus mortem soluti ans? Quia per ejus mortem, ut ait Apostolus, commendatur nobis caritas i, i. e. apparet eximia et commendabilis caritas Dei erga nos in hoc, quod m suum tradidit in mortem pro nobis peccatoribus. Exhibita autem tantae a nos dilectionis arrha et nos movemur accendimurque ad diligendum Deum, pro nobis tanta fecit, et per hoc justificamur, i. e. soluti a peccatis justi mer. Mors ergo Christi nos justificat, dum per eam caritas excitatur in dibus nostris. — Entschieden spricht der Lombarde gegen die Vorstellung, i ob durch den Tod Christi Gott gleichsam umgestimmt worden zu Gunsten r Stinder, ibid. F: Reconciliati sumus Deo, ut ait apostolus, per mortem risti. Quod non sic intelligendum est, quasi nos ei sic reconciliaverit Chris, ut inciperet amare quos oderat, sicut reconciliatur inimicus inimico, ut nde sint amici, qui ante se oderant, sed jam nos diligenti Deo reconciliati Mon enim, ex quo ei reconciliati sumus per sanguinem filii, nos coepit gere, sed ante mundum, priusquam nos aliquid essemus. — Doch kommt h die Stellvertretung bei dem Lombarden zu ihrem Rechte, wenngleich r allgemein gehalten (wie bei Bernhard von Clairvaux) a. a. O. D: Non m sufficeret illa poena, qua poenitentes ligat ecclesia, nisi poena Christi peraretur, qui pro nobis solvit (Baur S. 213), und ebenso spielt auch der afel in dem lombardischen System eine merkwürdige Rolle. (Quid fecit rentor captivatori nostro? Tetendit ei muscipulam crucem suam: posuit ibi si escam sanguinem suum.) Baur S. 211 vgl. S. 79.

So Alanus ab Ins. III (bei Pez T. I, p. 493—498), Albert der Gr. (Sent. III, dist. 20, art. 7), Alexander von Hales (Summae P. III, qu. 1, membr.
Cramer VII, S. 574 ff. Baur S. 215 Anm.), Bonaventura (Opp. T. V, 191 ss. ibid. p. 218 ss.).

<sup>7</sup> Summae P. III, qu. 22 (de sacerdotio Christi; bei Münscher, von Cölln S. 1) \*); die Satisfactionstheorie: ibid. qu. 46—49 (Baur S. 230 ff.). Vor allem d die Nothwendigkeit des Leidens erörtert, sowie die Frage, ob Gott auch f andere Weise die Menschen hätte erlösen können? Ja und nein, je nach-

b) Bei Themes finden sich auch (wie schon der Titel andeutet) die ersten Ansätze zu der Lehre vom dreifzehen Anste Christi, indem er Christum betrachtet als legislator, sacerdos und tex. Indessen gebraucht er den Ausdruck munus, officium noch nicht, und führt auch nur das sacerdotium weiter aus, indem er zeigt, wie Christus sacerdos und hostia perfecta zugesch gewesen. Vgl. Gieseler, DG, S. 513.

dem man den Begriff der Nothwendigkeit fasst (art. 2; Baur S. 232). Jedesfalls war das Leiden Christi der schicklichste und zweckmässigste Weg. Auch dass Christus am Kreuze litt, hat seine Bedeutung, wobei nicht nur (mit Andern) an den Baum des Paradieses, sondern auch daran erinnert wird, das Kreuz sei ein Symbol verschiedener Tugenden, sowie der Breite, Höhe, Linge und Tiefe, von welcher der Apostel rede, unserer Erhöhung in den Himnel u. s. w. Auch wird (während Anselm sich mit der einfachen Thatsache der Todes begnügte) bereits erörtert, dass Christus alle meuschlichen Leiden erdaldet habe an Ehre, Gut, Seele, Leib, an Haupt, Händen und Füssen; daber auch der Schmerz des Leidens Christi der allergrösste sei, der im gegenwärtgen Leben erduldet werden kann (wofür wieder mehrere Gründe). Demungeachtet aber blieb (nach art. 8) der Seele fortwährend der Genuss der Seligksit (also auch hier noch keine Höllenqual der Seele, kein Tragen des ewigen Fluches, freilich dann auch kein vollständiges Leiden). Auch bei Thomas tritt (wie bei Bernhard von Clairvaux) die mystische Idee hervor, wonach des Haupt für die Glieder leidet (qu. 48, art. 1): Christus per suam passionem non solum sibi, sed etiam omnibus membris suis meruit salutem. Passio non est meritoria, inquantum habet principium ab exteriori: sed secundum quod can aliquis voluntarie sustinet, sic habet principium ab interiori, et hoc modo est meritoria. - Durch eben jene mystische Idee beseitigt Thomas den Einward, dass Einer für den Andern nicht genugthun könne; denn sofern Zwei durch die Liebe Eins sind, kann Einer für den Andern genugthun. Ueber das meritum superabundans qu. 48, art. 2: Christus autem ex charitate et obedientia patiendo majus aliquid Deo exhibuit, quam exigeret recompensatio totius offensae humani generis: primo quidem propter magnitudinem charitatis, ex que patiebatur; secundo propter dignitatem vitae suae, quam pro satisfactione ponebat, quae erat vita Dei et hominis; tertio propter generalitatem passionis # magnitudinem doloris assumti . . . et ideo passio Christi non solum sufficien, sed etiam superabundans satisfactio fuit pro peccatis humani generis (1 Joh. 4 2). Ueber die weitern Bestimmungen s. Baur a. a. O. Münscher, von Colla S. 167.

- 8 Duns Scotus in Sent. lib. III, dist. 19: . . . Quantum vero attinet ad meriti sufficientiam, fuit profecto illud finitum, quia causa ejus finita fuit, videlies voluntas naturae assumptae, et summa gloria illi collata. Non enim Christs quatenus Deus meruit, sed inquantum homo. Proinde si exquiras, quantum valuerit Christi meritum secundum sufficientiam, valuit procul dubio quantum fuit a Deo acceptatum. Siquidem divina acceptatio est potissima causa et ratio omnis meriti. . . . Tantum valuit Christi meritum sufficienter, quantum potuit et voluit ipsum Trinitas acceptare etc. — Der Hauptnerv der anselmischen Deduction: cur Deus homo? ist hier sonach durchschnitten; denn da Christus nur nach seiner menschlichen Natur gelitten hat, so hätte eben so gut ein Engel oder ein anderer Mensch leiden können, was auch von Duns Scotus nicht geleugnet wird. Vgl. Baur S. 256. Darum erscheint auch das Leiden Christi dem Scotus nicht als etwas Nothwendiges, noch weniger als dem Thomas 2008 Aquino. Die Vergleichung beider Systeme s. Baur S. 257 f. Zwischen beiden steht Bonaventura in der Mitte, der eine perfectio et plenitudo meriti Chris lehrt (brev. IV, c. 7; cent. III, sect. 30).
- 9 Wykliffe, trialogus III, c. 25 (de incarnatione et morte Christi); bei Boss S. 273. So grosses Gewicht er indessen auf den Satisfationsbegriff legt, eben eben so grosses legt er auf die Busse. Nach Wessel ist Christus schon durch die Darstellung des göttlichen Lebens Erlöser (ein seit Anselm fast abhanden.

pkommener Gedanke!). Gleichwohl aber ist er auch Mittler; er ist Gott, riester und Opfer zugleich. Wir erblicken in ihm den versöhnenden und den exsähnten Gott. Vgl. de magn. pass. c. 17, und exempla scalae meditationis L. III, p. 391 (bei Ullmann S. 261; Baur S. 277). Auch "Wessel betrachtet is Leiden Jesu als ein stellvertretenden, aber doch nicht blos auf eine dusserche juridische Weise, sondern immer unter der Bedingung des lebendigen Glanms und einer Aneignung des Geistes Christi." Ullmann S. 264. Daher tritt ich bei ihm (wie bei Abälard und dem Lombarden) das Moment der Liebe esenders heraus. Wer die Bitterkeit des Leidens Christi ermessen will, der wor allen Dingen ein in der Liebe geübtes Auge mitbringen, de magnit passionis p. 19. Weitere Belegstellen bei Ullmann u. Baur a. a. O.

Die sentimentale Beschauung der Leiden Jesu und das Reden von dem vinnerichen rosenfarbenen Blute" (z. B. bei Suso) hat allerdings in der Mystik inen Sitz. Aber dabei liessen es die ächten Mystiker nicht bewenden. igt der Verfasser der Deutschen Theologie c. 3, wie Gott menschliche Natur sich genommen habe, zur Besserung des Falles; fährt aber dann fort: "Und gleich Gott alle Menschen an sich nähme, die da sind, und in ihnen vermachet würde und sie in sich vergottete, und dasselbe aber geschähe nicht meir, mein Fall und Abkehren würde nimmermehr gebessert." — Mit beimmterer Beziehung auf das versöhnende Leiden sagt Tauler (in der Pred. über ze. 10, 23 — bei Wackernagel, Leseb. I, Sp. 868): Sit din grosser got also r suo niute ist worden vnd verurteilt ist von sinen creaturen vnd gecriutziget t vnd erstorben, alsus soltu mit getultigeme lidende vnd mit aller lidender maetikeit dich in sin liden erbilden und dich darin trucken. Vgl. auch dessen red. I, S. 289 (Charfr.). — Der Meister Bischof Albrecht spricht: Es sint xxuu ınden vnder tage vnt nacht: der stunden nime eine us vnt teile si entzwei, d vertribe das mit vnsers herren marter: das ist dem menschen besser vnt ch nützer, denne ob sin alliu menschen gedechtin vnt alle heiligen vnt alle ttes engele vnd maria gotz muoter selber: als der mensch stirbet eines liplisa totes, also stirbet er an allen vntugenden von eim lutern inkere eins uthaften gedankes der marter unsers herren ihesu cristi (Sprüche deutscher rstiker bei Wackernagel, Sp. 889). Vgl. Schmidt, über Suo (Stud. u. Krit. a. O. S. 47 ff.). - Nicht aber nur innerlich drangen die Mystiker auf Wietholung des Leidens Christi, sondern die Selbstpeinigungen der Asketen, vor 🖿 die der Geisseler im Mittelalter, stellten es auch äusserlich dar, freilich dass durch Hervorhebung des eigenen Verdienstes das Verdienst Christi bet wieder in den Schatten gestellt wurde. So heisst es in einem Leich der isseler (1349): Durch got vergiuze wir vnser blut, daz ist vns zu den sünden t (Hoffmann, Geschichte des deutschen Kirchenliedes S. 94).

11 Die Begharden lehrten: Christus non est passus pro nobis, sed pro se o (Mosh. p. 256). Amalrich von Bena behauptete, alle Christen seien Glier Christi in dem Sinne, dass sie als solche die Leiden Christi am Kreuze tausgestanden hätten (Engelhardt. Abh. S. 253) — also die Umkehrung des trees, wonach das Haupt für die Glieder gestorben (bei Bernhard und Thos von Aquino).

12 Wurde doch der Rechtsstreit zwischen Christus und Belial (dem Teufel)
14. Jahrhundert (1382) in Form eines gerichtlichen Processes dargestellt
15. Jahrh. u. d. T.: "Hie hept sich an
16. Rechtsbuoch"; vgl. W. Wackernagel, die altdeutschen Handschriften der
16. Baur nennt es (S. 80, mit
16. Rechtsbuoch dies. inauguralis 1774 u. 1775 — in opusc. acad. Jen.

1789) "ein Fastnachtsspiel", was es aber nicht ist, sondern die Sache ist ernstlich gemeint. Eine ähnliche dramatische Bearbeitung ist: Extractio marum ab inferno, in den english miracle-plays or mysteries von W. Man Bas. 1838, p. 161.

#### **§. 182.**

### Zusammenhang der Soteriologie mit der Christologie.

Jul. Müller in der deutschen Zeitschr. für ehristliche Wissensch. u. christliches Leben. Oct. 8. 314 ff.

Durch die anselmische Lehre wurden Menschwerdung und Jesu so sehr als die Angeln des Erlösungswerkes betrachtet, and das zwischen beiden liegende reiche Leben des Erlösers an igiöser Bedeutung würde verloren haben, wäre nicht wieder die erinnert worden, dass schon das gottmenschliche Leben selbst Versöhnung in sich getragen ; und wollte es jetzt den Anscigewinnen, als sei Christus nur geboren worden, um zu sterben dass, wenn keine Sünde zu versöhnen gewesen, auch kein Cstus erschienen wäre: so wiesen Andere, wiewohl in verschieder Sinne und Zusammenhange, am sinnigsten Wessel, auf die Betung hin, welche die Offenbarung Gottes im Fleische, auch un hängig von der Sünde und ihren Folgen, als der Schlussstein Schöpfung und die Krone der Menschheit haben musste 2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe Wessel im vor. §. Note 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. oben §. 64. "Die Frage, ob Christus auch ohne Sünde Mensel worden wäre, kam erst im Mittelalter in eigentliche Discussion, veran wie es scheint, zuerst durch Rupertus Abbas Duitiensis im 12. Jahrh." (D. S. 134); vgl. dessen Schrift: de glorificatione Trin. et processione S. Spir III, c. 21. IV, 2. u. in Matth. de gloria et honore filii hom. lib. XIII (Op II, 164 ss.) Gieseler, DG. S. 514. — Thomas Aq. war nahe daran, die Eri nung Christi im Fleische zugleich als Vollendung der Schöpfung zu fa Im Comment. zu den Sent. lib. III, dist. 1, qu. 1, art. 3 sagt er: durch d carnatio sei nicht blos Erlösung von der Sünde, sondern auch humansı turae exaltatio et totius universi consummatio bewirkt worden, vgl. Sums III, qu. 1, art. 3: Ad omnipotentiam divinae virtutis pertinet, ut open perficiat et se manifestet per aliquem infinitum effectum, cum sit finita per i essentiam; dennoch bleibt ihm (nach P. III, qu. 1. 3) wahrscheinlicher, Chi wäre nicht Mensch geworden, wenn keine Sünde gewesen. Diese Ansicht i wog; und lieber pries man (mit Augustin) die Sünde selbst als felix culp Richard von St. Victor, de incarn. verbi c. 8), als dass man die Erscheit Christi ausser Verbindung mit der Sünde für möglich gehalten hätte. Scotus neigte sich jedoch zum letztern, freilich im Zusammenhange mit gianischer Richtung, Sent. lib. III, dist. 7, qu. 3, und dist. 19. Aber auch keineswegs pelagianisch gesinnte Wessel drang vorzüglich darauf (de in c. 7 und c. 11; bei Ullmann S. 254). Nach ihm liegt die höchste Ursacht Menschwerdung des Gottessohnes nicht in dem Menschengeschlecht, son in dem Gottessohne selbst: er ward Mensch um seinetwillen; nicht erst

Eintreten der Stinde konnte diesen göttlichen Willensentschluss hervorrufen; er wäre Mensch geworden, wenn auch Adam nicht gesündigt hätte: Si incarnatio facta est principaliter propter peccati expiationem, sequeretur, quod anima Christi facta sit non principali intentione, sed quadam quasi occasione. Sed inconveniens est, nobilissimam creaturam occasionaliter esse introductam (bei Dorner S. 140).

FÜNFTER ABSCHNITT.

Die Heilsordnung.

§. 183.

11 年前 四門 图 11 四周

Prädestination.

(Gottschalkischer Streit.)

L. Collet, historia Gotteschalei, Par. 1655. fol. Staudenmaier, Scotus Erigena S. 170 f. Gförer, their Pesudo-Isidor, in der Tüb. theol. Zeitschr. XVII, 2 S. 274 ff. Wiggers, Schicksale der angustänischen Anthropologie von der Verdammung des Semipelagianismus auf den Synoders an Orange u. Valence 529 bis zur Reaction des Mönchs Gottschalk für den Augustinismus, in Iligens (Niedners) Zeitschr. für hist. Theol. 1857. 2.

So gross auch im Abendlande das Ansehen Augustins war, so batte doch in Beziehung auf die Prädestinationslehre eine mehr oder minder semipelagianisirende Vorstellungsweise die Oberhand gewonnen 1. Als daher im 9. Jahrhundert der Mönch Gottschalk, im fankischen Kloster Orbais, es wagte, mit der streng augustinischen labre wieder aufzutreten, ja diese bis zur Behauptung einer doppeten Vorherbestimmung, sowohl zur Seligkeit als zur Verdammmiss, auf die Spitze zu treiben 2, zog er sich dadurch Verfolgung Rabanus Maurus bestritt ihn zunächst<sup>3</sup>, und auf den Synoden Mainz (848) und Chiersey (Carisiacum — 849) wurde (am letztern Orte unter Mitwirkung des Erzbischofs Hinkmar vom Rheims) das Verdammungsurtheil über Gottschalk gesprochen 4. Obgleich Frudentius von Troyes 5, Ratramnus 6, Servatus Lupus 7 u. a. m. Gottschalks, wenn auch unter einigen Modificationen, sich annahmen, so wusste doch der gewandte Dialektiker Johannes Scotus Erisens durch die dem Augustin selbst entlehnte Behauptung, dass des Böse etwas Negatives sei und als solches von Gott nicht prädestinirt sein könne, den Schein augustinischer Rechtgläubigkeit Tu retten 8. Was Prudentius und Florus (Magister) ihm entgegneten, wurde ebensowenig beachtet, als die Verwendung, welche der Erzbischof Remigius von Lyon für Gottschalk eintreten liess?. Vielmehr wurden auf der zweiten Synode zu Chiersey (853) vier Lehrartike im Sinne Hinkmars festgestellt <sup>10</sup>, denen zwar einige Bischöfe auf der Synode von Valence (855) sechs andere entgegensetzten und die auch die Bestätigung der Synode zu Langres (859) erhielten <sup>11</sup>, gegen die aber Hinkmar aufs neue eiferte <sup>12</sup>. Gottschalk, das endliche Opfer fremder Leidenschaft, trug sein Schicksal mit der Standhaftigkeit und Resignation, die wir mit dem Glauben an eine ewige Vorherbestimmung bei allen Völkern und Individuen zu allen Zeiten verbunden sehen.

- In der griech. Kirche blieb es ohnehin bei den frühern Bestimmungen. Joh. Dam. de fide orth. II, c. 30: Χρή γινώσχειν, ώς πάντα μὲν προγινώσκε ὁ θεὸς, οὐ πάντα δὲ προορίζει προγινώσκει γὰρ τὰ ἐφ' ἡμῖν, οὐ προορίζει δὲ αὐτά. (Vgl. §. 177 Note 1.) Für das Abendland vgl. oben §. 114. Beds (expositio allegorica in Cant. Cant.) und Alcuin (de trin. II, c. 8) schlosen sich zwar an Augustin an, verwahrten sich aber gegen die praed. duplex, vgl. Münscher, von Cölln S. 121 f. Ueber die unbewusste Entfernung von Augustin vgl. Neander, KG. IV, S. 412 ff. u. Wiggers a. a. O.
- <sup>2</sup> Ueber seine persönlichen Schicksale und den möglichen Zusammenhang derselben mit seiner Lehre s. Neander a. a. O. S. 414 ff. und Standenmaier a. a. O. bes. S. 175. Seine und auch der Gegner Ansichten sind zu entnehmen aus: Guilb. Mauguin, vett. auctorum qui saec. IX. de praedestinatione et gratia scripserunt opera, Par. 1650. 2 voll. 4. In dem der Synode zu Mainz übergebenen libellus fidei hatte er behauptet: Sicut electos omnes (Deus) praede stinavit ad vitam per gratuitum solius gratiae suae beneficium . . . sic omaino et reprobos quosque ad acternae mortis praedestinavit supplicium, per justimimum videlicet justitiae suae judicium (nach Hinkmar, de praed. c. 5); in sinem Bekenntniss (bei Münscher, von Cölln S. 122): Credo et confiteor, quod gemina est praedestinatio, sive electorum ad requiem, sive reproborum ad mortem. Doch bezog er die praed. duplex weniger auf das Böse, als auf die Bisen, vgl. die Stelle bei Neander S. 418: Credo atque confiteor, praescisse to ante saecula quaecunque erunt futura sive bona sive mala, praedestinasse voto tantummodo bona. Ueber seinen Zusammenhang mit der augustinischen 🚣 sicht s. Neander S. 417 ff.
- <sup>3</sup> Ep. synodalis Rabani ad Hincmarum (bei Mansi T. XIV, p. 924; bei Standenmaier S. 179): Notum sit dilectioni vestrae, quod quidam gyroragas monachus, nomine Gothescale, qui se asserit sacerdotem in nostra parochia ordinatum, de Italia venit ad nos Moguntiam, novas superstitiones et noriam doctrinam de praedestinatione Dei introducens et populos in errorem mittens; dicens, quod praedestinatio Dei, sicut in bono, sic ita et in malo, et tales sint in hoc mundo quidam, qui propter praedestinationem Dei, quae eos cogat in mortem ire, non possint ab errore et peccato se corrigere, quasi Deus eos fecisset ab initio incorrigibiles esse, et poenae obnoxios in interitum ire. Was die eigene Lehre des Rabanus Maurus betrifft, so setzte er den Rathschlus Gottes, in Beziehung auf die Bösen, durch seine Präscienz bedingt, s. Norigera, a. a. O. S. 421.
- Mansi T. XIV. Ueber die schnöde Behandlung desselben s. Neumär
   S 426 ff.
  - <sup>5</sup> Prudentii Trecassini ep. ad Hincmar. Remig. et Pardulum Laudanensen

geschr. um 849, abgedr. bei Cellot p. 425). Er behauptete eine zwiefache Prädestination, setzte aber die Prädestination der Bösen bedingt durch das Vorherwissen Gottes. Er behauptete ferner, dass Christus nur für die Auserwählten gestorben sei (Matth. 20, 28), und erklärte dagegen 1 Tim. 2, 4 künstlich so: Vel omnes ex omni genere hominum [vgl. August. enchir. c. 103] vel omnes velle fieri salvos, quia nos facit velle fieri omnes homines salvos. Neander S. 433.

- <sup>6</sup> Aufgefordert von Karl dem Kahlen schrieb er de praed. Dei libb. II (bei Manguin T. I, p. 94; Staudenmaier S. 192): Verum quemadmodum aeterna fuit Baum scelerum scientia, ita et definita in secretis coelestibus poenae sententis; et sicut praescientia veritatis non eos impulit ad nequitiam, ita nec praedestinatio coëgit ad poenam. Vgl. Neander S. 434.
- Abt von Ferrières. Ueber seine Person s. Siegebertus Gemblac. de scriptt. eecles. c. 94. Staudenmaier S. 188. Er war durch classische Bildung ausgezichnet, schrieb um 850 de tribus quaestionibus (1. de libero arbitrio; 2. de praed. bonorum et malorum; 3. de sanguinis Domini taxatione); bei Mauguin T. I, P. II, p. 9 ff. Auch er legte die zu Gunsten des Universalismus lautaden Schriftstellen nach dem Sinne des particularistischen Systems aus (Newder S. 436 ff.); doch liess er (seiner mildern Gesinnung nach) manches unbestimmt, und war weit davon entfernt, auf Untrüglichkeit Anspruch zu machen (Newder S. 440).
- \* Liber de divina praedestinatione (bei Mauguin T. I, P. I, p. 103 ss.), wahrscheinlich um 851, an Hinkmar und Pardulus. Auch er war von Karl dem Rahlen aufgefordert. — Da es bei Gott überhaupt kein Vor- und Nachher giebt, so muss schon der Begriff einer praedestinatio aufhören. Da ferner das Böse überall sich selbst bestraft (de praed. c. 6: Nullum peccatum est, quod se ipsum puniat, occulte tamen in hac vita, aperte vero in altera), so bedarf es keiner prädestinirten Strafe. Das Böse selbst aber ist für Gott gar sicht da, folglich kann weder von einer Präseienz noch einer Prädestination desselben von Seiten Gottes die Rede sein; vgl. Neander S. 441 ff. Es ist indemen wohl zu beachten, dass Erigena nur das Doppelte in der Prädestination, und ebenso den Begriff des Göttlichen in ihr negirt. Seiner ganzen speculativen Richtung nach konnte er den Gedanken nicht aufgeben, dass, weil Gott der Grund aller Dinge, auch von Ewigkeit alles in ihm beschlossen sei, daher de praed. 18, 7: Praedestinavit Deus impios ad poenam vel ad interitum; und 18, 8 spricht er sogar von einer bestimmten Zahl der Guten und Bösen. Ja, das Böse selbst erscheint ihm als in den Weltplan Gottes aufgenommen (supralapsarisch?) s. Ritter VII, S. 270 ff. Vgl. seine Lehre von der Sünde und dem Sündenfalle oben §. 176 Note 4, und de div. nat. V, 36 p. 283.
- Prudentii episc. Trecassini de praed. contra Joann. Scotum liber, bei Manguin T. I, P. I, p. 197 ss. Flori Magistri et ecclesiae Lugdunensis liber edv. Jo. Scoti erroneas definitiones, ibid. T. I, P. I, p. 585. und Neander S. 448—450. Ueber Remigius von Lyon s. Neander S. 452; Staudenmaier S. 194 ff.
- 18 Synodi Carisiacae capitula IV (bei Mauguin T. I, P. II, p. 173; Münscher, von Cölln S. 125). Cap. I. Deus omnipotens hominem sine peccato rectum cum libero arbitrio condidit et in paradiso posuit, quem in sanctitate justitiae permanere voluit. Homo libero arbitrio male utens peccavit et cecidit, et factus est massa perditionis totius humani generis. Deus autem bonus et justus elegit ex eadem massa perditionis secundum praescientiam suam, quos per gratiam praedestinavit ad vitam, et vitam illis praedestinavit aeternam. Caeteros autem, quos justitiae judicio in massa perditionis reliquit, perituros

praescivit, sed non ut perirent praedestinavit; poenam autem illis, quia justu est, praedestinavit aeternam. Ac per hoc unam Dei praedestinationem tantum modo dicimus, quae ad donum pertinet gratiae aut ad retributionem justitiae. Cap. II. Libertatem arbitrii in primo homine perdidimus, quam per Christun Dominum nostrum recepimus. Et habemus liberum arbitrium ad bonum, praeventum et adjutum gratia, et habemus liberum arbitrium ad mahen, desertus gratia. Liberum autem habemus arbitrium, quia gratis liberatum, et gratia è corrupto sanatum. Cap. III. Deus omnipotens omnes homines sine exceptions vult salvos fieri, licet non omnes salventur. Quod autem quidam salvantur, salvantis est donum; quod autem quidam pereunt, pereuntium est meritum. Cap. IV. Christus Jesus Dominus noster, sicut nullus homo est, fuit vel erit, cujus natura in illo assumta non fuerit: ita nullus est, fuit vel erit homo, pro quo passus non fuerit; licet non omnes passionis ejus mysterio redimantur. Quod vero omnes passionis ejus mysterio non redimuntur, non respicit ad magnitudinem et pretii copiositatem, sed ad infidelium et ad non credentium es fide, quae per dilectionem operatur, respicit partem: quia poculum humanae salutis, quod confectum est infirmitate nostra et virtute divina, habet quiden in se ut omnibus prosit, sed si non bibitur, non medetur.

11 Concilii Valentini III. can. I-VI (Mauguin l. c. p. 231 ss.). Can. III: Fidenter fatemur praedestinationem electorum ad vitam et praedestinationem impiorum ad mortem: in electione tamen salvandorum misericordiam Dei praecedere meritum bonum, in damnatione autem periturorum meritum malum praccedere justum Dei judicium. Praedestinatione autem Deum ea tantum statuisse, quae ipse vel gratuita misericordia vel justo judicio facturus erat . . . in malis vero ipsorum malitiam praescisse, quia ex ipsis est, non praedestinasse, quia er illo non est. Poenam sane malum meritum corum sequentem, uti Deum, qui omnia prospicit, praescivisse et praedestinasse, quia justus est. . . . Verm diquos ad malum praedestinatos esse divina potestate, videlicet ut quasi alind esse non possint, non solum non credimus, sed etiam si sunt qui tantum meli credere velint, cum omni detestatione sicut Arausica synodus (s. oben §. 114) illis Anathema dicimus. — Nach Can. IV hat Christus sein Blut nur für die Gläubigen vergossen. Im Allgemeinen: Quatuor capitula, quae a Concilio fatrum nostrorum minus prospecte suscepta sunt, propter inutilitatem vel etim ⊱ noxictatem et errorem contrarium veritati . . . a pio auditu fidelium penits explodimus et ut talia et similia caveantur per omnia auctoritate Spiritus 3. 🛎 terdicimus. — Auch die Lehren des Scotus Erigena wurden namentlich als ineptae quaestiunculae et aniles paene fabulae verdammt (Neander S. 457). Die sechs Canones Lingonenses (bei Mauguin a. a. O. p. 235 s.) enthalten eine blosse Wiederholung. Auf der Synode zu Savonières (apud Saponarias) in der Vorstadt zu Toul, wollte man sich erst vereinigen, aber die Verständigung wur unmöglich, s. Neander S. 458.

<sup>12</sup> Im Jahr 859 schrieb er (an Karl den Kahlen) eine Vertheidigung der Cepitula: de praedestinatione et libero arbitrio contra Gothescalcum et caeteres Praedestinatianos (in Hinemari Opp. ed. Sismondi, T. l, p. 1—110).

### §. 181.

#### Weitere Schicksale der Prüdestinationslehre.

Unter den Scholastikern suchten Anselm<sup>1</sup>, Peter der Lombarde<sup>1</sup> und Thomas von Aquino<sup>3</sup> noch am meisten den augustinischen Sats

von der unbedingten Gnadenwahl, wenn gleich unter mancherlei Restrictionen, festzuhalten, und auch Bonaventura war seiner gansm religiösen Richtung nach weit entfernt davon, der Gnade Gotbes Eintrag thun zu wollen, wenn er in praktischem Interesse beanptete, dass in der grössern oder geringern Empfänglichkeit des Kenschen für das Gute der Grund des göttlichen Erbarmens liege 4. diese Idee wurde aber auch von solchen aufgegriffen, die sie zu kunsten einer trivialen Werkheiligkeit auszubeuten wussten, wie ann namentlich Scotus und seine Anhänger dem Augustinismus ı einen neuen Semipelagianismus verkehrten 5. Demnach sah ein weiter Gottschalk, Thomas von Bradwardina, im 14. Jahrhundert ch genöthigt, aufs neue an Augustin und an die Consequenzen ines Systems mit Nachdruck zu erinnern 6. Die Vorläufer der eformation, Wykliffe, Savonarola und Wessel, wurden von dem in nen lebendig gewordenen frommen Abhängigkeitsgefühle gleich-Ils auf die tiefern Grundideen des Augustinismus zurückgeführt, bwohl der Letztere die freithätige Aneignung der Gnade von Seiten es Menschen als eine sich von selbst verstehende conditio sine na non forderte 7.

1 Anselm widmete dem Gegenstande eine besondere Abhandlung: de concordia praescientiae et praedestinationis nec non gratiae Dei cum libero arbirio, in Opp. p. 123-134 (150-164). Er geht davon aus, dass kein Unterschied wischen Präscienz und Prädestination sei, P. II, c. 10: Dubitari non debet, mia ejus praedestinatio et praescientia non discordant, sed sicut praescit, ita praedestinat; doch bezieht sich beides zunächst auf das Gute, c. 9: sons specialius praescire et praedestinare dicitur, quia in illis facit, quod sunt s quod bons sunt, in malis autem non nisi quod sunt essentialiter, non quod sunt. Vgl. P. I, c. 7. Auch er entfernt sich indessen hier und da von Angustin. So nennt er den Satz: non esse liberum arbitrium nisi ad mala, Absurdidät (II, c. 8), und sucht bei aller Annahme der Prädestination dsch immer den freien Willen zu retten, der ihm übrigens nicht in blosser Wahlfreiheit besteht, denn sonst wäre der Tugendhafte unfreier als der Lasterbafte. Er ist vielmehr der vernünftigen Creatur gegeben ad servandam accepa Deo rectitudinem. Anselm macht ferner darauf aufmerksam, wie in der beiligen Schrift selbst sich für beide Systeme (der Gnade und des freien Willens) Aussprüche finden, P. III, c. 11, und fährt fort: Quoniam ergo in sacra Scriptura quaedam invenimus, quae soli gratiae favere videntur, et quaedam, quae solum liberum arbitrium statuere sine gratia putantur: fuerunt quidam superbi, qui totam virtutem et efficaciam in sola libertate arbitrii consistere sunt arbitrati, et sunt nostro tempore multi (?), qui liberum arbitrium esse aliquid penitus desperant. Daher c. 14: Nemo servat rectitudinem acceptam nisi volendo, velle autem illam aliquis nequit nisi habendo. Habere vero illam nullatenus valet nisi per gratiam. Sicut ergo illam nullus accipit nisi gratia praeveniente, ita nullus eam servat nisi eadem gratia subsequente. Vgl. auch die Schrift de libero arbitrio, und Möhler, kl. Schriften I, S. 170 ff.

<sup>2</sup> Sent. lib. I, dist. 40 A: Praedestinatio est gratiae praeparatio, quae sine praescientia esse non potest. Potest autem sine praedestinatione esse praescien-

tia. Praedestinatione quippe Deus ea praescivit, quae fuerat ipse facturus, sel praescivit Deus etiam quae non esset ipse facturus, i. e. omnia mala. Praedestinavit eos quos elegit, reliquos vero reprobavit, i. e. ad mortem aeternam praescivit peccaturos. Ueber die Erwählung der Einzelnen s. dist. 46 ss.

<sup>3</sup> Summ. P. I, qu. 23, art. 1 ss. (bei Münscher, v. Cölln S. 151—154): Unterscheidung von electio und dilectio. — Gott will, dass allen Menschen geholfen werde antecedenter, aber nicht consequenter (θέλημα προηγούμενον und ἐπόμενον). — Ueber die causa meritoria art. 5.

Comment. in Sent. lib. I, dist. 40 art. 2, qu. 1 (bei Münscher, von Cölla 8. 154). Der freie Wille ist als causa contingens mit eingeschlossen in der Priscienz.

- <sup>5</sup> Duns Scotus in Sent. lib. I, dist. 40 in resol. (bei Münscher, von Cila S. 155): Divina autem voluntas circa ipsas creaturas libere et contingenter se habet. Quocirca contingenter salvandos praedestinat, et posset eosdem son praedestinare. Dist. 17, qu. 1 in resol.: . . . Actus meritorius est in potestate hominis, supposita generali influentia, si habuerit liberi arbitrii usum et gratiam, sed completio in ratione meriti non est in potestate hominis nisi dispositive, sic tamen dispositive, quod ex dispositione divina nobis revelata.
- 6 Doctor profundus, geb. zu Hartfield in der Grafschaft Sussex (um 1296), im Plato und Aristoteles bewandert, Procurator des Mertonscollegiums, Beichtvater Eduards III., endlich zum Erzbischof von Canterbury erwählt, † 1349. In seinem Buche "de causa Dei contra Pelagium et de virtute causarum" si suos Mertonenses libb. III. (Ausgabe von Savil. Lond. 1618. fol.; im Aussuge bei Schröckh, KG. XXXIV, S. 227 ff.) klagt er, dass beinahe die game Wek in den Irrthum des Pelagius verfallen sei. Seine Grundsätze kommen im Gazzen mit denen des Augustin und Anselm überein; doch klingen einzelne derselben härter, als bei Augustin selbst. Unter anderm sinkt ihm der mesebliche freie Wille zur Magd herab, der der vorangehenden Herrin (dem göttlichen Willen) nachfolgt: jedenfalls eine mechanische Vorstellung. Vgl. Schröck a. a. O. Münscher, von Cölln S. 156 f. "Dass diese anstössigen (vollkomme deterministischen) Behauptungen so unbeachtet und unbestritten blieben, last sich nur daraus erklären, dass die Theologen des 14. Jahrhunderts in den wefruchtbaren Spitzfindigkriten so vertieft waren, dass sie für die praktisch be deutenden Theile der Theologie fast gar keinen Sinn mehr hatten" Giesele, DG. S. 524.
- 7 Wykliffe, trialog. lib. II, c. 14: Videtur mihi probabile, . . . quod Dess necessitat creaturas singulas activas ad quemlibet actum suum. Et sic sunt aliqui praesitinati, h. e. post laborem ordinati ad gloriam, aliqui praesiti, h. e. post vitam miseram ad poenam perpetuam ordinati. Vgl. die weitere scholastisch-speculative Durchführung dieses Gedankens im Zusammenhange. Wessel fasst den Umfang der Erlösung bald allgemein, bald beschränkt Christus hat für Alle gelitten, aber sein Leiden kommt einem jeden nur inseweit zu gute, als er Empfänglichkeit dafür zeigt; die Empfänglichkeit abstestimmt sich wieder nach dem Grade der innern Reinheit und des Gleichförmigwerdens mit Christo, de magn. passion. c. 10 (bei Ullmann S. 271 f.). Ueber die freier gehaltene Prädestinationslehre Savonarola's s. Rudelback 8 361 ff. und Meier S. 269 ff.

### §. 185.

### Aneignung der Gnade.

Rettberg, Scholasticorum placita de grația et merito. Gött. 1836.

30 streng auch das augustinische System den Satz vom natürm Verderben des Menschen und von der absoluten Gnadenwirg und Gnadenwahl durchgeführt hatte, so wenig war von Auguselbst über die Aneignung der Gnade von Seiten des Menschen, über htfertigung, Heiligung u. s. w. etwas Näheres bestimmt worden 1; eben durch diese offene Lücke konnte der Semipelagianismus wiein die Kirche eindringen. Unter der Rechtfertigung verstand nas von Aquino nicht nur die Freisprechung von der Strafe, sonauch die zugleich eintretende Mittheilung des göttlichen Lebens ısio gratiae) von Seiten Gottes 2. Auch der Begriff der Gnade nte sehr verschieden gefasst werden, bald mehr (theologisch) eine Eigenschaft oder eine That Gottes, bald mehr (anthroposch) als die in dem Menschen wirkende, zu dem Wesen des dergebornen gehörige, religiös-sittliche Thatkraft. Demnach erschieden der Lombarde und Thomas von Aquino zwischen tia gratis dans, gratia gratis data und gratia gratum faciens, welche tere dann wieder in operans und cooperans (praeveniens und uitans) eingetheilt wurde 3. Ueber die Gewissheit der Gnade b Thomas von Aquino und mit ihm sogar Tauler im Ungewis-4, während im Uebrigen die Mystiker die verschiedenen Stufen . Grade des von Gott gewirkten Lebens genauer anzugeben und innern Vorgänge der Erleuchtung, Erweckung u. s. w. umıdlicher zu beschreiben unternahmen 5. Die schwärmerischen. 1 Pantheismus huldigenden Secten aber liessen allen Ernst der ligung in phantastischem Gefühlsrausche untergehen 6.

#### 8. oben S. 254.

Thomas Summ. P. II, 1, qu. 100, art. 12 (bei Münşcher, von Cölln S. 147): ificatio primo ac proprie dicitur factio justitiae, secundario vero et quasi oprie potest dici justificatio significatio justitiae, vel dispositio ad justitiam. si loquamur de justificatione proprie dicta, justitia potest accipi prout est abitu vel prout est in actu. Et secundum hoc justificatio dupliciter dicitur, quidem modo, secundum quod homo fit justus adipiscens habitum justitiae, vero modo, secundum quod opera justitiae operatur, ut secundum hoc juzatio nihil aliud sit quam justitiae executio. Justitia autem, sicut et aliae utes, potest accipi et acquisita et infusa. . . . Acquisita quidem causatur peribus, sed infusa causatur ab ipso Deo per ejus gratiam. Vgl. qu. 113, 1 (bei Münscher, von Cölln a. a. O.).

Petr. Lomb. Sent. II, dist. 27 D. Thom. Aqu. Summ. P. III, qu. 2, art. bei Münscher, von Cölln S. 140 ff.). Nach Thomas von Aquino wirkt Gott ns das Gute ohne unser Zuthun, aber nicht ohne unsere Zustimmung, lagenbach, Dogmengesch. 5. Auft. 28

Summa P. I, qu. 55, art. 4: Virtus infusa causatur in nobis a Deo sine nobis agentibus, non tamen sine nobis consentientibus. Vgl. Ritter VIII, S. 341. Die menschliche Mitwirkung tritt bei Duns Scotus weit mehr hervor alsbei Thomas, Sentent. lib. III, dist. 34, 5: Deus dedit habitum voluntatis, semper assistit voluntatiet habitui ad actus sibi convenientes. Man darf sich die Gnade in den Menschen nicht eingegossen denken, wie Feuer in ein Stück Holz, auch nicht so, das durch die Gnade die Natur verdrängt werde (gratia naturam non tollit, sed perficit), s. Ritter ebend. S. 372. Baur, Lehrb. S. 189 ff. Gieseler, DG. S. 521 ff.

<sup>4</sup> Thomas nimmt (Summ. P. II, 1, qu. 112, art. 5) einen dreifachen Weg an, auf dem der Mensch sich der Gnade Gottes versichern könne: 1) durch unmittelbare Offenbarung von Seiten Gottes; 2) durch sich selbst (certitudinaliter); 3) durch gewisse Anzeichen (conjecturaliter per aliqua signa). Die beiden letztern Wege sind ihm jedoch ungewiss; den erstern aber schlägt Gott nur selten ein und in einzelnen Fällen (revelat Deus hoc aliquando aliquibus ex speciali privilegio). Luther (zu Gal. 4, 6) erklärte diese Lehre von der Ungewissheit des Gnadenstandes als eine gefährliche sophistische Lehre. Und doch lehrt auch Tauler dasselbe, Pred. Bd. 1, S. 67: Es ist kein Mensch auf dem Erdreich so gut, noch so selig, noch so wohl gelehrt nach der heiligen Lehre, der wissen möge, ob er in Gottes Gnade sei oder nicht; es wäre ihm denn sonderlich von Gott geoffenbaret. Es ist hierin genug, so ein Mensch sich wohl versuchet, dass er dann ein Nichtwissen darum habe; also kommt Wissenwollen von Unbekanntheit, als ob ein Kind wissen wollte, was ein Kaiser in seinem Herzen hätte. Und darum, wie der leibliche Sieche seinem Arz muss glauben, der die Natur der Krankheit besser erkennt denn er selber, also muss auch der Mensch einem bescheidenen Beichtvater glauben.

5 So verzweigt sich die Gnade nach Bonaventura nach drei Seiten hin: 1) in habitus virtutum, 2) in habitus donorum, 3) in habitus beatitudinum (bre viloqu. V, 4 ss.; vgl. Richard von St. Victor bei Engelhardt S. 30 ff.). En anschauliches Bild der mystischen Heilsordnung giebt das Büchlein Von der deutschen Theol., wie Adam in uns sterben und Christus in uns leben soll Reinigung, Erleuchtung und Vereinigung sind dem Verf. die drei Hauptstufes Die letzte (unio mystica) verdient besonders als das Ziel und der Gipfel des Ganzen herausgehoben zu werden. Sie besteht nach der Deutschen Theologie Cap. 25 darin: "dass man lauter, einfältiglich und gänzlich in der Wahrheit einfältig sei mit dem einfältigen ewigen Willen Gottes, oder auch gans = gar ohne Willen sei, oder der geschaffene Wille geflossen sei in den ewige Willen und darin verschmelzet sei und zunichte worden, also dass der erig Wille allein daselbst wolle, thue und lasse." Vgl. Cap. 30: "Siehe, da wird denn hinfort nichts anderes gewollt oder gemeinet denn gut als gut, und 🚥 keiner andern Ursache willen, denn darum, dass es gut ist, und nicht darum, dass es dies oder das sei, diesem oder dem lieb oder leid, wohl oder webt süsse oder sauer sei und desgl. . . . denn da ist alle Selbstheit, Ichheit und Ich und Mir und desgleichen gelassen und gefallen; da wird nicht gesagt: ich habe Mich lieb, oder Dich, oder dies oder das und dergleichen. Und spräck man zu der Liebe: was hast du lieb? sie spräche: ich habe Gut lieb. Warum? Sie spräche: darum, dass es gut ist. Und darum, dass es gut ist, so ist es gut und recht und wohlgethan, dass es recht gemeinet und lieb gehabt werde Und wäre Ichtes besser denn Gott, so milsste es lieb gehabt werden vor Gott Und darum hat sich Gott selbst nicht lieb als sich selber, sondern als gut Und wäre und wüsste Gott" u. s. w. (vgl. oben §. 168 Note 3). . . "Siehe, dies soll sein und ist in Wahrheit in einem göttlichen oder in einem wahren

ergotteten Menschen, denn sonst wäre er nicht göttlich oder vergottet." Cap. 9: "Nun möchte man fragen, welcher oder was ist ein vergotteter oder göttcher Mensch? Antw.: Der durchleuchtet und durchschienen ist mit dem ewien oder göttlichen Lichte, und entzündet mit ewiger oder göttlicher Liebe, a ist ein göttlicher oder vergotteter Mensch. . . . Man soll wissen, dass Licht nd Erkenntniss nichts ist oder taugt, ohne Liebe." (Es wird indessen unterzhieden swischen falschem und wahrem Licht, falscher und wahrer Liebe . s. w.) Achnlich Tauler (Pred. I, S. 117): "Der Mensch, der sich also geshen hat, und sich Gott gefangen allezeit wesentlich giebt, dem muss auch lott sich selbst wesentlich gefangen wiedergeben, und da führt Gott den Menthen über alle Weise und über alle Gefängniss in die göttliche Freiheit, in ch selber, dass der Mensch mehr ist ein göttlicher denn ein natürlicher Mensch ı etlichen Weisen, und wenn man den Menschen anrührt, rührt man Gott an: er diesen sollte bekennen und sehen, der müsste ihn in Gott bekennen und then. Hier sind alle Wunden geheilt und alle Pfande quitt, hier ist die Ueberhrt geschehen aus den Creaturen in Gott, aus natürlichem Wesen etlicher Veise in ein göttliches Wesen. Dieses liebliche Spiel ist über Verständniss, ber empfindliche oder fühlbare Weise und über natürliche Weise. Die hier me sind, und die dies sind, die sind in dem allernächsten und allerseligsten Veg und in der Weise der allerhöchsten Seligkeit, da man ewiglich Gottes all gebrauchen in der höchsten Weise. Davon ist viel besser schweigen denn prechen, und besser empfinden oder fühlen, denn verstehen." — In poetischer Veise spricht sich Suso\*) über die unio mystica aus im Büchlein von der ewizen Weisheit, Buch II, c. 7 (bei Diepenbrock S. 275): "Ach du zarte, innigiche Feldblume, du geliebtes Herzentraut in den umfangenden Armen der ein minnenden Seele, wie ist das so kundlich dem, der dein je recht emfand; wie ist es aber so seltsam zu hören dem Menschen, dem du unkund ist, dess Herzen und Muth noch leiblich ist! Ach herzliches, unbegreifliches tut, dies ist eine liebe Stunde, dies ein süsses Nun, in dem muss ich dir aufhun eine verborgene Wunde, die mein Herz noch trägt von deiner süssen finne. Herr, Gemeinsame in Minne ist wie Wasser im Feuer. Herr, du weisst, nes rechte inbrünstige Minne nicht Zweiheit mag erleiden. Ach, du einiger ierr meines Herzens und meiner Seele, darum begehret mein Herz, dass du sine sonderliche Minne zu mir hättest, und dass deine göttlichen Augen ein sonderlich lustliches Wohlgefallen hätten an mir. O Herr, du hast so viele Ierzen, die dich herziglich minnen, und die viel mit dir können; o weh! zarer, trauter Herr, wie bin ich denn daran?" - Weitläufig hat Ruysbroek die systische Heilsordnung durchgeführt (bei Engelhardt S. 190 ff.). Der Mensch relangt nach ihm zu Gott durch actives, durch inneres und durch contemplaives Leben. Das erstere geht mehr auf das Aeusscre (Bussübungen); die ziebe erst kehrt das Streben nach innen. Wenn sich unser Geist ganz zu dem ichte, Gott, wendet, so wird alles in uns vollendet und zu seinem Ursprung wrückgeführt. Wir werden mit dem Lichte selbst vereinigt, und aus demselen über die Natur in Gnaden wiedergeboren. Aus dem ewigen Lichte weren wieder vier Lichter in uns geboren: 1) das natürliche Himmelslicht, das ir mit den Thieren gemein haben; 2) der Glanz des höchsten Himmels, in elchem wir auf eine quasi-sinnliche Weise den verklärten Leib Christi und

<sup>\*)</sup> Ueber die weitere Heilsordnung Suso's und deren drei Stufen (purgatio, illuminatio, perfectio) vgl. Schmidt a. a. O. S. 48. Zu schwimmen in der Gottheit "als ein Adler in dem Lufte" ist das Endziel seines Strebens, ebend. S. 50.

der Heiligen schauen; 3) das geistige Licht (natürliche Intelligens der Engel und Menschen); 4) das Licht der Gnade Gottes. — Ueber die drei Einheiten im Menschen, die drei Ankunften Christi, die vier Ausgänge, die drei Begegnungen, die Gaben des Geistes u. s. w., sowie auch über die verschiedenen Stufen des contemplativen Lebens, die Grade der Liebe, siehe Engelhardt a. s. 0. — Savonarola beschreibt (in seinen Predigten) den Gnadenstand als eine Versiegelung der Herzen: das Siegel ist Jesus Christus der Gekreuzigte, welche dem Sünder aufgedrückt wird, nachdem er Busse gethan und ein neues Hen erhalten. Die Wasser der zeitlichen Trübsal können das Feuer dieser Liebe nicht auslöschen u. s. w.; doch wirkt die Gnade nicht unwiderstehlich: der Mensch kann ihr widerstreben und sie wieder verlieren. Wie weit ferner bei Savonarola die Lehre von der Ungewissheit des Gnadenstandes limitirt sei, siehe Rudelbach S. 364. u. Meier S. 272.

S. den bischöfl. Brief bei Mosheim p. 256: Item dicunt, quod homo possit sic uniri Deo, quod ipsius sit idem posse ac velle et operari quodcunque, quod est ipsius Dei. Item credunt, se esse Deum per naturam sine distinctione. Item, quod sint in eis omnes perfectiones divinae, ita quod dicunt, se esse acternos et in acternitate. Item dicunt, se omnia creasse, et plus creasse, quam Deus. Item, quod nullo indigent nec Deo nec Deitate. Item, quod sunt impeccabiles, unde quemcunque actum peccati faciunt sine peccato (vgl. oben §. 165 Note 2). — Auch Meister Eckart lehrte pantheistisch: Nos transformsmur totaliter in Deum et convertimur in eum simili modo, sicut in sacramento convertitur panis in corpus Christi: sic ego convertor in eum, quod ipse operatur in me suum esse. Unum non simile per viventem Deum verum est, quod nulla ibi est distinctio. (Cf. Raynald, annal. ad a. 1329.) Gegen diese Ansich Gerson (bei Hundeshagen S. 66).

#### **§.** 186.

### Glaube und Werke. Verdienstlichkeit der letztern.

Dass der Mensch gerecht werde durch den Glauben, musste auch bei aller Hinneigung zum Pelagianismus als paulinische Lehre festgehalten werden. Nur kam darauf an, was man unter dem Glowben verstand. Schon Johannes von Damascus rechnete zu dem Glauben zwei Dinge: das Fürwahrhalten der Lehre, und das feste Vertrauen auf Gottes Verheissungen 1; und so fasste auch Hugo von St. Victor den Glauben das einemal als cognitio, das anderemal als affectus 2; und eine ähnliche Anerkenntniss des verschiedenen Sprachgebrauchs liegt in der Unterscheidung des Lombarden zwischen credere Deum, credere Deo und credere in Deum 3. Nur dieser letztere Glaube ist (nach der Lehre der Scholastiker) fides justificans, fides formata 4. Dass nun aus diesem Glauben die guten Werke von selbst folgen, wurde von den besten Theologen eingesehen und gelehrt 5. Gleichwohl bildete sich mit der Werkheiligkeit in praxi auch die Theorie von einer Verdienstlichkeit der guten Werke aus; und wenn auch durch die thomistische Unterscheidung von meritum ex condigno und meritum ex congruo die Ansprüche des Menschen zurückgedrängt wurden, so war dies doch nur eine scheinbare Demuth 6. Vollends aber wurde die Annahme überverdienstlicher Werke, die denen, welche daran Mangel haben, zu gute kommen, zu einer gefährlichen Stütze des Ablasskrams 7, dem sich jedoch auch in dieser Zeit kräftige Stimmen widersetzten 8.

- 1 De fide orth. IV, 10: 'Η μέντοι πίστις διπλή έστιν ἔστι γὰρ πίστις ἐξ ἀκοῆς (Rom. 10, 17). 'Ακούοντες γὰρ τῶν θείων γραφῶν, πιστεύομεν τῆ διδακαλία τοῦ ἀγίου πνεύματος. Αὐτη δὲ τελειοῦται πᾶσι τοῖς νομοθετηθεῖσιν ὑπὸ τοῦ Χριστοῦ, ἔργφ πιστεύουσα, εὐσεβοῦσα καὶ τὰς ἐντολὰς πράττουσα τοῦ ἀνακανίσαντος ἡμᾶς. . . "Εστι δὲ πάλιν πίστις ἐλπιζομένων ὑπόστασις (Hebr. 11, 1), πραγμάτων ἔλεγχος οὐ βλεπομένων, ἡ ἀδίστακτος καὶ ἀδιάκριτος ἐλπὶς τῶν τε ὑπὸ θεοῦ ἐπηγγελμένων, καὶ τῆς τῶν αἰτήσεων ἡμῶν ἐπιτυχίας. 'Η μὲν οὖν πρώτη τῆς ἡμετέρας γνώμης ἐστὶ, ἡ δὲ δευτέρα τῶν χαρισμάτων τοῦ κνεύματος.
  - <sup>2</sup> Ueber das verschiedene Verhältniss beider vgl. Liebner S. 435.
- <sup>3</sup> Sent. lib. III, dist. 23 D: Aliud est enim credere in Deum, aliud credere Deo, aliud credere Deum. Credere Deo est credere vera esse quae loquitur, quod et mali faciunt. Et nos credimus homini, sed non in hominem. Credere Deum est credere quod ipse sit Deus, quod etiam mali faciunt [sonst auch der dämonische Glaube genannt, nach Jac. 2, 19]. Credere in Deum est credendo amare, credendo in eum ire, credendo ei adhaerere et ejus membris incorporari. Per hane fidem justificatur impius, ut deinde ipsa fides incipiat per dilectionem operari. Dasselbe gilt von credere Christum etc. Vgl. Litt. C.
- <sup>4</sup> Ueberhaupt unterscheiden die Scholastiker zwischen subjectivem und objectivem Glauben, fides qua, und fides quae creditur (Lombard. a. a. O.). Eine Unterabtheilung ist die fides formata, die durch die Liebe thätig ist. Ohne Liebe bleibt der Glaube informis, s. Lombard. a. a. O. Thom. Summ. P. II, 2, qu. 4, art. 3 (bei Münscher, v. Cölln S. 175). Auch zwischen entwickeltem und unentwickeltem Glauben (fides explicita et implicita) wird unterschieden: der letztere schon genügt, Summ. theol. II, qu. 1, art. 7; qu. 2, art. 6 u. 7.
- \* So sagt der Lombarde a. a. O.: Sola bona opera dicenda sunt, quae fiunt per dilectionem Dei. Ipsa enim dilectio opus fidei dicitur. Sonach bliebe der Glaube die Quelle der guten Werke, vgl. lib. II, dist. 41 A, wo nach Röm. 14, 23 alles, was nicht aus dem Glauben hervorgeht, als Sünde erscheint. Schon etwas verrückt erscheint der biblische Standpunkt bei Thomas Aqu. Summ. P. II, 2, qu. 4, art. 7, der den Glauben selbst schon unter den Tugenden aufführt, freilich so, dass er ihn als die erste und oberste Tugend an die Spitze stellt. Von da verwirrte sich die Sache immer mehr ins Pelagianische, bis die Vorläufer der Reformation auch hier wieder in die Bahn des Evangelischen einlenkten. So u. a. Wessel (s. Ullmann S. 272 ff.) und Savonarola (s. Rudelbach S. 351). Dagegen legten selbst die Waldenser noch grossen Werth unf die Busswerke, und auch Thomas a Kempis ging nicht in dem Maasse und in der Weise von dem Mittelpunkt der Rechtfertigungslehre aus, wie die Genannten, s. Ullmann a. a. O.
- 8 Bestimmt gegen Verdienstlichkeit spricht sich noch Alanus ab Ins. aus, II, 18 (bei Pez I, p. 492): Bene mereri proprie dicitur, qui sponte alicui benefacit, quod facere non tenetur. Sed nihil Deo facimus, quod non teneamur facere. . . . Ergo meritum nostrum apud Deum non est proprie meritum, sed

solutio debiti. Sed non est merces nisi meriti vel debiti praecedentis. Sed non meremur proprie; ergo quod dabitur a Deo, non erit proprie merces, sed gratia. Auch dem Glauben ward Verdienstlichkeit zugeschrieben (inwiesem man ihn selbst wieder als ein Werk, eine Tugend fasste — als Gehorsam gegen die Kirche). Thom. P. II, 2, qu. 2, art. 9. — Aber wie äusserlich die Lehre vom Glauben gefasst wurde, zeigen besonders die Scholastiker der späteren Periode, welche die Verdienstlichkeit des Glaubens nach der Schwierigkeit des zu glaubenden Objects bestimmten. Je unglaublicher ein Ding, desto grössere Verdienstlichkeit, es zu glauben. Sich zum Glauben zu zwingen, ist demnach eine an den Willen zu stellende Zumuthung. So Durandus a Sancto Porciano und W. Occam. Ein solcher forcirter Glaube musste dann von selbst wieder zur Ironie und Frivolität des Unglaubens führen. — Ueber die Unterscheidung der merita s. Thom. P. II, 1, qu. 114, art. 4 (bei Münscher, von Cölln S. 145). Kein Mensch hat von sich aus ein meritum ex condigno, sondern nur ex congruo. Christus allein hat das erstere.

- <sup>7</sup> Die Ausbildung der Lehre von einem thesaurus meritorum, thesaurus supererogationis perfectorum gehört dem Alexander von Hales (Summ. Pars IV, quaest. 23, art. 2, membr. 5). Dazu kommt die Unterscheidung von consilium und praeceptum bei Thom. Aqu. P. II, qu. 108, art. 4 (bei Münscher, von Cölln S. 177). Ueber die geschichtliche Entwicklung des Ablasses: † (Eu.) Amort, Historia . . . de origine, progressu, valore et fructu indulgentiarum, Venet. 1738. fol. Vgl. Gieseler, KG. II, 2 S. 452 ff. Ullmann, Reformatoren vor der Ref. Bd. I, S. 203 ff. † Hirscher, die Lehre vom Ablass, Tüb. 1844.
- 8 So eiferte der Franciscaner Berthold im 13. Jahrhundert gegen die Pfenigprediger, welche die Seelen verführen (s. Kling S. 149. 150. 235. 289. 384. 398; Grimm S. 210; Wackernagel, Leseb. I, Sp. 664). Ueber den Kampf von Wykliffe, Hus u. s. w. s. die KG. Ueber des Letztern Schrift de indulgentiis a Schröckh XXXIV, S. 599 ff. Auch bildete die thatsächliche Busse der Geisseler und Selbstpeiniger eine praktische Opposition gegen die Laxheit der Grundsätze; Gieseler a. a. O. S. 469.

SECHSTER ABSCHNITT.

Die Lehre von der Kirche und den Sacramenten.

§. 187.

Kirche.

Die Verwechslung der Idee der Kirche mit ihrer zeitlichen Erscheinung, aus der am Ende alle Missgestalten der Hierarchie und die Entwicklung der päpstlichen Macht hervorgingen, hatte schon in der vorigen Periode Wurzel gefasst. Das Verhältniss der geistlichen Gewalt zur weltlichen (der Kirche zum Staat) wurde häufig

nter dem Bilde der beiden Schwerter dargestellt, welche die einen etrennt, die andern als in der Hand des Petrus vereinigt dachten 1. lie weitere Entwicklung und Bestimmung dieser Verhältnisse geört in das Kirchenrecht; doch da die Annahme der kirchenrechtchen Bestimmungen zur Orthodoxie gehörte, jede Abweichung avon als Häresie und zwar als die gefährlichste aller Häresien rschien, so hat auch die Dogmengeschichte von ihnen Notiz zu chmen. Am eingreifendsten in die dogmatische Richtung ist die ehre von der päpstlichen Gewalt und Untrüglichkeit gegenüber er Lehre, dass das Concil über dem Papste sei<sup>2</sup>. Die mystische lee der Kirche und die damit zusammenhängende Vorstellung von inem allgemeinen Priesterthum ward sowohl von Hugo von St. 'ictor, als auch von den Vorgängern der Reformation, einem Wyiffe, Matthias von Janow, Hus, Johann von Wesel, Wessel, Savonarola ad a. mit mehr oder weniger Bestimmtheit herausgehoben 3. Am throffsten trat die antihierarchische und mit ihr die antikirchliche, bisweilen antichristliche und politisch-revolutionäre Richtung zu age in den schwärmerisch aufgeregten Secten des Mittelalters 4, ahrend die Waldenser und die böhmischen Brüder einfach und hne Schwärmerei den Stand der Dinge wieder auf die apostolische Frundlage (mit Uebergehung freilich der historischen Entwicklung) urückzuführen suchten 5.

1 Eine weitere Ausführung hierüber bei Grimm, Vridankes Bescheidenheit, 6tt. 1834. S. LVII\*). Schon Bernhard von Clairvaux fasste die Worte Luc. 2, 36. 38 sinnbildlich, ep. ad Eugen. 256 (im J. 1146), und ihm stimmt Joannis von Salisbury bei (Policr. IV, 3), dass beide Schwerter sich in der Hand es Papstes befänden, doch so, dass der Papst das leibliche Schwert durch en Arm des Kaisers führen soll. Dagegen verstand Kaiser Friedrich I. unter einen Schwert die Gewalt des Papstes, unter dem andern die des Kaisers ı die Briefe von 1157, 1160, 1167 bei Grimm). Dasselbe behauptete gegen mocenz III. Kaiser Otto. Da nach Joh. 18, 10 Petrus es war, der das Schwert og, so schlossen die Anhänger des päpstlichen Systems daraus, dass beide in er Hand des Papstes sein müssten, und dass dieser es nur dem Kaiser leihe. So er Franciscaner Berthold. Die Andern dagegen, Freidank, Reinmar von weter und der Sachsenspiegel, wollen die Gewalten getheilt wissen, und eine losse zum Sachsenspiegel nimmt an, dass Christus nicht beide Schwerter m Apostel Petrus, sondern nur eines, das andere aber, das weltliche, dem phannes gegeben habe. Dagegen stellt der Schwabenspiegel die päpstliche nsicht auf. Noch andere Erklärungen bei Grimm a. a. O. - Auch an Stimen fehlte es nicht, welche die Kirchenfreiheit, der weltlichen wie der geistlinen Macht gegenüber, beanspruchten. So stellt Johann von Salisbury den rundsatz auf: Ecclesiastica debent esse liberrima; s. den 95. der Briefe in er Sammlung von Masson (bei Ritter, Gesch. d. Phil. VIII, S. 50 Anm.).

<sup>\*)</sup> Die Stelle bei Fridank heisst S. 152: Zwei awert in einer scheide verderbent lihte beide: als der båbest riches gert, så verderbent beidin swert.

- <sup>2</sup> Vgl. u. a. die Bulle Bonifacius' VIII. von 1302 (in Extravag. commun. lib. I, tit. VIII, c. 1) und dagegen die Beschlüsse der Baseler Synode, sess. I. de 19. Jul. 1431 (*Mansi* T. XXIX, cod. 21; beides bei *Münscher*, von Cölla S. 316—318).
- 3 Nach Hugo von St. Victor (de sacram. lib. II, P. III; bei Liebner S. 445 ff.) ist Christus das unsichtbare Haupt der Kirche, und die multitudo fidelium ist der Körper. Die ganze Kirche theilt sich in zwei Hälften (Mauern): die Laien und die Kleriker (linke und rechte Seite). So weit nun aber der Geist über den Leib geht, so weit geht die geistliche Macht über die weltliche. Daher hat erstere das Recht, die letztere sowohl einzusetzen, als da, wo sie verderbt ist, zu richten. Sie selbst aber, wie sie von Gott zuerst eingesetzt ist, kann auch, wenn sie abweicht, nur von Gott gerichtet werden (1 Cor. 6). Auch Hugo erkennt den Papst als den Statthalter Petri an. Er hat das Recht, von allen kirchlichen Personen sich bedienen zu lassen, und die unumschränkte Macht, alle Dinge auf Erden zu binden und zu lösen. — Weit schärfer als Hugo schied zwischen der Idee der Kirche und der äussern Repräsentation derselben durch die Kirchengewalt bereits Wykliffe (im Trialog. II u. IV); vgl. Schröckh XXXIV, S. 510 ff. 547 ff. Neander, KG. 3. Aufl. II, S. 764 ff. Böhringer S. 409 ff. Schärfer noch als er Matthias von Janow (de regulis Veteris et Novi T.). Nach ihm können die Scheinchristen nur insoweit Christen genannt werden, als ein gemalter Mensch ein Mensch genannt wird, vgl. Neasder a. a. O. S. 777 ff. Hus unterscheidet (im Tractatus de ecclesia) drei Erscheinungsformen der Kirche: 1) ecclesia triumphans i. e. beati in patria quiescentes, qui adversus satanam militiam Christi tenentes, finaliter triumpharunt; 2) ecclesia dormiens, i. e. numerus praedestinatorum in purgatorio patiens; 3) ecclesia militans i. e. ecclesia praedestinatorum, dum hi viant ad patriam. Diese drei Kirchen sollen aber eine Kirche werden am Tage des Gerichts. Von dieser wahren, einstweilen noch in drei geschiedenen Formen sich darstellenden Kirche unterscheidet er aber wiederum die ecclesia nuncupative dicta (die ecclesia der praesciti): Quidam sunt in ecclesia nomine et re, ut praede stinati, obedientes Christo catholici; quidam nec re nec nomine, ut praesciti pagani; quidam nomine tantum, ut praesciti hypocritae; et quidam re, licet videantur nomine esse foris, ut praedestinati Christiani, quos Antichristi satrapae videntur in facie ecclesiae condemnare (zu diesen zählte wohl Hus sich selbst). Vgl. das Weitere bei Münchmeier a. a. O. S. 16 ff. Ueber das Ver hältniss dieser Ansicht Hus' zu der Gersons ebend. S. 18 Anm. Gersons Freund, Nic. Clemangis, sieht übrigens (hierin mit Hus übereinstimmend) den lebendigen Glauben des Individuums als das eigentliche Lebensprincip an, aus dem auch die erstorbene Kirche sich wieder erzeugen kann, daher sein Ausspruch: in sola potest muliercula per gratiam manere ecclesia, sicut in sola Virgine tempore passionis mansisse creditur (disputatio de conc. generali). Vgl. Miss, Nic. Clémanges, sa vie et ses écrits, Strasb. 1846, p. 58 u. 59. Joh. von Wesel (disput. adv. indulgentias) zeigt, von dem verschiedenen Begriff des Wortes ecclesia ausgehend, wie man sowohl sagen könne: ecclesia universalis non errat, als auch ecclesia universalis errat. Nur die auf den Fels gegründete Kirche ist ihm sancta et immaculata, und von dieser unterscheidet er die peccatrix et adultera. Nach Johann Wessel ist die Kirche die Gemeinschaft der Heiligen, zu der alle wahrhaft Frommen gehören, die durch einen Glauben. eine Hoffnung und eine Liebe mit Christo verbunden sind (die Griechen nicht ausgeschlossen). Die äussere Einheit der Kirche unter einem Papste ist ihm nur etwas Zufälliges, und ebensowenig sind es die Decrete der Concilien, welche

die Einheit der Kirche begründen. (Hyperboräer, Indier, Scythen, die nichts von Concilien zu Costnitz und Basel wissen!) Höher noch als die Einheit des Glaubens steht ihm die der Liebe. Angelehnt an den augustinischen Satz (evangelio non crederem etc.), den er als subjectives Geständniss fasst, glaubt er mit der Kirche und gemäss derselben, aber nicht an dieselbe. Rücksichtlich des Priesterthums hält er zwar an dem Unterschiede von Geistlichen und Laien, erkennt aber neben dem Standespriesterthum auch ein allgemeines an. Auch ist die Kirche nicht da um des Klerus willen, sondern umgekehrt. Vgl. Ullmann S. 296 ff. (nach den in der Farrago rerum theologicarum vereinigten Abhandlungen: de dignitate et potestate ecclesiastica, de sacramento poenitentiae, de communione Sanctorum et thesauro ecclesiae) u. Münchmeier S. 19. — Nach Savonarola machen alle, die in der Liebe und in der christlichen Wahrbeit durch die Gnade des heil. Geistes vereinigt sind, die Kirche aus; und wo diese Gnade nicht ist, da ist auch die Kirche nicht, s. die Stellen aus den Predigten bei Rudelbach S. 354 ff. Meier S. 282 ff. Die mystische Deutung der Bundeslade auf die Kirche ebendaselbst.

4 Bei Mosh. p. 257: Dicunt se credere, ecclesiam catholicam sive christianitatem fatuam esse vel fatuitatem. Item, quod homo perfectus sit liber in totum, quod tenetur ad servandum praecepta data ecclesiae a Deo, sicut est praeceptum de honoratione parentum in necessitate. Item, quod ratione hujus libertatis homo non tenetur ad servandum praecepta Praelatorum et statutorum ecclesiae, et hominem fortem, etsi non religiosum, non obligari ad labores manuales pro necessitatibus suis, sed eum libere posse recipere elecmosynam pauperum. Item dicunt, se credere omnia esse communia, unde dicunt, furtum cis licitum esse.

<sup>5</sup> Vgl. Gieseler, KG. II, 2 S. 506 ff. Herzog, Waldenser S. 194 ff.

## §. 188.

### Verehrung der Heiligen.

Entsprechend der pyramidalisch sich aufbauenden Hierarchie auf Erden dachte man sich auch die Hierarchie des Himmels, an deren Spitze die Gottesmutter Maria stand 1. Dem natürlich sich aufdringenden Vorwurfe des Polytheismus begegnete die scholastische Distinction zwischen λατρεία und προσχύνησις in der griechischen, sowie zwischen Latria, Dulia und Hyperdulia in der lateinischen Kirche 2. Dies schützte jedoch keineswegs vor praktischem Missbrauche, so dass die Vorläufer der Reformation auch gegen die Heiligenverehrung nachdrücklich einzuschreiten sich bewogen fanden 3.

<sup>1</sup> Bei den Griechen wurde die Mariolatrie durch Joh. Damascenus, bei den Lateinern durch Peter Damiani, Bernhard von Clairvaux, Bonaventura\*) u. a. gefördert, s. Gieseler, KG. II, 2 S. 425 (wo auch Stellen aus den Minnesängern); Manscher, von Cölln S. 180—182; und de gratiis et virtutibus beatae Mariae

<sup>\*)</sup> Vgl. das Psalterium beatae Mariae virginis im 13. Jahrhundert,

virg. in Pez' thes. anecdd. T. I, p. 509 ss. Dazu mag noch eine Stelle von Tauler kommen, Pred. auf unser lieben Frauen Verkünd. (Predd. Bd. III, & 57). T. nennt die Maria "eine Tochter des Vaters, eine Mutter des Sohnes, eine Braut des heil. Geistes, eine Königin des Himmels, eine Frau der Welt und aller Creaturen, eine Mutter und Fürbitterin aller Menschen, die ihrer Hülfe begehren, einen Tempel Gottes, worin Gott süss gerastet hat wie ein Bräutigam in seiner Kammer mit grosser Wonne und Weide, die er hatte in dem jungfräulichen Leibe, wie in einem Garten voll von allen wohlriechenden Kräutern, allerlei Tugenden und Gnaden. Mit diesen Tugenden hat sie die Himmel der heiligen Dreifaltigkeit honigsliessend über uns arme Sünder gemacht, und hat die Sonne der Gerechtigkeit fortgebracht, und verjagt die Verfluchung der Eva, und zerbrochen das Haupt der höllischen Schlange. Diese zweite Eva hat mit ihrem Kinde alles wiedergebracht, was die erste Eva verloren und verdorben hat, und viel mehr Gnade und Reichthum darüber. Dies ist der edle Stern aus Jakob entsprossen (wovon in Mosis Buch geweissagt ist), dessen Schein die ganze Welt erleuchtet; darum in allen deinen Nöthen (spricht Bernardus) kehre deine Augen zu diesem Stern, rufe an Maria, so kannst du nicht verzweifeln; folge Maria, so kannst du nicht irren. Sie wird dich durch die Kraft ihres Kindes halten, dass du nicht fallest; sie wird dich beschirmen, dass du nicht verzagest; sie wird dich zu ihrem Kinde führen, dass du wohl überkommest, sie hat die Gewalt wohl, denn der allmächtige Gott ist ihr Kind; sie hat auch den guten Willen wohl, denn sie ist barmherzig. Wer mag denn zweifeln, dass ein Kind seine Mutter nicht ehren wolle, oder dass sie nicht übersliessend ist von Liebe, in welcher die wesentliche Liebe (Gott selbst) gerastet hat?"\*). — Nächst der Maria waren es die Apostel des Herrn, dann die Märtyrer, die Verbreiter des Christenthums, die Stifter der Nationalkirchen, ausserordentliche Kirchenlichter und Asketen, vorzüglich Mönche und Nonnen, welche kanonisirt wurden. Die Legende schuf selbst neue (mythische) Heilige aus der Phantasie (z. B. den heil. Longin), und auch alttestamentliche Männer und Frauen nahmen an der Verehrung Theil. Das Recht der Kanonisation, das erst bei den Bischöfen gestanden, zogen die Päpste mehr und mehr an sich, worüber das Weitere in der Kirchengeschichte.

<sup>2</sup> In der griechischen Kirche wurde der Unterschied zunächst in Beziehung auf die Bilderverehrung gemacht von der zweiten nic. Synode (bei Mansi conc. T. III, col. 377) und von Theodorus Studita, ep. 167, Opp. 1521. Die λωτρείε gebührt allein dem dreieinigen Gott, die τιμητική προσκύνησις auch den Bildern. — In der latein. Kirche bezieht Petr. Lombard. Sent. lib. III, dist. 9 Å die latria allein auf Gott. Von der dulia aber unterscheidet er drei Species, wovon die eine einer jeden Creatur, die andere nur der Menschheit Christi zukommt. Zu der dulia fügt Thomas von Aquino (P. II, 1, qu 103, art. 4) noch die hyperdulia, welche er allein der Maria reservirt. Vgl. die Stellen bei Münscher, von Cölln S. 182 f.

<sup>3</sup> Hus in seiner Schrift de mysterio iniquitatis Antichristi c. 23 (bei Schröcks XXXIV, S. 614 f.).

Im Zusammenhange mit der Heiligenverehrung steht die Bilderverehrung und der Bilderdienst. Die Russere Geschichte des Bilderstreites gehört in die Kirchengeschiebte. Dogmatische Begründung des Bilderdienstes bei Joh. Damasc. orationes III pro imaginibus (Opp. T. I., 305 ss.). — Gegen die Bilder die Synode von Constantinopel (754), für dieselben die zweite

<sup>\*)</sup> Die Mutter Jesu erscheint als die Fürbitterin bei ihrem Sohne, der meist als der strenge Richter gefasst wird. So erscheint auf einem Gemälde von Rubens in Lyon Christus als

ven Niella (787). Unterschied zwischen λετιρεία die nur Gott sukommt, und προσπίνησες τεριγτική (ἐσποσμός), welche sowohl den Bildern der Heiligen, als auch dem Kreuzeszeichen nad den heiligen Evangelienbüchern gebührt. — Im Abendlande erst eine vermitteinde Ansieht (imagines non ad adorandum, sed ad memoriam rerum gestarum et parietum venustatem habere permittimus), von Karl dem Gr. vertreten, in der Schrift de impio imaginum caltu libb. IV (um 790) und auf der Synode zu Frankfurt (794); dagegen die nießische Ansieht vertheidigt von Papet Hadrian (Widerlegung der carol. Bücher in Massi T. XIII, col.; 759 ss.) und Theodulph von Orleans. — Später dann Thomas Aq. Summ. P. III, qu. 25, art. 3 vom Kreuze Christi: Cum ergo Christus adoretur adoratione latriae, consequens et, quod ejus imago sit adoratione latriae adornanda (also hier wirkliche Idololatrie?). Vgl. art. 4. und Job. Damasc. de fide orth. lib. IV, c. 11.

### §. 189.

#### Die Sacramente.

"Die Lehre von den Sacramenten ist der Hauptpunkt, in welchem sich is scholastische Theologie nicht blos formell, sondern auch materiell prouctiv bewies" 1. Mit der schärfern Definition des Sacraments, wie e Hugo von St. Victor 2, Peter der Lombarde u. a. 3 auf augustinither Grundlage versuchten, setzte sich auch, namentlich durch m Letztern, die Zahl fest als heilige Siebenzahl 4. Noch schwankt dessen die Zählung 5 bis auf Bonaventura und Thomas von Aquino. achdem sie sich aber einmal festgesetzt, konnte es auch dem zholastischen Scharfsinne der Letztern nicht schwer fallen, die tieern Gründe dafür anzugeben 6. Da nun ferner auch die griechiche Kirche seit dem 9. Jahrhundert zu einer Vervielfältigung der acramente hinneigte<sup>7</sup>, so ward bei den Vereinigungsversuchen it ihr die abendländische Zählung auf der Kirchenversammlung 1 Florenz bestätigt 8. Blos Wykliffe, die Waldenser und die strenern Husiten kehrten entweder zur ursprünglichen Zweiheit zurück. ler entfernten sich doch wenigstens von der Siebenzahl der röischen Kirche und ihrem Sacramentsbegriffe 9.

- 1 Ullmann, Wessel S. 321 f.
- <sup>2</sup> Dem Hugo von St. Victor genügte die augustinische Definition (sacrae signum, s. oben § 136) nicht. Er nennt sie eine blosse Nominalerklärung. Ich Buchstaben und Gemälde können ja Zeichen heiliger Dinge sein. Seine finition de sacr. lib. I, P. IX, c. 2 ist: Sacramentum est corporale vel maiale elementum foris sensibiliter propositum, ex similitudine repraesentans, institutione significans et ex sanctificatione continens aliquam invisibilem spiritalem gratiam. Kürzer die Definition in der Summa tr. II, c. 1: Samentum est visibilis forma invisibilis gratiae in eo collatae. Vgl. de sacr. II, P. VI, c. 3 (Liebner S. 426. und Hahn a. a. O. S. 14).
- <sup>2</sup> Sent. lib. IV, dist. 13: Sacramentum enim proprie dicitur, quod ita signum; gratiae dei et invisibilis gratiae forma, ut ipsius imaginem gerat et causa istat. Dies gilt nicht von allen Zeichen . . . (omne sacramentum est signum, 1 non e converso). Vgl. distinct. 1: Non significandi tantum gratia sacramenta

dem Donnorkeil, während Maria, in Verbindung mit dem heil. Dominicus und dem heil. Franciscus fussfällige Fürbitte thut; s. Quand, Reise ins mittägliche Frankreich, Lpz. 1846. S. 99,

instituta sunt, sed etiam sanctificandi. Dieses Moment wird auch von Thomas von Aquino aufgenommen. Summa, qu. 60, art. 3: Sacramenta sunt quaedam sensibilia signa invisibilium rerum, quibus homo sanctificatur. Weitere Definitionen der Scholastiker bei Hahn S. 21 f. Da man unter der Materie des Sacraments sowohl das vorliegende, sinnenfällige Element (Wasser, Wein, Oel), als die damit vorzunehmende Handlung (Besprengung, Salbung) verstehen konnte, so machten einige Scholastiker (Thomas, Scotus, Biel) wieder einen Unterschied zwischen materia propinqua und materia remota, ja sogar (bei der Busse) remotissima; vgl. die Stellen bei Hahn S. 146. Ueber die göttliche Einsetzung der Sacramente, die nachzuweisen auch einige Schwierigkeiten machte, s. ebend. S. 154 ff. Von der eigentlichen Institutio unterschied man die Promulgatio, die auch menschlichen Ursprungs sein konnte, oder man liess die Insinuatio institutionis von Seiten Gottes der eigentlichen Institutio vorangehen, welche dam wohl durch Menschen, d. h. durch die Kirche, geschehen konnte.

4 Noch in dieser Periode war man lange schwankend. Rabanus Mauru und Paschasius Radbertus kennen nur vier Sacramente, oder eigentlich me die beiden der Taufe und des Abendmahls, doch so, dass mit der Taufe sech das Chrisma aufgeführt und das Sacrament des Altars in die beiden Elemente des Leibes und Blutes Christi zerlegt wird. Raban. de inst. cler. I, 24: Sunt autem sacramenta Baptismus et Chrisma, Corpus et Sanguis, quae ob id sacramenta dicuntur, quia sub tegumento corporalium rerum virtus divina secretius salutem eorundem sacramentorum operatur, unde et a secretis virtutibus vel sacris sacramenta dicuntur. Vgl. Paschasius de corp. et sang. Domini c 3. — So auch Berengar von Tours (de s. coena, Berol. 1834) p. 153: Duo sunt enim praecipue ecclesiae sacramenta sibi assentanea, sibi comparabilia: regene rationis fidelium et refectionis (Taufe und Abendmahl). - Gottfried, Alt von Vendôme (um 1120), nennt Ring und Stab, womit die Bischöfe belehnt wurden sacramenta ecclesiae. — Bernhard von Clairvaux führt die Fusswaschung ab ein Sacrament auf (sermo in coenam Domini §. 4; bei Münscher, von Colla S. 188). — Hugo von St. Victor (lib. I, P. VIII, c. 7) unterscheidet drei Klassen von Sacramenten: 1) solche, in denen das Heil zu oberst beruht und empfangen wird (Taufe und Abendmahl, nebst der Confirmation, die P. VII zwischen Taufe und Abendmahl hincintritt); 2) Sacramente, die, ob sie gleich nicht nothwendig zur Seligkeit sind, doch die Heiligung fördern, indem durch se die gute Gesinnung geübt und eine höhere Gnade erlangt werden kann, wie der Gebrauch des Weihwassers, die Besprengung mit Asche u. s. w.; 3) Sacramente, die nur eingesetzt zu sein scheinen um zur Vorbereitung und Heiligung der übrigen Sacramente zu dienen, die Ordination, die Weihe des Ornats der Geistlichen u. a. Ausgezeichnet werden von ihm ausser den drei obengenannten Sacramenten erster Klasse auch noch die Ehe (lib. II, P. IX), die Busse (P. XIV) und die letzte Oelung (P. XV), "aber bei keinem dieser Sacramente, als bei der Taufe und dem Abendmahle, spricht er so, dass sie zu jener ersten Klasse noth wendig gerechnet werden müssten. Man weiss daher nicht, ob er nicht auch noch einige davon zur zweiten Klasse gerechnet hat" Liebner S. 429. (Münscher, von Cölln S. 188 f.) — Peter Damiani führt sogar zwölf Sacramente an (Opp. T. II, p. 167-169). - Inwiefern der Bischof Otto von Bamberg (nach der vits Othonis zwischen 1139 und 1189; bei Canisius, lectt. antiqu. ed. Basnage, T. III, P. II, p. 62) den von ihm (1124) zum Christenthum bekehrten Pommern die sieben Sacramente der kathol. Kirche gebracht habe? steht noch zu untersuchen (s. Engelhardt, DG. II, S. 196; Münscher, von Cölln S. 189 f.). — Dagegen bestimmter der Lombarde Sent. lib. IV, dist. 2 A: Jam ad sacraments

vae legis accedamus, quae sunt Baptismus, Confirmatio, Panis benedictio i. Eucharistia, Poenitentia, Unctio extrema, Ordo, Conjugium. Quorum alia nedium contra peccatum praebent et gratiam adjutricem conferunt, ut Bapmus; alia in remedium tantum sunt, ut Conjugium; alia gratia et virtute nos ciunt, ut Eucharistia et Ordo. Vgl. G. L. Hahn, Doctrinae romanae de nuro Sacramentorum septenario rationes historicae, Breslau 1859. und dessen hare von den Sacram. S. 79 ff.

3 So zählt Alanus ab Ins. lib. IV (bei Pez p. 497) noch hinter einander auf: ptismus, Eucharistia, Matrimonium, Poenitentia, Dedicatio basilicarum, Christis et Olei inunctio, und schliesst alle diese Gnadenmittel ein zwischen die sedicatio und die ecclesia. Auch spricht Alan. nur von einer Mehrzahl, nicht meiner Siebenzahl der Sacramente, vgl. III, 6. Selbst die lateranensischen meilien III. u. IV. (1179 u. 1216), sowie der Papst Innocenz III. betrachten E Lehre von den sieben Sacramenten noch nicht als ein ausgemachtes Dogmar Kirche, und noch im Jahr 1229 weiss das gegen die Albigenser gehaltene meil von Toulouse nur von fünf kirchlichen Sacramenten (indem Busse und ze von deren Zahl ausgeschlossen sind), vgl. Hahn S. 109. — Alexander von ales schloss sich zwar genauer an die Siebenzahl an, führte jedoch nur Taufe de Abendmahl auf die Einsetzung Christi selbst zurück, während die übrigen geramente von seinen Aposteln und den Dienern der Kirche eingesetzt seien umma P. IV, qu. 8, membr. 2, art. 1; bei Münscher, von Cölln S. 196 f.).

• Nach Thomas (P. III, qu. 65, art. 1) dienen die fünf ersten Sacramente ad iritualem uniuscujusque hominis in se ipso perfectionem, die beiden letzten agegen ad totius ecclesiae regimen multiplicationemque. Ferner: Per Baptisum spiritualiter renascimur, per Confirmationem augemur in gratia et robounur in fide; renati autem et roborati nutrimur divina Eucharistiae alimonia. aodsi per peccatum aegritudinem incurrimus animae, per Poenitentiam spirituaer sanamur; spiritualiter etiam et corporaliter, prout animae expedit, per extream Unctionem. Per Ordinem vero ecclesia gubernatur et multiplicatur spirituaer; per Matrimonium corporaliter augetur. Aber auch nach Thomas (Summ. . III. qu. 62, 5) sind Taufe und Abendmahl potissima sacramenta. — Bonavenra bringt (brev. VI; cent. III, sect. 47, c. 3) die sieben Sacramente in Verbinmg mit den sieben Krankheiten des Menschen: gegen die Erbsünde ist die Taufe, egen die Todsünde die Busse, gegen die erlässliche die letzte Oelung, wider die awissenheit die Weihung, wider die Bosheit das heilige Abendmahl, wider e Schwachheit die Firmelung, wider die böse Lust die Ehe\*); desgleichen it den sieben Cardinaltugenden: zum Glauben leitet die Taufe, zur Hoffnung e Firmelung, zur Liebe das Abendmahl, zur Gerechtigkeit die Busse, zur charrlichkeit die letzte Oelung, zur Klugheit die Weihung, zur Mässigkeit e Ehe. — Vgl. auch Bertholds Predigten (von Kling S. 439 ff.). Die "sieben eiligkeiten" sind ihm eine von Christo bereitete Arznei, in sieben Stücke ztheilt u. s. w. \*\*). Vgl. auch Raimund von Sabunde Tit. 282 ss. Matzke . 90 ff. \*\*\*).

<sup>(46)</sup> Daneben erweist sich dann freilich auch wieder das Heilmittel des Sacramentes als ein finffaches: 1. medicina curativa; 2. conservativa; 3. praeservativa; 4. mellorativa; 5. universalis. So nach Wilhelm con Aurerre (lib. IV, trad. 3) bei Hahn S. 116.



<sup>\*)</sup> Die ermen Leien haben also für die Unwissenheit kein Sacrament, und die ermen Geistlichen kein Sacrament für die Begierden." Schleiermacher, KG. 8. 514.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup>) "Auch auf die siebenfache Art der Opferthiere im A. T. und die Sprengung ihres Blutes werden son Finigen die Sacramente bezogen." Gieseler, DG, S. 531. Welche grosse Bedeutung der Biebennahl überhaupt beigelegt wurde, s. Hahn a. a. O. S. 113.

- 7 Joh. Damasc. de fide orth. IV, 13 nennt die beiden Mysterien der Taufe und der Eucharistie, die erstere in Beziehung auf die Geburt, die letztere in Beziehung auf die Erhaltung (Nahrung) des neuen Lebens; und zwar erblicht er in beiden Mysterien wieder eine Zweiheit, bei der Taufe Wasser und Geist (Chrisma), bei der Eucharistie Brot und Wein. Theodorus Studita dagegen (lib. II, ep. 165; Opp. p. 517) lehrt sechs Sacramente (nach dem Vorgange des Pseudodionys, vgl. oben §. 136 Note 3): 1) die Taufe, 2) das Abendunhl (σύναξις, ποινωνία), 3) das Weihen des heil. Oels (τελετή μύρου), 4) die Pristerweihe (ἰερατικαὶ τελειώσεις), 5) den Mönchsstand (μοναχική τελείωσεις), 6) die Gebräuche bei den Verstorbenen (περὶ τῶν ἰερῶς κεκοιμημένων); s. Schröch, KG. XXXIII, S. 127 f.
- <sup>8</sup> Mansi conc. T. XXXI, col. 1054 ss. Diese Bestimmungen galten dam auch für die unirten Armenier.
- <sup>9</sup> Wykliffe führt zwar die kirchliche Zählung auf, lib. IV, c. 1, unterwirk aber in den folgenden Capiteln jedes einzelne Sacr. der Kritik. Vgl. § 190 Note 10. Christus war ihm "das Sacrament der Sacramente" (Böhringer § 329). Das Glaubensbekenntniss der Waldenser s. bei Leger, histoire générale des églises évangéliques de Piémont (Leiden 1669) p. 95; Schrökh, KG. XXIX, S. 548; vgl. indessen Herzog S. 212 ff.; das der Husiten v. J. 1443 bei Lenfant, histoire de la guerre des Hussites, Vol. II, p. 132 ss.; Schrökh, KG. XXXIV, S. 718 ff. Hus selbst hatte sich zur Lehre von den sieben Sacramenten bekannt, doch unter gewissen Restrictionen, s. Münscher, von Cölls S. 201. Die schwärmerischen Secten des Mittelalters, wie die Katharer, Petrobrusianer, Spiritualen, Fratricellen, verwarfen entweder die Sacramente gant, oder doch die Sacramente im römischen Sinne, wogegen sie ihre eigenen (wie das manichäische consolamentum) aufstellten.

## §. 190.

#### Fortsetzung.

Vielfach wurde von den Scholastikern über das Alter 1, über die Nothwendigkeit, den Zweck und die Bedeutung, sowie über die specifische Kraft und Wirkung der Sacramente disputirt 2. Im Geiste der edlern Mystik führte Hugo von St. Victor die Bestimmung der Sacramente auf die tiefern religiösen Bedürfnisse des Menschen zurück 3. Besonders aber bemühte sich Thomas von Aquino, sowohl den Begriff des Sacraments noch genauer zu bestimmen, als über dessen Wirkung sich und andere aufzuklären 4. Durch den Tod Jesu haben die neutestamentlichen Sacramente eine virtus instrumentalis oder effectiva erlangt, welche den alttestamentlichen Sacramenten fehlte 5. Durch den Genuss oder Empfang eines Sacraments erlangt sonach der Mensch einen gewissen Charakter, der bei einigen Sacramenten, wie bei der Taufe, Firmelung und Priesterweihe character indelebilis ist und daher die Wiederholung des Sacraments verbietet 6. Die Sacramente wirken nicht nur ex opere operantis, sondern auch ex opere operato 7, weshalb es nicht auf die äussere oder innere Würde, noch auf den Glauben und die sittliche Bechaffenheit des Verwaltenden ankommt, wohl aber auf dessen Inention, das Sacrament als ein solches zu verwalten. Diese Intention auss mindestens eine habituelle, braucht aber nicht nothwendig eine etuelle zu sein <sup>8</sup>. — Abweichend von der thomistischen Vorstellung, relche die kirchlich-orthodoxe wurde, leugnete Scotus, dass in den incramenten selbst die wirkende Kraft der Gnade enthalten sei 9. Noch entschiedener bestritten die Vorläufer der Reformation, unter men Wykliffe und Johann Wessel, die Lehre von einer Wirkung ler Sacramente ex opere operato, während sie nichtsdestoweniger regen die Sacramente selbst, als gegen göttliche Institute, die grösste Ehrfurcht hegten 10. So standen sie in der Mitte zwischen der aberdäubischen Aeusserlichkeit, womit das Sacrament gleichsam zu inem Zaubermittel gemacht wurde, und der fanatischen Innerichkeit der pantheistischen Secten, die jegliches sichtbare Pfand and Siegel der unsichtbaren Güter in idealistischem Hochmuthe rerwarfen 11.

- <sup>1</sup> Inwiefern auch das A. Test. Sacramente gehabt? Petrus Lombard. Sent. ib. IV, dist. 1 E:... Veteris Testamenti sacramenta promittebant tantum et ignificabant, hace autem (Novi Testamenti) dant salutem (vgl. Augustin ebend.). Da die Sacramente durch die Sünde nothwendig geworden, Gott aber die Ehe im Paradiese eingesetzt hatte, so erschien dieses Sacrament als das älteste, das chon dem Stand der Unschuld angehörte, s. Cramer VII, S. 103. Vgl. Thomas Aqu. (Note 4 u. 5).
- 2 "Die gemeine Kirchentradition lehrte nur eine magische Wirkung der Saramente, und überschätzte daher dus äussere todte Werk. Die Scholustiker legegen hatten richtig erkannt, dass die Rechtfertigung und Heiligung wescutich etwas Innerliches, Freies, Geistiges sei und auf dem Glauben beruhe. Dies sidersprach sich, und musste daher vereiniget werden, was dann meist auch künstliche Dialektik geschah." Liebner, Hugo von St. Victor S. 430.
- Der Zweck der Sacramente ist nach Hugo ein dreifacher: 1) propter huiliationem (Unterwerfung der Sinnlichkeit, um durch sie zum Uebersinnchen zu gelangen); 2) propter cruditionem (das Sinnliche leitet zum Ueberimlichen: wenn der Kranke auch die Arznei nicht begreift, so sieht er doch 🖴 Glas, und dies giebt ihm die Ahnung der heilenden Kraft darin, und flösst m Vertrauen und Hoffnung ein); 3) propter exercitationem (Stärkung des nern geistigen Lebens). Alle drei Personen der Trinität sind beim Sacraent thätig. Der Vater (Schöpfer) schafft die Elemente, der Sohn (Erlöser, ottmensch) setzt sie ein, und der Geist heiligt sie (vermöge der Gnade). Der ensch ist dabei der Vertheiler, das Werkzeug Gottes. Gott ist der Arzt, der ensch der Kranke, der Priester der Diener oder Bote Gottes, die Gnade (nicht s Sacrament) ist die Arznei, das Sacrament das Gefäss derselben. - Gott itte den Menschen auch ohne Sacramente retten können, wenn er gewollt itte; nun aber, nachdem er es so gewollt, ist es Pflicht des Menschen, sich eser Anordnung zu unterwerfen; doch kann Gott noch immer ohne Sacraente retten. Ist dem Menschen durch Zeit- und Ortsverhältnisse der Gebrauch erselben unmöglich gemacht, so reicht die res (virtus) sacramenti hin; denn

die Sache gilt mehr als das Zeichen, der Glaube mehr als das Wasser u. s. f. (de sacram. lib. l, P. IX, c. 3—5; *Liebner* S. 430 ff.).

- 4 Thom. Aqu. Summ. P. III, qu. 60—65 (im Ausz. bei Münscher, von Colla S. 192 ff.).
- <sup>5</sup> Qu. 62, art. 1: Necesse est dicere sacramenta novae legis per aliquem modum gratiam causare. . . . Et dicendum est, quod duplex est causa agens, principalis et instrumentalis. Principalis quidem operatur per virtutem suse formae, cui assimilatur effectus, sicut ignis suo calore calefacit. Et hoc modo nihil potest causare gratiam nisi Deus, quia gratia nihil est aliud, quam quaedam participata similitudo divinae naturae. Causa vero instrumentalis non agit per virtutem suae formae, sed solum per motum, quo movetur a principali agente. Unde effectus non assimilatur instrumento, sed principali agenti. Et hoc modo sacramenta novae legis gratiam causant. Art. 5: Unde manifestum est, quod sacramenta ecclesiae specialiter habent virtutem ex passione Christi, cujus virtus quodammodo nobis copulatur per susceptionem sacramentorum. Art. 6: Per fidem passionis Christi justificabantur antiqui patres, sicut et nos. Sacramenta autem veteris legis erant quaedam illius fidei protestationes, inquantum significabant passionem Christi et effectus ejus. Sic ergo patet, quod sacramenta veteris legis non habebant in se aliquam virtutem, qua operarentur ad conferendam gratiam justificantem; sed solum significabant fidem, per quam justificabantur\*).
- <sup>6</sup> Innocent. III. in decret. Greg. IX. lib. III, t. 42, c. 3: Et is, qui ficte ad baptismum accedit, characterem suscipit christianitatis impressum. Thomas P. III, qu. 63, art. 2: Sacramenta novae legis characterem imprimunt. Conc. Florent. (unter Eugen IV. bei Mansi T. XXXI, col. 1054 ss.): Inter lace Sacramenta tria sunt, Baptismus, Confirmatio et Ordo, quae characterem i. e. spirituale quoddam signum a caeteris distinctivum imprimunt in anima indelebile. Unde in eadem persona non reiterantur. Reliqua vero quatuor characterem non imprimunt et reiterationem admittunt\*\*).
- <sup>7</sup> Am deutlichsten bei Gabriel Biel in Sent. lib. IV, dist. 1, qu. 3 (Misscher, von Cölln S. 199): Sacramentum dicitur conferre gratiam ex opere operato, ita quod ex eo ipso, quod opus illud, puta sacramentum, exhibetur, nisi impediat obex peccati mortalis, gratia confertur utentibus, sic quod praeter exhibitionem signi foris exhibiti non requiritur bonus motus interior in suscipiente.

\*) Die Meinung, dass die Sacramente des A. Test. die Gnade nur vorgebildet, nicht mitgetheit hällen, wurde zwar von Johann Bonarentura und Scotus rerworfen, sowie schon Beda das Gegentheil gelehrt hatte; allein von Ewgenius IV. auf der Kirchenversammlung zu Florens bestitigt." Münscher, v. Cölin S. 187 (die Belegstellen ebend. S. 198 f.). Man nahm dann sa, dass die alttest. Sacramente ex opero operants, die neutest. dagegen ex opero operate gewirkt. Vgl. Engelhardt, DG. S. 197 f. Anm. u. Hahn a. a. O. den ganzen Abschnitt 5: Verschiedenheit der Sacramente in den verschiedenen Perioden der Menschheit S. 41 g.

<sup>\*\*)</sup> Gleichwohl war man längere Zeit über den Begriff des character indelebilis im Unklass. Wurde doch früherhin selbst die Eucharistie von Einigen (Hugo v. St. Victor und Ablane) zu den Sacramenten gerechnet, die keine Wiederholung zulassen, freilich nicht in des Sinne, dass dieselbe Person das Sacrament nicht zu wiederholten Malen empfangen därk (diess wird vielmehr verlangt), sondern so, dass die Consecration nicht an derselben Hoste dürfe mehr als einmal vollzogen worden. (Vgl. Hahn S. 255.) Abet auch sach dem Coset von Florenz war man bei dem Tode Pius' II. über die Wiederholbarkeit der letzten Oeluss im Streite, vgl. Platina de vita Pii II. und unten §. 199 Note 3. Weiteres bei Hahs S. 251. u. 265 Note. — Der Ausdruck character wurde da, wo derselbe nicht indelebilis ist, arch bisweilen gegen den Ausdruck ornatus animae vertauscht; doch fand auch dieses Widerspruch, s. Ilahn S. 295. u. das Ausführlichere über den character indelebilis überhaup! S. 298 ff. Es geht daraus hervor, dass längere Zeit dieser ganze Lehrsats unter die "disputablen" gehörte.

Ex opere operante vero dicuntur Sacramenta conferre gratiam per modum meriti, quod scilicet sacramentum foris exhibitum non sufficit ad gratiae collationem, sed ultra hoc requiritur bonus motus seu devotio interior in suscipiente, secundum cujus intentionem confertur gratia, tanquam meriti condigni vel congrui, praecise, et non major propter exhibitionem sacramenti. (Diese letztere Ansicht war die des Scotus.) S. Hahn, S. 396 ff.

- \* Thom. l. c. qu. 64, art. 5: . . . Ministri ecclesiae possunt sacramenta conferre, etiamsi sint mali. Art. 9: Sicut non requiritur ad perfectionem sacramenti, quod minister sit in charitate, sed possunt etiam peccatores sacramenta conferre; ita non requiritur ad perfectionem sacramenti fides ejus, sed infidelis potest verum sacramentum praebere, dummodo caetera adsint, quae sunt de necessitate sacramenti. Ueber die intentio ebend. und art. 10 (Münscher, von Cölln 8. 196; Cramer VII, S. 712 f. und Hahn S. 217 ff., wo auch auf die verschiedenen Arten der Intentio näher eingegangen wird, S. 222 ff.)\*).
- Vgl. Note 7. Auch darüber gingen die Meinungen auseinander, ob die Gnade des Sacramentes von der dem Menschen auch auf anderm Wege mitgeheilten Gnade etwas specifisch Verschiedenes, oder mit ihr identisch sei. Enteres behaupteten Albert d. Gr. und Thomas von Aquino, lezteres Alexander son Hales, Duns Scotus, Occam, Biel u. A. s. Hahn S. 323 ff. und die dort mitgetheilten Belege. In jedem Falle bleibt auch nach scholastischer Anschauung Gott selbst die causa principalis der Gnade, während das Sacrament als causa instrumentalis zu betrachten ist. Thomas von Aquino bei Hahn S. 385. Nach einer andern Fassung wieder erschienen die Sacramente als Unterpfinder der Gnade, als secundäre Ursache (causa sine qua non), ebend. S. 391.
- 10 Eine scharfe Kritik der Sacramente giebt Wykliffe trialog. lib. IV, c. 1 ss. Nach ihm hätten tausend andere Dinge (als rerum sacrarum signa) ebenso gut das Recht, Sacramente zu heissen, als die sieben. . . . Multa dicta in ista materia habent nimis debile fundamentum, et propter aggregationem ac institutionem in terminis difficile est loquentibus habere vim impugnabilem veritatis. . . . Non enim video, quin quaelibet creatura sensibilis sit realiter secramentum, quia signum a Deo institutum ut rem sacram insensibilem signifeet, cujusmodi sunt creator et creatio et gratia creatoris. Vgl. c. 25, wo er die zu den Sacramenten hinzugefügten Ceremonien als Erfindungen des Antichrists bezeichnet, die er zu Beschwerung der Kirche gehäuft habe. Milder urtheilt in dieser Hinsicht Wessel, der gewisse äussere Zuthaten (Chrisma) nicht geradezu missbilligt, da die Kirche aus Ehrerbietung gegen das Sacrament dasselbe mit grösserer Feierlichkeit umgeben habe; aber die Wirkung des Sacraments betreffend, bestreitet auch er die Lehre von der Wirkung desselben ex opere operato, und macht das Heil von der Gesinnung des Geniessenden abbingig, de commun. Sanct. p. 817. Ullmann S. 322 f.

Mosh. l. c. p. 257: Dicunt se credere, quod quilibet Laicus bonus potest conficere corpus Christi, sicut sacerdos peccator. Item, quod sacerdos, postquam exuit se sacris vestibus, est sicut saccus evacuatus frumento. Item quod cor-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die sittliche Beschaffenheit des Administrirenden kommt dieser Lehre zufolge nicht in Betracht. "Ein Stall wird nicht minder rein, wonn er mit einer eisernen und rostigen, als wenn er mit einer goldenen und mit Edelsteinen besetzten Gabel gesäubert wird. Ein goldener Ring, den ein König einem seiner Unterthanen zum Geschenk macht, verliert dadurch nichts von seinem Werth, dass jener ihn durch einen Bauer überreichen lässt. Die Rose ist nicht minder roth in der Hand eines unnaubern Weibes als in der eines Kalsers." So im Jahr 1444 Peter Pillichderf gegen die Waldenser, bei Ilahs a. a. O. Blos das Laster der Simonie macht eine Ausnahme.

pus Christi aequaliter est in quolibet pane, sicut in pane sacramentali. Iten quod confiteri sacerdoti non est necessarium ad salutem. Item, quod corpt Christi vel sacramentum Eucharistiae sumere per Laicum tantum valet pro l beratione animae defuncti, sicut celebratio Missae a sacerdote. Item, quo omnis concubitus matrimonialis praeter illum, in quo speratur bonum proli sit peccatum. — Vgl. Bertholds Predigten von Kling S. 308 f.

# §. 191.

# Taufe.

In den Bestimmungen über die Taufe beschränkte sich de Scharfsinn der Scholastiker mehr auf Einzelnes, während in der Bestimmungen über das Abendmahl sich eine grössere Originalitä kund giebt. Die mystische Betrachtungsweise des Wassers, als des flüssigen Elements, hatte an dem allegorisirenden Cyprian ihrer Vorgänger, nur dass jetzt die pedantischen Bestimmungen über die bei der Taufe zu gebrauchenden Flüssigkeiten noch specieller die scholastische Spitzfindigkeit charakterisiren 1. Auch diese Zeit kennt, wie die frühere, eine Bluttaufe, mit dem Unterschiede jedoch, dass hier, statt der Märtyrer, die Selbstpeiniger (Flagellanten) sich ihr unterziehen?. Die Wassertaufe dürfen nur Priester vollziehen, Nothfälle ausgenommen (instanti necessitate) 3. Ueber die Kindertaufe hatte die Kirche längst keinen Zweifel mehr, aber Peter em Bruys und einige mystische Secten sprachen geringschätzig von ihr 4. Die Pathen übernehmen für den Täufling die Verpflichtung des Glaubens nach dem augustinischen Grundsatze: Credit in altero, qui peccavit in altero 5. — Die Wirkung der Kindertaufe besteht in der Tilgung der Erbsünde, doch bleibt die concupiscentia (lex fomitis), obwohl durch die Taufgnade gemildert, zurück 6. Erwachsenen, die sich taufen lassen, dient die Taufe nicht nur zur Vergebung schon begangener Sünden, sondern sie verleiht, nach dem Lombarden, auch positiv die Gnade zu tugendhaften Handlungen. - Letzteres dehnte Thomas von Aquino auch auf die Kinder aus und Clemens V. bestätigte seine Behauptung auf der Synode zu Vienne (1311)9. Uebrigens bildet die Taufe die Grundlage und Bedingung zu allen übrigen Sacramenten 10.

<sup>1</sup> Vgl. Cramer VII, S. 715 ff. Schon Petrus Lombard. lehrt lib. IV, dist. 3 G: Non in alio liquore potest consecrari baptismus nisi in aqua; obwohl andere meinten, dass man auch mit Luft, mit Sand oder mit Erde taufen könne (J. A. Schmid, de baptismo per arenam, Helmstad. 1697. 4.). Ob statt dereinen Wassers auch Bier, Fleisch- oder Fischbrühe, Meth oder Honigwasser. Lauge oder Rosenwasser gebraucht werden dürfe? darüber waren verschiedene Meinungen, s. Meiners' u. Spittlers neues Götting. histor. Magazin Bd. Ill. St. 2, 1793. 8. (aus Holderi dubietatibus circa Baptismum); Augusti, theolog. Blätter 1. Jahrg. S. 170 ff.; dessen Archäol. VII, S. 206 ff. Wurde doch sogui

gefragt: quid faciendum, si puer urinaret (stercorizaret) in fontem? Man unterschied aqua artificialis, naturalis und usualis. — Auch über die Taufworte war viel unnöthiges und unerbauliches Gezänke, s. Holder a. a. O. — Wegen der Besprengung (statt des Untertauchens) fanden gleichfalls Erörterungen statt. Thomas Aqu. giebt der ältern Sitte den Vorzug (Summ. P. III, qu. 66, art. 6), weil das Untertauchen zugleich an das Begrabenwerden Christi erinnere; doch hielt er es nicht für durchaus nothwendig. Die Besprengung ward seit dem 13. Jahrh. im Abendlande allgemeiner. Die griechische und die mailändische Kirche behielten indessen fortwährend das Untertauchen bei, s. Augusti, Arch. a. O. S. 229 ff.\*). Ob ein- oder dreimaliges Untertauchen nothwendig? u. a. m. a bei Holder a. a. O. (wo überhaupt viele Beispiele von dem erfinderischen Scharfsinne der Casuisten, in Bezichung auf alle möglichen Schwierigkeiten, gesammelt sind).

- <sup>2</sup> Thom. Aqu. qu. 66, art. 11: Praeter baptismum aquae potest aliquis consequi sacramenti effectum ex passione Christi, inquantum quis ei conformatur pro Christo patiendo. Ueber die Flagellanten s. Förstemann, die christlichen Geisslergesellschaften, Halle 1828.
- \* Petr. Lomb. IV, dist. 6 A (nach Isidor. Hisp.): Constat baptismum solis secondotibus esse traditum, ejusque ministerium nec ipsis diaconis implere est lieitum absque episcopo vel prebytero, nisi his procul absentibus ultima languoris cogat necessitas: quod etiam laïcis fidelibus permittitur. Vgl. Gratian. in decret. de consecr. dist. 4, c. 19. Thomas Aq. P. III, qu. 67, art. 1—6. µ. die weiteren Stellen bei Hahn S. 174. (Die nähern Bestimmungen gehören in das Kirchenrecht.)
- \* Vgl. Petr. Ven. Cluniacensis adv. Petrobrusianos (in Bibl. PP. max. Lugd. T. XXII, p. 1033). Auch die Paulicianer. Bogomilen, Katharer u. s. w. waren gegen die Kindertaufe, mehrere dieser Secten (wie die Katharer) gegen die Wassertaufe überhaupt, vgl. Moneta, adv. Catharos et Waldenser, lib. V, c. I, p. 277 ss. Münscher, von Cölln S. 209 f.
- <sup>5</sup> Vgl. oben §. 137 Note 6. Lomb. lib. IV, dist. 6 G. Thomas Aqu. qu. 68, art. 9: Regeneratio spiritualis, quae fit per baptismum, est quodammodo similis nativitati carnali, quantum ad hoc, quod, sicut pueri in maternis uteris constituti non per se ipsos nutrimentum accipiunt, sed ex nutrimento matris sustentur, ita etiam pueri nondum habentes usum rationis, quasi in utero matris ecclesiae constituti, non per se ipsos, sed per actum ecclesiae salutem suscipiunt. Die geistliche Verwandtschaft der Pathen unter sich gehört in das Kirchenrecht. Vgl. Lombard. lib. IV, dist. 42. Thom. Aqu. P. III in supplem. qu. 56, art. 3. Decretal. Greg. IX. lib. IV, t. 11. Sexti decretal. lib. IV, t. 3.
- Lomb. lib. II, dist. 32 A (nach Augustin): Licet remaneat concupiscentia post baptismum, non tamen dominatur et regnat sicut ante: imo per gratiam baptismi mitigatur et minuitur, ut post dominari non valeat, nisi quis reddat vires hosti eundo post concupiscentias. Nec post baptismum remanet ad reatum, quia non imputatur in peccatum, sed tantum poena peccati est; ante baptismum vero poena est et culpa. Vgl. das Folgende. Thom. Aqu. P. II, qu. 81, art. 3: Peccatum originale per baptismum aufertur reatu, inquantum anima recuperat gratiam quantum ad mentem: remanet tamen peccatum originale

<sup>\*)</sup> Mancherlei Bestimmungen über die Taufe s. auch in Bertholds Predd. S. 442 f. Unter anderm: "Es sollen nicht junge Leute ein Kind in Gespötte und Gelächter taufen, oder thörichte Leute einen Juden ins Wasser stossen wider seinen Willen. Das hat keine Kraft."

nale actu, quantum ad fomitem, qui est inordinatio partium inferiorum animae et ipsius corporis. Vgl. P. III, qu. 27, art. 3.

- Thomb. lib. IV, dist. 4 H: De adultis enim, qui digne recipiunt sacramentum, non ambigitur, quin gratiam operantem et cooperantem perceperint.... De parvulis vero, qui nondum ratione utuntur, quaestio est, an in baptisme receperint gratiam, qua ad majorem venientes aetatem possint velle et operantonum. Videtur, quod non receperint: quia gratia illa charitas est et fide, quae voluntatem praeparat et adjuvat. Sed quis dixerit eos accepisse fidem et charitatem? Si vero gratiam non receperint, qua bene operari possint cum fuerint adulti, non ergo sufficit eis in hoc statu gratia in baptismo data, nee per illam possunt modo boni esse, nisi alia addatur; quae si non additur, non est ex eorum culpa, quia justificati [al. non] sunt a peccato. Quidam putant gratiam operantem et cooperantem cunctis parvulis in baptismo dari in manere, non in usu, ut, cum ad majorem venerint aetatem, ex munere sortiantur usum, nisi per liberum arbitrium usum muneris extinguant peccando: et ita ex culpa eorum est, non ex defectu gratiae, quod mali fiunt.
- <sup>8</sup> Thom. Aqu. qu. 69, art. 6: Quia pueri, sicut et adulti, in baptismo efficiuntur membra Christi, unde necesse est, quod a capite recipiant influxem gratiae et virtutis.
  - 9 Bei Mansi T. XXV, col. 441. Münscher, v. Cölln S. 203.
- <sup>10</sup> Baptismus totius ecclesiastici sacramenti origo est atque primordium (*Pst. Damiani* lib. gratiss. c. 3). Baptismus est janua et fundamentum caeterorum sacramentorum (*Gabr. Biel* distinct. 7). Diese Ansicht erhielt jedoch erst volle Anerkennung nach Innocenz III., der sie noch zu bestreiten gewagt, s. *Hals* S. 248.

Dass die Taufe nicht wiederholt werden durfte, lag im Charakter des Sacraments. Ob sher ein durch Gewalt der Umstände an der Taufe Gehinderter dennoch selig werden könnt? darüber waren die Meinungen verschieden. Gegen frühere Lehrer (wie Resenus Massen) behaupteten die spätern, der h. Bernhard, der Lombarde und Thomas Aqu., dass in einen solchen Falle der Wille hinreiche. Vgl. dazu die Stellen bei Münscher, son Colla S. 205 f.

### §. 192.

#### Firmelung.

Klee, DG. II, S. 160—170. J. F. Backmann, Geschichte der Einführung der Confirmation insthalb der evangelischen Kirche, Berlin 1852, S. 1—20.

Die Firmelung (Firmung, χρίσμα, confirmatio), ursprünglich mit der Taufe verbunden, hatte sich allmählich als eine besondere Handlung herausgestellt, der alsdann auch die Würde eines Sacraments zukam, das nur der Bischof verrichten darf ¹. Wenn die Taufe Bewegung zum Leben giebt, so die Firmelung das Wachsthum. Ihr Charakter ist der Charakter der Stärke ², weshalb die zu die sem geistlichen Ritterthum Gefreiten einen Backenstreich erhalten ¹. Ucbrigens muss die Taufe der Firmelung vorausgegangen sein ⁴. Auch bei ihr werden Pathen erfordert ⁵. Eugen IV. bestätigte diese Bestimmungen ⁶. Wykliffe aber und Hus erklärten die Firmelung für einen Missbrauch ¹.

<sup>1</sup> Vgl. Augusti, Arch. VII, S. 401 ff. Hahn S. 192. Ueber den Umprung

ieses Sacraments, das sich ursprünglich an das Taufsacrament angeschlossen, ich aber dann in der Folge als eine besondere sacramentliche Handlung herasgestellt hatte (§. 136, Note 2), sowie über die fälschliche Zurückführung of eine Synode von Meaux (Concilium Meldense) durch Alexander von Hales Gieseler, DG. S. 527. u. vgl. Hahn S. 89. 147. 161—64. Die Formel der Admistration lautet: Signo te signo crucis, confirmo te chrismate salutis in nome Patris et Filii et Spir. S. oder auch: in vitam aeternam.

- <sup>2</sup> Melchiades in ep. ad Hisp. episcopos (bci Lomb. sent. IV, dist. 7). Thom. lai. art. 6 u. 7 (bei Münscher, v. Cölln S. 211 f.). Bonaventura, brevil. P. IV, 8 (bei Klee II, S. 165).
- \* Nach Augusti (a. a. O. S. 450 f.) kommt dieser Gebrauch nicht vor dem 

  1. Jahrhundert vor, doch nach Klee (DG. II, S. 165) schon bald nach dem 

  1. Jahrhundert; jedenfalls hängt er eher mit dem Ritterthum (Klee), als mit 

  1. Loszählen der Gesellen (Augusti) zusammen. Die eigentliche Materie diese 

  1. Sacraments ist indessen das Chrisma confectum ex oleo olivarum. Vgl. die 

  1. die lestimmungen bei den Note 2 u. 6 angeführten Autoritäten.
- 4 Thomas Aqu. l. c.: Character confirmation is ex necessitate praesupponit baracterem baptismalem etc. Die Confirmation hat die Bestimmung, die Taufnade zu erhalten (Bonaventura, Comp. VI, 5). Auch sie hat einen character inchebilis, und darf daher nicht wiederholt werden.
- \* Ueber die Firmpathen s. Augusti a. a. O. S. 434. Thom. Aqu. art. 10. Sinscher, v. Cölln S. 214. Auch die Firmpathenschaft begründet geistliche erwandtschaft.
  - Conc. Florent. col. 1055, bei Münscher, v. Cölln S. 215\*).
- <sup>7</sup> Trial. lib. IV, c. 14. Schröckh XXXIV, S. 508. Wykliffe zweifelt, ob is Firmelung (wie man annahm) in der Stelle Act. 8, 17 gegründet sei, und unt es eine Gotteslästerung, anzunehmen, dass die Bischöfe noch einmal den al. Geist ertheilen könnten, der schon einmal in der Taufe ertheilt worden i. Hus, art. II. apud Trithem. Chron. Hirsaug. ann. 1402. Klee a. a. O. 164.

## §. 193.

## Das heilige Abendmahl.

Der Streit darüber bis auf den Anfang der Scholastik. Paschasius Radbertus und Ratramnus. Berengar.

erheineke (vgl. oben §. 73), p. 66 ss. Ebrard I, S. 385 ff. Gförer, über Pseudo-Isidor, in der Freib. kath. Zeitschr. für Theol. 1847, 2 S. 337 ff. Steits im Artikel "Transsubstantiation" in Herzoge Realencyklopädie XVI.

Wenn auch noch zu Anfang dieser Periode Ausdrücke vorkommen, elche auf eine blos bildliche Auffassung des Abendmahls bezogen erden können<sup>1</sup>, so bildete sich doch der durch die Liturgien zirte Sprachgebrauch<sup>2</sup> immer mehr zu Gunsten der Verwandlungs-

b) Die griechische Kirche hat das Sacrament der Firmung mit der römischen gemein; nur wird es bei ihr (nach der ältern Tradition der Kirche) unmittelbar nach der Taufe verrichtet, und swar ist dazu jeder Priester befügt, s. Hersogs Realencyklopädie III, S. 112. In der griechischen Kirche werden dem Olivenöl noch neunsig verschiedene aromatische Substanzen beigefügt. (Haka a. a. O. S. 147.)

lehre aus. Der hestige Mönchsstreit zwischen Paschasius Radbertus und Ratramnus<sup>3</sup>, der sich sogar in höchst unfläthige Erörterungen verirrte und ebenso anstössige Benennungen nach sich zog, und woran übrigens die angesehensten Theologen der Zeit, wie Rabanus Maurus 4 und Scotus Erigena 5 Theil nahmen, gab das Signal m weiterem Kampfe. Der berühmte Gerbert suchte die paschasische Lehre von der wirklichen Verwandlung des Brots in den Leib Christi durch mathematische Figuren zu erläutern 6. Um die Mitte des 11. Jahrhunderts galt dieselbe schon so allgemein für orthodox, dass, als Berengar, Canonicus von Tours und später Archidiakonus von Angers, in einem Briefe an Lanfranc es wagte dieselbe anzutasten, er deshalb verdammt und auf mehreren Synoden (zu Vercelli und Rom 1050-1079) zum Widerruf genöthigt ward. Er würde noch mehr erlitten haben, hätte ihn nicht endlich der schlaue Gregor VII. der Wuth seiner Gegner zu entziehen gewusst? Uebrigens war Berengar weit entfernt, jede höhere, über den Begriff eines kahlen Zeichens hinausgehende Vorstellungsweise auszuschliesen, weshalb er auch an dem religiösen Ausdrucke von einem Geniessen des Leibes und Blutes Christi keinen Anstoss nahm, wohl aber sich denselben mehr oder weniger ins Ideale deutete 8. Nachdem jedoch einmal durch den Eiferer Humbert diesem Ausdrucke die crasseste capernaïtische Deutung gegeben worden 9, war jeder weitern Ausflucht der Weg versperrt, und den spätern Lehren blieb fast nichts mehr übrig, als durch verstärkte Künste der Dislektik das Anstössige zu verdecken und so das unantastbare Geheimniss mit einem Dornengewebe von Syllogismen zu umspinnen, wie dies bereits aus Lanfrancs scholastischer Trennung des Subjects und der Accidentien sichtbar wird 10.

¹ So bei Beda Venerabilis (in Marci evang. Opp. T. V, p. 192 und an udern Stellen; bei Münscher, v. Cölln S. 223 f.); bei Walafried Strabo (Ebrard S. 366); bei Alcuin u. a. Indessen schien man zu Karls des Gr. Zeit im Allgemeinen darüber einverstanden, dass in Brot und Wein nicht blosse Zeichen zu verehren seien, s. de impio imaginum cultu lib. VI, c. 14, p. 491 (bei Müscher, v. Cölln S. 224 f.). Besonders stark spricht sich Amalarius von Metz (um 820) aus, spicil. T. VII (bei Ebrard S. 368): Ecclesiae sacrificium praesens mandendum esse ab humano ore; credit namque corpus et sanguinem Domini esse, et hoc morsu benedictione coelesti impleri animas sumentium. Uebrigens will er nicht entscheiden, utrum invisibiliter assumatur in coelum an reservetur in corpore nostro usque in diem sepulturae, an exhaletur in auras, aut exest de corpore cum sanguine, an per poros emittatur.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Ebrard S. 370 ff.

<sup>\*</sup> Paschasius Radbertus (monachus Corbeiensis) in seinem liber de corpore et sanguine Domini (an Karl den Kahlen, zwischen 830—832; bei Martène und Durand T. IX, col. 367—470, im Ausz. bei Rösler X, S. 616 ff.). Er geht von der Allmacht Gottes aus, bei der alles möglich sei, und behauptet demgemäs

II, 2: Sensibilis res intelligibiliter virtute Dei per verbum Christi in carnem ipsius se sanguinem divinitus transfertur. Schon er sah in den Elementen (doketisch) nur eine die Sinne täuschende Hülle, unter welcher der Leib Christi verborgen ist: Figura videtur esse dum frangitur, dum in specie visibili aliud intelligitur quam quod visu carnis et gustu sentitur. Es ist derselbe Leib, der von der Maria geboren wurde. — Bisweilen ist auch der wahre Leib Christi den Zweifken (zur Aufmunterung), oder auch wieder den Starkgläubigen (zur Belohnung ires Glaubens) an der Stelle des Brotes erschienen (meist als Lamm), oder s haben sich Blutflecken sehen lassen u. s. w.\*). — In der Gegenschrift des Retramnus (Bertramnus) de corpore et sanguine Domini ad Carol. Calvum (im Auftrage der Königs geschrieben, im Ausz. bei Schröckh XXIII, S. 445; Neunder IV, S. 466 ff.; Münscher, v. Cölln S. 230—235) wird auf besonnene Weise Bild und Sache (figura et veritas), Inneres und Aeusseres unterschieden und unf die eigentliche Bedeutung der Mysterien hingewiesen, die es eben dadurch ind, dass sie den Geist vom Sichtbaren zum Unsichtbaren lenken. Würde man den Leib Christi leiblich geniessen, so bedürfte es ja keines Glaubens sehr, und eben dadurch ginge ja das Mysterium als solches verloren. Die masse Wirklichkeit würde die Idee verschlingen, es entstände ein Herabsinken n den Materialismus. Auch R. statuirt eine conversio des Brotes und Weines n den Leib Christi, aber nur eine ideale, im Sinne der Alten, einen Uebergang us dem Profanen in das Heilige (sub velamento corporei panis corporeique ini spirituale corpus Christi spiritualisque sanguis existit). Auch wird in der schrift das Mnemonische hervorgehoben und die Autorität der frühern Lehrer benutzt. Ueber die spätere, aber doch auf diesen Erörterungen ruhende Benennung Stercoranisten (nach Matth. 15, 17 — Paschas. c. 20, 2) s. Schröckh EXIII, S. 493 ff. und C. M. Pfaff, tractatus de Stercoranistis medii aevi, Tub. 1750. 4.\*\*)

<sup>4</sup> Ueber des Rabanus Schrift an den Abt Egilo von Prüm, und ob die von Mabillon (Acta SS. T. VI) herausgegebene die ächte sei, vgl. Münscher, von Colla S. 229, und Neander, KG. II, 1 S. 91, welche sich gegen die Aechtheit rklären. Hingegen vernimmt man des Rabanus Ansicht aus der Stelle de inst. cler. I, c. 31 (und III, 13; bei Gieseler und Münscher, v. Cölla, a. a. O.): Maluit enim Dominus corporis et sanguinis sui sacramenta fidelium ore percipi et in pastum eorum redigi, ut per visibile opus invisibilis ostenderetur effectus. Sient enim cibus materialis forinsecus nutrit corpus et vegetat, ita etiam verbum Dei intus animam nutrit et roborat. . . . Sacramentum ore percipitur, virtute sacramenti interior homo satiatur. Sacramentum in alimentum corporis redigitur, virtute autem sacramenti acterna vita adipiscitur.

So der gewöhnlichen Meinung nach (vgl. Berengars Brief an Lanfranc). Ob indessen die dem Scotus zugeschriebene und auf der Synode von Vercelli (1050) verdammte Schrift (de eucharistia) dieselbe sei, die sonst dem Ratramnus zugeschrieben wird, wie de Marca will (der sie aber dem Scotus zuschreibt), oder ob eine besondere? darüber s. Gieseler a. a. O.; Lauf in den Stud. u. Krit. Jahrg. 1828, 4 S. 755 ff., der sie dem Scotus ab- und dem Ratramnus zu-

<sup>\*)</sup> Ueber solche Wundererscheinungen vgl. auch Bossuet-Cramer V, 2 S. 105.
\*\*) Ein nicht minder unorbaulicher Streit war der des oben angeführten Amalarius mit dem Priester Guntrad wegen des Ausspuckens während der Celebration der Messe (in d'Ackery, spicil. T. III; bei Schröckh a. a. O. S. 496). — Gegen die stercoranistischen Consequenzen bemerkt Gerbert (de corpore et sangu. Dom. c. 9): Et nos saepe vidimus non mode infirmos, sed etiam sanos, quod per os intromittunt, per vomitum dejecisse . . subtilior tamen succus per membra usque ad ungues diffundebatur. "Das war doch medicinisch." Ebrard S. 439.

spricht; und Neander S. 471, der es wenigstens wahrscheinlich findet, das, wenn schon die Annahme jener Schrift auf einer Verwechslung beruhe, doch auch Scotus in dieser Sache ein Urtheil abgegeben habe. Aus einigen Stellen seiner Schrift de div. nat. (bei Neander a. a. O.) lässt sich wenigstens abnehmen, dass er kein Anhänger des Paschasius kann gewesen sein.

<sup>6</sup> De corpore et sanguine Domini, herausgeg. von *Pes* in thesauro anecdd. noviss. T. I, P. II, fol. 133. *Schröckh* XXIII, S. 493. Auch auf logischen Wege suchte G. das Verhältniss zwischen Christo, dem Abendmahle und der Kirche deutlich zu machen durch das Verhältniss der drei Begriffe im Schlusse oder der drei Glieder einer arithmetischen Proportion, s. *Ritter* VII, S. 394. *Ebrard* S. 348 f.

<sup>7</sup> Ueber den äussern Hergang der Sache: J. Mabillon, dissert. de multipliei Berengarii damnatione, fidei professione et relapsu, deque ejus poenitentia (in J. Vogtii biblioth. haeresiolog. Hamb. 1723. T. I, fasc. I, p. 99 ss.). Schröck XXIII, S. 507 ff. Neander IV, S. 476 ff. Gieseler II, 1 S. 219 ff. — Quellen fter seine Meinung: seines Mitschülers Adelmann ep. de veritate corp. et sanga. Dom. ad Berengar. (geschr. vor seiner Ernennung zum Bischof von Brizen 1049 — ed. J. Coster, Lovan. 1551, in bibl. PP. T. XVIII; u. von Schmid, Brunsv. 1770. 8.); Hugonis Lingonensis (von Langres) lib. de corp. et sang. Dom. (d'Aschery in Opp. Lanfr. append. p. 68 ss.; bibl. PP. T. XVIII, p. 417 m.); Lanfrancus, de corp. et sang. Dom. adv. Berengar. Turonens. (geschr. zwischen 1063 u. 1070), in Opp. ed. L. d'Aschery, Lutet. 1648. fol. u. bibl. PP. L c. p. 763-777, worin auch die erste Schrift des Berengar gegen Lanfranc besindlich, von welcher zu unterscheiden ist die zweite: Liber de sacra coena adv. Lanfrancum (herausg. von Stäudlin in 6 Programmen, Gött. 1820-1829. 4.). Vgl. Gotth. Ephr. Lessing, Berengarius Turonensis, Brunsv. 1770. 4. (in desen sämmtl. Schriften, Berl. 1825 ff. Bd. XII, S. 143 ff.); Stäudlins u. Tzschirnen Archiv für KG. Bd. II, St. 1, S. 1-98. \*Berengarii Turonensis quae supersunt tam edita quam incdita typis expressa moderante A. Neandro, T. I, Berol. 1834. (Berengarii de sacra coena adv. Lanfrancum liber posterior, e codice Guelferbytano primum ediderunt A. F. et F. Th. Vischer, ibid. 1834.) Suderdorf, Berengarius Turonensis od. eine Sammlung ibn betreffender Briefe, Hamb. 1850. Die weitere Litt. s. bei Gieseler a. a. O. - Historische Haltepunkte: Erste Verdammung des Ungehörten 1050 zu Rom unter Leo IX. - Wiederholung dieses Urtheils zu Vercelli in demselben Jahre (über das muthmaasslicht Concil von Paris s. Neander a. a. O. S. 491) — Concil zu Tours (1054) — Rechtfertigung unter Hildebrands Beistand — abermaliges Concil zu Rom (1059) - Humberts Gewaltstreich - Berengars Wankelmuth in dieser Sache - Schriftwechsel mit Lanfranc - nochmalige Synoden zu Rom (1078 u. 1079) - abermaliges Annehmen und Widerrufen von Seiten Berengars - Gregors VII. litterae commendatitiae — Berengar + auf der Insel St. Côme bei Tours 1068.

<sup>8</sup> Berengar bestritt vor allem die Lehre von einer gänzlichen Verwandlung in der Weise, dass das Brot aufhörte Brot zu sein und nur die Accidentien übrig blieben, während in der That statt des Brotes eine portiuncula carnis genossen werde. Die Verwandlung aus einem Niedern in ein Höheres und den mystischen Genuss des Leibes Christi unter der Figur des Brotes hielt er

Das von G. gewählte Auskunftsmittel sinnlicher Demonstration ward auch noch später nachgeahmt. So erzählt Melanchthon, dass sein Lehrer Lempus zu Tübingen die Transsubstantistion an die Tafel gemalt habe (ep. de suis studiis v. J. 1541, bei Galle, Melanchthon S. 6).

mit der alten Kirche fest, p. 67 (ed. Vischer): Dum enim dicitur: panis et visum sacramenta sunt, minime panis aufertur et vinum, et nominibus rerum ita natarum significativis aptatur nomen, quod non nata sunt, ut est sacramentum; simul etiam esse aliud aliquid minime prohibentur, sunt enim, sicut secundum religionem sacramenta, ita secundum aliud alimenta, sustentamenta. Das Subject, von dem etwas ausgesagt wird, muss bleiben, sonst hat die Aussage keimen Sinn. Pag. 71: Dum dicitur: panis in altari consecratur, vel panis sanctas, panis sacrosanctus est Christi corpus, omni veritate panis superesse conceditur. Verbi gratia, si enuntias: Socrates justus est, aliquid eum esse constituisti, nec potest justus esse, si contingat, Socratem non esse. Pag. 76: Sicut enim, qui dicit: Christus est lapis angularis, non revera Christum lapidem esse constituit, sed propter aliquam similitudinem, quam ad se invicem gerunt, tale nomen ei imponit, eodem modo, cum divina pagina corpus domini panem vocat, sacrata ac mystica locutione id agit. Pag. 86: Quando autem afferunter ad altare vel ponuntur in altari, adhuc sunt, ut ait beatus Augustinus contra Faustum, alimenta refectionis, nondum sacramenta religionis, (h)ac per hoc, sendum corpus Christi et sanguis existentia, non tropica, sed propria sunt lecutione pendenda. Dicens ergo Humbertus ille tuus, panem, qui ponitur in altari, post consecrationem esse corpus Christi, panem propria locutione, corpus Christi tropica accipiendum esse constituit, et illud quidem recte, quia ex auctoritate scripturarum. Pag. 90: Dicitur autem in scripturis panis altaris de pane fieri corpus Christi, sicut servus malus dicitur fieri de malo servo bonus filim, non quia amiserit animae propriae naturam aut corporis. Pag. 91: Unde insanissimum dictu erat et christianae religioni contumeliosissimum, corpus Christi de pane vel de quocunque confici per generationem subjecti . . . ut pane absumto per corruptionem subjecti corpus Christi esse incipiat per generationem subjecti, quia nec pro parte, nec pro toto potest incipere nunc esse corpus Christi. Pag. 95: Novit autem revera secundum carnem Christum, qui Christi corpus asserit adhuc esse corruptioni vel generationi obnoxium, vel quarumcunque qualitatum vel collineationum, quas prius non habuerit, susceptivum. Pag. 98: Denique verbum caro factum assumsit quod non erat, non mittens quod erat, et panis consecratus in altari amisit vilitatem, amisit ineffaciam, non amisit naturae proprietatem, cui naturae quasi loco, quasi funmento dignitas divinitus augeretur et efficacia. (Vergleichung mit der Bebetrung des Saulus in Paulus p. 144.) Pag. 161: Est ergo vera procul dubio panis et vini per consecrationem altaris conversio in corpus ('hristi et sanguiman, sed attendendum, quod dicitur: per consecrationem, quia hic est hujus conversionis modus etc. . . . Pag. 163: Per consecrationem, inquam, quod nemo interpretari poterit: per subjecti corruptionem. Pag. 167: Sed quomodo manducandus est Christus? Quomodo ipse dicit: Qui manducat carnem meam et bibit sanguinem meum, in me manet et ego in co; si in me manet et ego in illo, tunc manducat, tunc bibit; qui autem non in me manet, nec ego in illo, cui accipit sacramentum, adquirit magnum tormentum. Pag. 171: Apud erudies enim constat, et eis, qui vecordes non sint, omnino est perceptibile, nulla ratione colorem videri, nisi contingat etiam coloratum videri. Ita enim scribit Lanfrancus, colorem et qualitates portiunculae carnis Christi, quam sensualiter eme in altari desipit, videri oculis corporis, ut tamen caro illa, cujus color videtar, omnino sit invisibilis, cum constet, omne quod in subjecto est, sicut, ut st, ita etiam, ut videatur, non a se habere, sed a subjecto, in quo sit, nec visa vel sensu aliquo corporeo comprehendi colorem vel qualitatem, nisi comprehenso quali et colorato\*). Pag. 188: Rerum exteriorum est, panis et vini est, confici, conscerari; hace incipere possunt esse, quod non erant, corpus Christi et sanguis, sed per consecrationem, non per corruptionem panis et vini et generationem corporis Christi et sanguinis, quae constat semel potuisse generari. Pag. 191: . . . Verissimum est nec ulla tergiversatione dissimulari potest, aliud esse totum corpus Christi, quod ante mille annos sibi fabricavit in utero virginis sapientia Dei, aliud portiunculam carnis, quam tu tibi facis de pane per corruptionem panis ipsius hodie factam in altari per generationem ipsius carnis. - Weitere Stellen bei Gieseler a. a. O. u. Münscher, v. Colla S. 242 ff., namentlich das von ihm (freilich mit Reservation) abgelegte Bekenntniss auf der römischen Synode (1078) bei Mansi XIX, p. 761, u. Gieseler S. 234: Profiteor, panem altaris post consecrationem esse verum corpus Christ, quod natum est de virgine, quod passum est in cruce, quod sedet ad dexteran Patris; et vinum altaris, postquam consecratum est, esse verum sanguinem, qui manavit de latere Christi. Et sicut ore pronuncio, ita me corde habere confirmo. Sic me adjuvet Deus et haec sacra.

<sup>9</sup> Nach dem von Humbert dem Berengar auf der Synode von Rom (1659) zugeschobenen Bekenntniss sollte er bei der heil. Dreieinigkeit schwören: Panem et vinum, quae in altari ponuntur, post consecrationem non solum sacramentum, sed etiam verum corpus et sanguinem Domini nostri Jesu Christi esse, et sensualiter, non solum sacramento, sed in veritate manibus sacerdotum tractari, frangi et fidelium dentibus atteri; was er freilich, sobald er seine Freiheit wiedererlangt hatte, widerrief.

10 Nicht gar so grell als Humbert, aber doch der berengarischen Fassung und jeder weitern Rückkehr zur symbolischen oder idealisirenden Ansicht den Weg abschneidend, lehrte Lanfranc (l. c. c. 18, p. 772; bei Münscher, v. Colla S. 244): Credimus terrenas substantias, quae in mensa dominica per sacerdotale ministerium divinitus sanctificantur, ineffabiliter, incomprehensibiliter, mirabiliter, operante superna potentia, converti in essentiam dominici corporis, reservatis ipsarum rerum speciebus et quibusdam aliis qualitatibus, ne percipientes cruda et cruenta horrerent, et ut credentes fidei praemia ampliora perciperent, ipo tamen dominico corpore existente in coelestibus ad dexteram Patris immortali, inviolato, integro, incontaminato, illaeso, ut vere dici possit, et ipsum corpus quod de Virgine sumtum est nos sumere, et tamen non ipsum: ipsum quide, quantum ad essentiam veraeque naturae proprietatem atque naturam; non ipsum autem, si spectes panis vinique speciem caeteraque superius comprehens. Hanc fidem tenuit a priscis temporibus et nunc tenet ecclesia, quae per totam effusa orbem catholica nominatur. (Das Letztere bestritt eben Berengar mit Zeugnissen aus Ambrosius und Augustin in der oben angef. Schrift. Vgl Note 8.)

## **§.** 194.

2. Scholastische Entwicklung der Lehre. Transsubstantiation. Messopfer.

Der Name thut oft viel zur Sache! Nachdem Hildebert von Tours das volltönende "transsubstantiatio" zuerst gebraucht hatte", wäh-

<sup>\*)</sup> Nur in der Weise kann gesagt werden, das Brot des Abendmahls sei kein Brot, wie Christus etwa sagt: Meine Lehre ist nicht mein, sondern dessen, der mich gesandt hat; oder Paulus: Nicht ich lebe, sondern Christus in mir. Vgl. p. 178.

end ähnliche Ausdrücke, wie transitio, schon früher waren gebraucht vorden<sup>2</sup>, erhielt die von den frühern Scholastikern<sup>3</sup>, den Nachfoljern Lanfrancs, vertheidigte Lehre von der Brotverwandlung und lie Lehre von den accidentibus sine subjecto ihre feierliche Betatigung dadurch, dass sie mit jenem Worte in das Decretum Graiani aufgenommen und von Innocenz III. zu einem unabänderlichen Haubensartikel gemacht wurde 4. Den spätern Scholastikern blieben jetzt nur noch die feiner gesponnenen Fragen zu beantworten tbrig: inwiefern mit dem Brote auch der Leib Christi wirklich rebrochen werde? b ob auch Thiere, wenn sie eine Hostie verzehen, den Leib Christi geniessen? 6 ob das Brot blos in das Fleisch hristi, oder auch in sein Blut übergehe (Concomitanz)? 7 ob es lann blos in das Fleisch, oder nicht vielmehr in Leib und Seele Ihristi, ja in dessen Gottheit, oder gar in die heil. Trinität selbst rerwandelt werde? 8 ob die Wandlung allmählig oder urplötzlich vor sich gehe? 9 ob bei der Vielheit der Hostien dennoch nur ein Leib vorhanden sei, so dass auf allen Altären zugleich derselbe Ihristus geopfert werde, worin eben das Mysterium der Messe besteht? 10 - Die Einführung des Frohnleichnamsfestes durch Urban IV. (1264) und Clemens V. (1311) auf der Synode zu Vienne gab der Lehre einen liturgischen Hintergrund und populären Halt 11. Das Messopfer bildete von nun an mehr als je den Kern des katholischen Cultus 12 und warf auf die Glorie des Priesterthums einen neuen verherrlichenden Glanz zurück. Indessen fanden viele fromme Gemüther in dem Gedanken an den auf specielle Weise gegenwärtigen, täglich sich opfernden Erlöser und an die mystische Verbindung mit ihm in der Communion eine müchtige Erhebung Anregung, so dass es auch hier einer idealisirenden Mystik werbehalten blieb, das von den Scholastikern in den Kreis des Aeusserlichen und Irdischen Herabgezogene wieder dnrch den Hauch der Innerlichkeit ins Himmlische zu verklären 13.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In sermone VI. Opp. col. 689, vgl. sermo V. in coena Domini col. 422, and de sacr. altaris col. 1106 (bei Münscher, v. Cölln S. 249 f.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So von Hugo von St. Victor, s. Liebner S. 455 ff.

Anselm, Schüler Lanfrancs, tritt in die Fusstapfen seines Lehrers in seinem tractatus bipartitus de corpore et sanguine Domini, sive de sacramento altaris (disputatio dialectica de grammatico P. II). P. I: . . . Sicut in mensa auptiali aqua in vinum mutata solum adfuit vinum, in quod aqua mutata erat: in mensa altaris solum adest corpus Domini, in quod vere mutata est vera panis substantia; nisi quod de aqua nihil remansit in mutatione illa, de pane vero mutato, ad peragendum sacri institutum mysterii, sola remanet species visibilis. (Die berengarische Irrlehre wird ausdrücklich verdammt.) Und doch soll man sich den Vorgang nicht magisch denken: Nihil enim falsum factum putandum est in sacrificio veritatis, sicut fit in magorum praestigiis, ubi delu-

sione quadam falluntur oculi, ut videatur illis esse, quod non est omnino. Sed vera species visibilis panis, quae fuit in pane, ipsa facta praeter substantiam suam quodammodo in aliena peregrinatur, continente eum, qui fecit eam et ad suum transferente corpus. Quae tamen translata ad corpus Domini non eo modo se habet ad illud, quomodo accidens ad substantiam: quia corpus Demini in substantia sua nec album efficit albedo illa, nec rotundum rotundita, sicque de reliquis. Auch soll man nicht beim fleischlichen Genusse stehn bleiben. P. II, c. 12: Et cum de altari sumimus carnem Jesu, curemus solicite, ne cogitatione remaneamus in carne et a spiritu non vivificemur; quodi non vivificamur a spiritu, caro non prodest quicquam etc. (vgl. Note 12). Mehr oder weniger im Sinne Lanfrancs schrieben auch Durandus (Abbas Troarnessis, † 1088) de corp. et sang. Domini c. Bereng. (in bibl. PP. max. T. XVIII, p. 419; Galland T. XIV, p. 245) und Guitmundus (archiepisc. Aversanus) de corporis et sanguinis Christi veritate in eucharistia, libb. III (in bibl. PP. max. T. XVIII, p. 441). Eusebius Bruno (Bischof von Anjou), den Durandus za den Anhängern Berengars rechnet, wollte alles Disputiren über das Sacrament vermieden wissen (s. Münscher, v. Cölln S. 247 f.). Aber umsonst! Die peschasisch-lanfranc'sche Lehre erhielt den Sieg. — Auch Hugo von St. Vistor nannte die wenigen Anhänger der berengarischen Lehre Schriftverdreher, und erklärte sich deutlich gegen eine blos symbolische Ansicht, obwohl er diese neben der realen Auffassung festhielt (s. Liebner S. 453 ff.). — Peter der Lombarde beruft sich Sent. lib. IV, dist. 10 D auf (Pseudo-)Ambros. de initiand. myster. (vgl. oben S. 301): Ex his (fährt er fort) aliisque pluribus constat, verum corpus Christi et sanguinem in altari esse, immo integrum Christum ibi sub utraque specie et substantiam panis in corpus, vinique substantiam i sanguinem converti. Doch das Wie sich zu erklären, reicht sein Verstand nicht hin. Dist. 11 A: Si autem quaeritur, qualis sit illa conversio, an formalis, an substantialis, vel alterius generis, definire non sufficio. Formalem tamen non esse cognosco, quia species rerum, quae ante fuerant, remanent, et sapor et pondus. Quibusdam esse videtur substantialis, dicentibus sic substantism converti in substantiam, ut hace essentialiter fiat illa, si sensui praemissae suctoritates consentire videntur. B: Sed huic sententiae sic opponitur ab alis: Si substantia panis, inquiunt, vel vini convertitur substantialiter in corpus vel sanguinem Christi, quotidie fit aliqua substantia corpus vel sanguis Christi, quae ante non erat corpus, et hodie est aliquid corpus Christi, quod heri xon erat, et quotidie augetur corpus Christi atque formatur de materia, de qua in conceptione non fuit factum. Quibus hoc modo responderi potest, quia non ea ratione dicitur corpus Christi confici verbo coelesti, quod ipsum corpus in conceptu virginis formatum deinceps formetur: sed quia substantia panis vel vini, quae ante non fuerunt corpus Christi vel sanguis, verbo coelesti fit corpus et sanguis. Et ideo sacerdotes dicuntur conficere corpus Christi et sanguinem, quis eorum ministerio substantia panis fit caro, et substantia vini fit sanguis Christi, nec tamen aliquid additur corpori vel sanguini, nec augetur corpus Christi vel sanguis. C: Si vero quaeris modum, quo id fieri possit, breviter respondeo: Mysterium fidei credi salubriter potest, investigari salubriter non potest. Vgl dist. 12 A: Si autem quaeritur de accidentibus, quae remanent, i. e. de speciebus et sapore et pondere, in quo subjecto fundentur, potius mihi videtur faterdum existere sine subjecto quam esse in subjecto, quia ibi non est substantia, nisi corporis et sanguinis dominici, quae non afficitur illis accidentibus. Non enim corpus Christi talem habet in se formam, sed qualis in judicio apparebit Remanent ergo illa accidentia per se subsistentia ad mysterii ritum, ad gustus

**addique suffragium**: quibus corpus Christi, habens formam et naturam suam, tegitur.

- \* Conc. Lat. IV; c. I (bei Münscher, v. Cölln S. 251): Una est fidelium unitersalis ecclesia, extra quam nullus omnino salvatur. In qua idem ipse sacerlos est sacrificium Jesus Christus, cujus corpus et sanguis in sacramento altaris ub speciebus panis et vini veraciter continentur, transsubstantiatis pane in corpus et vino in sanguinem potestate divina, ut ad perficiendum mysterium mitatis accipiamus ipsi de suo, quod accepit ipse de nostro. Et hoc utique examentum nemo potest conficere nisi sacerdos, qui rite fuerit ordinatus semudum claves ecclesiae, quas ipse concessit Apostolis corumque successoribus lesus Christus. Innocenz III. selbst lehrte de mysteriis missae lib. IV, c. 7: Von solum accidentales, sed etiam naturales proprietates remancre: paneitatem, pase satiando famem expellit, et vineitatem, quae satiando sitim expellit.
- \*\*Thom. Aqu. (Summ. P. III, qu. 75, art. 3 u. 7, u. qu. 76, art. 3) entscheist sich dahin, dass der Leib gebrochen werde nur secundum speciem sacrasentalem, er selbst aber ist incorruptibile et impassibile, s. die Stellen bei Finecher, v. Cölln S. 253 f. Auch bleibt in jeder Partikel der Hostie der ganze Aristus. Ebenso bleibt der Wein, auch wenn andere Flüssigkeit zugegossen rird, so lange das Blut Christi, als der Wein nicht aufhört, Wein zu sein. Im Glück wurde für diese feinern Bestimmungen nur eine fides implicita, licht explicita gefordert; s. Cramer VII, S. 728 f. Eine weitere Ausführung der homistischen Lehre s. bei Engelhardt, DG. II, S. 214 Anm. Ebrard I, S. 487.
- Sehon der Lombarde warf diese Gewissensfrage auf Sentent. IV, dist. 13 A. Er entschied sich dahin: Illud sane dici potest, quod a brutis animalibus corpus Christi non sumitur, etsi videatur. Quid ergo sumit mus vel quid manducat? Deus novit hoc. — Mehr darüber weiss schon hundert Jahre nach-Lexander von Hales (Summae P. IV, qu. 45, membr. 1, art. 1 und 2). Für die Bejahung führt er an, dass, wenn ein Sünder den Leib Christi empfingen könne, ein unschuldiges Thier noch weit eher ihn sollte empfangen können; allein dagegen weiss er wieder, dass Gott in dem Sünder nur die Schuld und nicht die Natur verabscheue, und dass eben nur diese, die Menschennatur, der sacramentlichen Wohlthat empfänglich sei. Dennoch kann er umhin anzunehmen, dass, wenn ein Hund oder ein Schwein eine ganze Hestie verschlucke, auch der Leib des Herrn in den Bauch des Thieres übergebe. — Aehnlich urtheilte Thomas Aqu. P. III, qu. 80, art. 3: Etiamsi mus vel canis hostiam consecratam manducet, substantia corporis Christi non desinit esse sub speciebus; quamdiu species illae manent, hoc est quamdiu substantia panis maneret: sicut etiam si projiceretur in lutum. Dagegen der zarter fühleade Bonaventura (nachdem er alles pro et contra angeführt) comment. ad seat. IV, dist. 13, art. 2, qu. 1: Quantumcunque haec opinio muniatur, nunquam tumen its munitur, quamquam aures piae hoc abhorreant audire, quod in ventre muris vel in cloaca sit corpus Christi, quamdiu species ibi subsistunt. Propter haec est alia opinio, quod corpus Christi nullo modo descendit in ventem muris. . . . Et haec opinio communior est, et certe honestior et rationabilior. Gleichwohl wurde diese honettere und vernünftigere Ansicht von der Synode zu Paris 1300 zu den Artikeln gerechnet, in quibus Magister sententarum non tenetur (Münscher, v. Cölln S. 255). Doch wird auch nach der thomistischen Ansicht der Leib Christi von dem Thiere nicht sacramentaliter, wedern blos accidentaliter genossen; und Innocenz III. (de myst. missae IV, 21) half sich damit, in einem solchen Falle durch ein Wunder den Leib Christi

aus der Hostie zurückkehren zu lassen, wie er durch ein Wunder hineingskommen (reconversio). Vgl. die im 16. Jahrhundert erschienene Satyre von Wilhelm Holder: mus exenteratus etc. in Meiner's und Spittlers neuem Gött. hist. Magaz. Bd. I, S. 716—734, wo sich noch manche andere Seltsamkeites gesammelt finden.

- 7 S. darüber den folgenden §.
- <sup>8</sup> Eigentlich werden Brot und Wein nur in den Leib und das Blut Christ verwandelt, aber mit dem Leibe ist die Seele, und mit dieser die göttliche Natur vereint, s. *Thomas Aqu.* P. III, qu. 76, art. 1. Ueber die Streitigkeit in Königreich Valencia 1382 (wegen der Verwandlung des Brotes in die gesammte Trinität) s. *Balluze*, notae ad vitas Paparum Avenionensium T. I, p. 1368 s. (aus einer alten Handschrift), und *Schröckh* XXXIII, S. 325.
- <sup>9</sup> Die Verwandlung geschieht in instanti, nicht successive. Vgl. Alex. Heles .P. IV, qu. 10, membr. 5, art. 5. Thomas Aqu. P. III, qu. 75, art. 7. Albest. M. Sent. IV, dist. 10, art. 3 (Klee, DG. II, S. 204).
- 10 So schon Anselm 1. c. P. II, c. 4: Sic ergo constat, in diversis locis une horae momento esse posse corpus Christi, sed lege creatricis naturae, non creatae. Und so die übrigen Scholastiker. — Ebenso die Mystiker. Vgl. Rusbrock, specul. aeternae salutis c. 8, und Engelhardts Monogr. S. 261: "Alles Brot, welches der Herr (schon bei der Einsetzung)\*) zu seinem Körper consecrirt, und welches die Priester in der ganzen Welt consecriren, ist seiner Natur nach nur ein Brot (nur eine Natur des Brotes). Alle Hostien werden in der Consecration durch die verborgene Intention und durch das Aussprechen der Worte in eine Materie und eine Substanz vereint, und was vorher Brot war, wird ganz Leib Christi. . . . Jedes Stückchen Brot, jeder Tropfen Weienthält den ganzen Christus, der im Himmel ist, wie die eine Seele gans und überall im Körper ist, ohne Ort. . . . Der Leib Christi ist in allen Länders, Orten und Kirchen gegenwärtig, und so können wir ihn verschiedentlich aufheben und hinsetzen, in der Büchse haben, empfangen und geben. Wie er aber im Himmel mit Händen und Füssen und allen seinen Gliedern im Argesichte der Engel und Heiligen ist, in voller Herrlichkeit, so verändert & den Ort nicht, und bleibt immer gegenwärtig." Man bediente sich auch (see Versinnlichung der Sache) der Vorstellung von einem vielfach getheilten Spigel, in dem sich das eine Bild mannigfach reflectirt, s. Klee II, S. 211 \*\*).
- 11 Ueber dessen Einführung (ob auf Anregen der Nonne Juliane von Litch?) s. Gieseler II, 2 S. 409 ff.
- 12 Die Opferidee hängt genau mit der Verwandlungslehre zusammen. Per. Lomb. Sent. lib. IV, dist. 12 G: Breviter diei potest, illud quod offertur & consecratur a sacerdote vocari sacrificium et oblationem, quia memoria est & repraesentatio veri sacrificii et sanctae immolationis factae in ara crucis.

<sup>\*)</sup> Schon bei der Einsetzung nämlich genoss auch Christus selber den Leib Christi, aus einer Art von Accommodation; s. Thom. Aqu. a. a. O. qu. 81. Schröckh XXXIX, S. 163. So istant auf einem Kelch zu Hildesheim zu lesen: Rex sedet in coena, turba einetus duodena. stenet in manibus, se cibat ipse cibus. Vgl. Riemer, Mittheilungen über Göthe II, S. 784.

<sup>\*\*)</sup> Da jede Hostie den Leib Christi enthält, die eine aber von dem einen Priester zu derzeben Zeit gehoben werden kann, während die andere von einem andern gesenkt wird, wofolgt daraus (nach W. Occam), dass ein Körper recht wohl zu derselben Zeit eine deppelte Bewegung haben könne, wenn auch Aristoteles, der die Sache bles naturaliter ansieht das Gegentheil behauptet; s. centilog. conclus. 27. Retiberg in den Stud. u. Krit. 1893. 1 S. 76.

smel Christus mortuus in cruce est ibique immolatus est in semetipso (IIchr. , 27), quotidie autem immolatur in sacramento, quia in sacramento recordatio it illius quod factum est semel. Weitläufigere Erörterungen bei Thomas Aqu. kumm. P. III, qu. 83, art. 1 ss. (bei Münscher, v. Cölln S. 270 f.). Die mystische Vorstellung war die, dass Christus der Priester und das Opfer zugleich sei, s. conc. Lat. IV, c. 1 Anm. 4. Ueber den üblichen Messkanon, die verschiedenen irten von Messen (missae solitariae) u. s. w. vgl. die archäologischen und liengischen Werke von Calixt (diss. de pontificio missae sacrificio, Francof. **844**; und de missis solitariis, Helmst. 1647. 8.); Buddeus (diss. de origine siene pontificiae, in Miscell. sacr. Jen. 1727. T. I, p. 1-63); Augusti (Archäoegie IV u. VIII). Ueber die Verehrung der Hostie während und ausser der fasse (beim Herumtragen derselben zu Kranken u. s. w.) vom 13. Jahrhunlert an s. Caesarius von Heisterbach, de miraculis et visionibus sui temporis falog. lib. IX, c. 51 (bei Gieseler II, 2 S. 408); C. de Lith, de adoratione anis consecrati et interdictione sacri calicis in eucharistia, 1753. 8. — Decret. kregor. IX. lib. III, tit. 41, c. 10 (bei Münscher, v. Cölln S. 262): Sacerdos wo quilibet frequenter doccat plebem suam, ut, cum in celebratione missarum levatur hostia salutaris, quilibet se reverenter inclinet, idem faciens, cum eam afest presbyter ad infirmum. Es ergiebt sich von selbst, dass, je mehr die Verbrung der geweiheten Hostie als solcher in den Vordergrund trat, desto mehr er eucharistische Genuss in den Hintergrund treten musste. Und dies fand san auch in der Ordnung und suchte es theoretisch zu rechtfertigen. So beteht dem Thomas von Aquino und andern Scholastikern das Höchste des Abendnahls keineswegs in usu fidelium, sondern in consecratione materiae. (Thom. Sent. IV, dist. 8, qu. 2, art. 1. Durand. Sent. IV, dist. 1, qu. 3, §. 8.) Nichtslestoweniger wurde der Empfang des Sacraments den Gläubigen (mindestens breimal, später nur einmal im Jahr) zur Pflicht gemacht. Conc. Turon. III. (813) an. 50. u. Conc. Later. IV. (1215) can. 21.

13 Dies ist die erfreulichere Seite an der Geschichte des Dogma's, welche ron der Dogmengeschichte nur zu oft übersehen worden ist. Anselm de samam. altaris P. II, c. 8 (p. 73): Cum ergo de carne sua amandi se tantam ingarit materiam, magnam et mirificam animabus nostris vitae alimoniam minitest, quam tunc avidis faucibus sumimus, cum dulciter recolligimus et in ventre mmoriae recondimus, quaecunque pro nobis fecit et passus est Christus. Hoc et convivium de carne Jesu et sanguine, qui cum communicat, habet vitam in se manentem. Tunc enim communicamus, cum fide ardente, quae per dilectionem operatur, reposuimus in mensa Domini, qualia ipsi sumsimus, videliest ut. sicut ille totum se praebuit pro salute nostra nulla sua necessitate, sic totos fidei ejus et charitati exhibeamus necessitate salutis nostrae. In hoc convivio quicunque saginatur, nescit panem suum otiosus comedere, sed sollicite muliere ejus ardet de nocte hujus seculi consurgere ad lucernam verbi Dei, ut labores manuum suarum manducet, et bene sit ei. Sicque in Christo manet bonus conviva Christi propriae dilectionis affectu, habetque Christum in manentem per sanctae operationis effectum. Quod cum utrumque donum Dei sit, totum accrescit magis ac magis ad cumulum amoris in illum, quem perfecte amare est perfectum bonum esse. Hunc autem cibum plus manducat, qui amplius amat, et plus amando rursus qui plus et plus manducat, et plus et plus amat. Licet hujus amoris in hac vita non nisi pignus quoddam accipiamus, Manitudinem ejus, in praemium, in futuro seculo expectantes. Et ecce hoc est manducare illam carnem, de qua dicit Jesus [Joh. 6]: Qui manducat carnem meam, in me manet, et ego in co. — Gleicherweise spricht sich Hugo v. St.

Victor aus, der auch hierin "dialektische Behutsamkeit der Scholastiker mit der Innigkeit der Mystiker verbindet": "Wer da isst und ihm nicht einverleibt wird, der hat das Sacrament, aber nicht das Wesen des Sacraments. Wer aber isst und dem Herrn einverleibt wird, der hat auch das Wesen des Sacraments, weil er den Glauben und die Liebe hat; und ein solcher, gesetzt auch er könnte nicht nehmen und essen, gilt weit mehr vor dem Herrn, als der, der da nimmt und isst, und weder glaubt noch liebt, oder glaubt und doch nicht liebt" (lib. I, P. VIII, c. 5; Liebner S. 435). Vgl. Bonaventura, Sent. IV, dist. 10, P. 1, art. 1, qu. 1 (bei Klee II, S. 109); brevil. VI, 9; centil. III, 50. — Tauler, vier Predigten auf unsers Herrn Frohnleichnamstag (Bd. II, & 178 ff.); zwei Predigten von dem heil. Sacrament (ebend. S. 294 ff. vgl. 8. 333 ff.). Ruysbroek a. a. O. Gerson, sermo de eucharistia in festo corporis Domini, Opp. (Haager Ausg.) P. I, p. 1284-1292, wo freilich die Bilder im Geiste der Mystik gehalten sind, z. B. p. 1291: Est panis angelorum, qui factus fuit et formatus in pretioso ventre Virginis gloriosae et decoctus in fornace ardente dilectionis, in arbore crucis, qui manducari debet cum baculo spei, cum boni exempli calefactorio, cum acetosis lachrymis bonae patientiae, velociter recordando finem nostrum, in una domo per unitatem integre, per veram credulitatem, tostus per ignem charitatis etc. — Suso nennt das Abendmahl das Sacrament der Minne, und feiert in ihm die mystische Vereinigung der Seele mit Gott, s. Ewige Weisheit fol. (bei Schmidt a. a. O. S. 51; Diepenbrock S. 350). — Desgleichen Thomas a Kempis, de imit. Christi lib. IV, 4: Ecce, unde dilectio procedit, qualis dignatio illucescit! quam magnae gratiarum actiones et laudes tibi pro his debeutur! O quam salutare et utile consilium tuum, cum istud instituisti! quam suave et jucundum convivium, cum te ipsum in ebum donasti! O quam admirabilis operatio tua, Domine! quam potens virtus tua, quam ineffabilis veritas tua! Dixisti enim, et facta sunt omnia, et boc factum est, quod ipse jussisti. 5: Mira res et fide digna ac humanum vincens intellectum, quod tu, Domine Deus meus, verus Deus et homo, sub modica specie panis et vini integer contineris, et sine consumtione a sumente manducaris. Tu Domine universorum, qui nullius habes indigentiam, voluisti per Sacramentum tuum habitare in nobis: conserva cor meum et corpus immactlatum, ut laeta et pura conscientia saepius tua valeam celebrare mysteria, et ad meam perpetuam accipere salutem, quae ad tuum praecipue honorem # memoriale perenne sanxisti et instituisti. 6: Laetare, anima mea, et gratis age Deo pro tam nobili munere et solatio singulari in hac lacrymarum vale tibi relicto. Nam quoties hoc mysterium recolis et Christi corpus accipis, totica tuae redemtionis opus agis, et particeps omnium meritorum Christi efficeris Charitas enim Christi nunquam minuitur et magnitudo propitiationis ejus nunquam exhauritur. Ideo nova semper mentis renovatione ad hoc disponere te debes magnum salutis mysterium attenta consideratione pensare. Ita magnum, novum et jucundum tibi videri debet, cum celebras aut Missam audis, ac si eodem die Christus primum in uterum Virginis descendens homo factus esset, aut si in cruce pendens pro salute hominum pateretur et moreretur. — In ähnlichen Sinne (obwohl von der kirchlichen Ansicht etwas abweichend, s. §. 196 Note?) Wessel, de orat. VIII, 6 p. 148; de sacramento eucharist. c. 26, p. 699 (bei Ulimann S. 329): "Das Brot, das vorgesetzt wird, ist der reinste und höchst Spiegel der Liebe, erhöhet auf den Bergen, dass alle ihn sehen und niemand sich verberge vor seinem erwärmenden Strahl" u. s. w. Vgl. auch die feurige Rede des Nicolaus von Cus bei Austheilung des heiligen Abendmahls in des sen Schriften, herausg. von Scharpff, Freib. 1862, S. 593 ff.

## §. 195.

#### Kelchentsiehung. Concomitans.

Spittler, Gesch. des Kelches im Abendmahl, Lemgo 1780.

r allmählig entstandene Gebrauch, den Laien blos die gewei-Hostie und nur den Priestern den Kelch zu reichen<sup>1</sup>, wurde stisch gerechtfertigt durch die gleichzeitig sich ausbildende von der Concomitanz, nach welcher unter jedem der Elemente anze Christus vorhanden ist, so dass also in der Hostie nebst Leibe des Herrn auch sein Blut genossen wird 2. Robert Pulvird als der Erste genannt, der den Genuss des Kelches zu Prärogativ der Priester machte 3, und Alexander von Hales, entura und Thomas von Aquino folgten ihm darin 4; während der Grosse rücksichtlich des Dogma's zwar zugab, dass auch dem Leib Christi das Blut vorhanden sei, aber nur ex uniaturali, nicht ex virtute sacramentali 5. Erst im 15. Jahrhunward der Kelch mit Ungestüm von Böhmen aus zurückget. Es war indessen nicht sowohl Hus, als sein College Jacovon Misa, der in dessen Abwesenheit wieder auf den Genuss bendmahls sub utraque forma drang, worin ihm jedoch Hus 1 Beifall nicht versagen konnte 6. Bekanntlich entwickelte sus dieser Forderung, im Gegensatze mit den Bestimmungen ostnitzer Synode 1, der Husitenkrieg, welcher die Folge hatte, das Concil von Basel zwar die Lehre der Kirche bestätigte, ch der Genuss unter einer Gestalt hinreicht, dennoch aber kein Hinderniss für die Kirche sah, gutfindenden Falles Ausn zu gestatten 8.

ns Furcht, etwas von dem Weine zu verschütten? Eintauchen des Bro-Einführung der fistulae (cannae) eucharisticae u. s. w., worüber *Spittler* 1. und die kirchengeschichtlichen und archäol. Werke; *Augusti*, Arch. 1. 392 ff. vgl. S. 485 (s. §. 194 Note 12).

chon der Lombarde lehrte Sent. lib. IV, dist. 10 D (in calce): Integrum m esse in altari sub utraque specie, et substantiam panis in corpus, substantiam in sanguinem converti. Das Wort concomitantia kommt bei Thomas von Aquino vor, Summ. P. III, qu. 76, art. 1: Sciendum, liquid Christi est in hoc sacramento dupliciter: uno modo quasi ex vi enti, alio modo ex naturali concomitantia. Ex vi quidem sacramenti speciebus hujus sacramenti id, in quod directe convertitur substantia t vini praeexistens, prout significatur per verba formae, quae sunt effechoc sacramento. . . . Ex naturali autem concomitantia est in hoc sato illud, quod realiter est conjunctum ei, in quod praedicta conversio atur. Si enim aliqua duo sunt realiter conjuncta, ubicunque est unum ; oportet et aliud esse. Sola enim operatione animae discernuntur, quae r sunt conjuncta. (Aus derselben Concomitanz erklärt er sich auch die unbach, Dogmengosch. 5. Aus.

Verbindung der Seele Christi und seiner Gottheit mit dem Leibe. Vgl. oben §. 194 Note 8.)

- <sup>3</sup> Sent. P. VIII, c. 3 (wegen der oben angedeuteten Gefahr). Das Gebot Christi: "*Trinket alle daraus*" wird auf die Priester (Nachfolger der Apostel) bezogen. *Cramer* VI, S. 515 f.
- <sup>4</sup> Alexander von Hales Summ. P. IV, qu. 53, membr. 1 (bei Münscher, von Cölln S. 263). Bonavent. in sent. lib. IV, dist. 11, P. 2, art. 1, qu. 2 (ebend.). Thom. Aqu. s. oben Note 2. (Alex. von Hales redet bereits von der Kelchentziehung als von etwas in der Kirche sehr Gewöhnlichem.)
  - <sup>5</sup> Gieseler, DG. S. 544.
- Aeneae Sylvii hist. Bohem. c. 35. Herm. von der Hardt, acta conc. Constant. T. III, p. 338 ss. Gieseler, KG. II, 4 S. 420 ff. Hus stimmte ihm erst in der Folge bei. Vgl. de sanguine Christi sub specie vini a laïcis sumendo, quaestio M. Joannis Hus, quam Constantiae conscripsit priusquam in carcerem conjiceretur, in "Joh. Huss historia et monument." Norimberg. 1558. T. I, fol. XLII ss. Gieseler a. a. O. S. 413.
- <sup>7</sup> Sess. XIII (15. Juni 1415) bei v. d. Hardt T. III, col. 646 ss. (Giesler a. a. O. S. 329 Note f; Münscher, v. Cölln S. 266): Firmissime credendum et nullatenus dubitandum, integrum corpus Christi et sanguinem tam sub specie panis quam sub specie vini veraciter contineri.
- Mansi T. XXX, col. 695: Sancta vero mater ecclesia, suadentibus causis rationabilibus, facultatem communicandi populum sub utraque specie potest concedere et elargiri. Gleichwohl halt sie an der frühern Bestimmung fest: Nullatenus ambigendum est, quod non sub specie panis caro tantum, nec sub specie vini sanguis tantum, sed sub qualibet specie est integer totus Christis etc. Vgl. auch die 30. Sess. (23. Dec. 1437) bei Mansi XXIX, col. 158; Gienseler a. a. O. S. 442; Münscher, von Cölln S. 267 f.

## **§**. 196.

## Abweichende Ansichten.

Nur hier und da wagten es jetzt noch Einige, von der herschenden Vorstellung (in Beziehung auf die Brotverwandlungslehe) abzugehen, oder dieselbe höchstens zu modificiren. So nahm im 12. Jahrhundert Rupert von Deuz (Rupertus Tuitiensis), nach einigen Stellen zu urtheilen, eine wunderbare Vereinigung des Leibes Christi mit dem Brote an, jedoch ohne Zerstörung der sinnlichen Elemente 1. Diese Ansicht wurde dann von Johann von Paris (Johannes Pungens-asinum) in den scholastischen Begriff der Impantion eingezwängt, wonach sich die corporeitas panis (paneitas) mit der corporeitas Christi verbindet — eine Vorstellung, die leicht noch widerlicher auf die Phantasie wirken konnte, als die grossartigere Verwandlungslehre 2. Auch Wilhelm Occam folgerte aus der nominalistischen Theorie von der Quantität der Dinge ein Zesammensein des Körpers Christi mit den Accidentien, worin er zum Theil der spätern lutherischen Ansicht Vorschub leistete!

Achnliches lehrte auch Durandus de Sancto Porciano <sup>4</sup>. Dagegen war \*\* Wyklife, der zuerst wieder mit polemischer Schärfe sowohl gegen die Lehre von der Transsubstantiation, als der Impanation uftrat <sup>5</sup>. Ihm folgte wahrscheinlich Hieronymus von Prag, während \*\*Tus sich orthodox äusserte <sup>6</sup>. Johann Wessel hob vor allem den eistigen Genuss heraus und liess nur die Gläubigen des Leibes \*\*hristi theilhaft werden; und wenn er auch die mit der katholichen Ansicht verbundene Opferidee nicht aufgab, so deutete er is doch mystisch vom geistlichen Priesterthume <sup>7</sup>.

- 1 Was den Rupert von Deuz betrifft, so ist schwer dessen wahre Meinung it Bestimmtheit anzugeben, da er sich bald so, bald anders ausdrückt" Klee L. S. 202. Siehe jedoch commentar. in Exod. lib. II, c. 10: Sicut naturam huanam non destruxit, cum illam operatione sua ex utero Virginis Deus Verbo unitatem personae conjunxit, sic substantiam panis et vini, secundum exteorem speciem quinque sensibus subactam, non mutat aut destruit, cum eidem erbo in unitatem corporis ejusdem quod in cruce pependit, et sanguinis ejusem quem de latere suo fudit, ista conjungit. Item quomodo Verbum a summo emissum caro factum est, non mutatum in carnem, sed assumendo carnem, c panis et vinum, utrumque ab imo sublevatum, fit corpus Christi et sanguis, on mutatum in carnis saporem sive in sanguinis horrorem, sed assumendo wisibiliter utriusque, divinae scilicet et humanae, quae in Christo est, immoralis substantiae veritatem. — De div. off. II, 2: Unus idemque Deus sursum st in carne, hic in pane. Das Brot heisst ihm deifer panis. Panem cum sua urne, vinum cum suo jungebat sanguine. Doch spricht er auch wieder von ner conversio und von einem transferri des Brots und Weins in Leib und lut Christi. Vgl. die Stellen bei Klee a. a. O.
- <sup>2</sup> † 1306. Er schrieb: Determinatio de modo existendi corpus Christi in Sacraento altaris alio quam sit ille quem tenet ecclesia. Ed. Lond. 1686. S. Vgl. as. Oudinus, dissertatio de doctrina et scriptis Jo. Parisiensis, in comment. scriptt. eccles. T. III, col. 634 ff. Schröckh, KG. XXVIII, S. 70 ff. Münker. v. Cöllu S. 256-259\*).
- \*\* Vor allem ist wichtig sein Eingeständniss (quodl. IV, qu. 35), dass sich ie Brotverwandlungslehre nicht in der heil. Schrift finde. Seine eigne Ansicht ndet sich entwickelt in dem tractat. de sacramento altaris u. anderwärts, zummengestellt bei Rettberg, Occam und Luther (in den Studien u. Krit. 1839,). Obwohl Occam mit der orthodoxen Lehre blos die Accidentien festhielt, hatte doch das Verschwinden der Substanz bei ihm keine rechte Bedeutung, eil er nichtsdestoweniger den Leib Christi und das Brot an einem und demelben Orte sich denkt. Sonach darf man "als eigentliche Theorie Occams anehmen, dass auf dieselbe Art, wie die Seele mit dem Körper nur einen Raum usfüllt, so auch der Leib Christi in der Hostie enthalten sei, und zwar, wie ise Seele ganz vorhanden ist in jedem Gliede, so auch der ganze Christus in

<sup>\*)</sup> Schon um die Mitte dos 13. Jahrhunderts war der Universität Paris der Vorwurf gemacht worden, dass mehrere ihrer Lehrer über das Abendmahl unrichtig dächten; s. den Brief an Papst Clemens IV. bei Bulzeus, Bd. III. p. 372 s.: . . Esse Parisiis celebrem opinionem tunc temporis de mysterio Eucharistiae, qua contendebatur, corpus Christi non esse vere in attari, sed sieut signatum sub signis.

- jeder einzelnen Hostie." Rettberg S. 93. Bei Occam findet sich auch die Ubiquität mit allen Paradoxien durchgeführt. Der Stein, der die Luft durchschneidet, ist in seinem Fluge an demselben Orte, wo der Leib Christi ist u. s. w. Die Ubiquität ist indessen nicht der Grund, sondern die Folgerung seiner Lehre, Rettberg S. 96. Vergleichung mit Luther ebend. S. 123 ff.
- 4 S. Cramer VII, S. 804 f. Nach dessen Urtheil ist "keiner von den Scholastikern der lutherischen Vorstellung näher gekommen, als Durandus." Er bestritt zwar nicht direct die Verwandlungslehre; aber er gab zu, dass noch sadre Weisen der Gegenwart Christi möglich seien, und namentlich die, dass die Substanz des Brotes bleibe und mit ihr die des Leibes Christi sich verbinde. Das "hoc est" könne auch heissen s. v. a. contentum sub hoc est. Er unterscheidet Form und Materie; die Materie des Brotes existirt nach ihm unter der Form des Leibes Christi.
- <sup>5</sup> Trial. lib. IV, c. 2-10, z. B. c. 6, p. 197 (al. p. CIX): Inter omnes haereses, quae unquam pullularunt in ecclesia sancta Dei, non fuit nefandior quam haeresis ponens accidens sine subjecto esse hoc venerabile sacramentum. Ebenso gegen die Impanation c. 8: Sum certus, quod sententia ista impanationis est impossibilis atque haeretica. Unerträglich ist ihm der Gedanke, dass dann der Bäcker statt des Priesters den Leib Christi bereiten würde! Nach Wykliffe ist Christus nicht realiter, sondern habitudinaliter vorhanden, secundum similitudinem. Auch er gebraucht das Bild von den Spiegeln, in denen das eine Antlitz Christi sich (für die fromme Betrachtung) mannigfach reflectirt Die geschehende conversio ist (nach dem alten und dem berengarischen Sinne) eine Verwandlung aus dem Geringeren ins Höhere. Er unterscheidet (in seinem Bekenntniss vor dem Herzog v. Lancaster) einen triplex modus essendi corpus Christi in hostia consecrata: 1) modus virtualis, quo benefacit per totum sum dominium secundum bona naturae vel gratiae; 2) modus spiritualis, quo corpus Christi est in eucharistia et sanctis per Spiritum Sanctum; 3) modus sacramentalis, quo corpus Christi singulariter est in hostia consecrata. Dagegen substantionaliter, corporaliter, dimensionaliter ist Christus nur im Himmel. Achilich lauten folgende 3 unter den 10 conclusiones haereticae, die vom Londoner Concil 1382 verdammt wurden (bei Mansi XXVI, p. 691): 1) quod substantis panis materialis et vini maneat post consecrationem; 2) quod accidentia non maneant sine subjecto; 3) quod Christus non sit in sacramento altaris identic, vere et realiter. Vgl. Ebrard I, S. 501 Anm. 51. Schröckh XXXIV, S. 501 f.
- Wenigstens wurden dem Hieronymus vom Constanzer Concil die Meinusgen Schuld gegeben: Quod panis non transsubstantiabatur in corpus Christi, nec est corpus Christi in sacramento praesentialiter et corporaliter, sed ut signatum in signo. Item, quod in hostia sive sacramento altaris non est vere Christus. Christus passus est in cruce, sed hostia altaris nunquam est passa neque patitur: ergo hostia in sacramento altaris non est Christus. Mures non possunt comedere Christum; sed mures possunt hostiam consecratam comedere: ergo hostia in sacramento altaris non est Christus. S. Herm. von der Hardt T. IV, P. VIII, p. 646. Dagegen erzählt von ihm Poggi (ep. ad Artin.): Cum rogaretur, quid sentiret de sacramento, inquit: Antea panem, postes vero Christi corpus, et reliqua secundum fidem. Tum quidam: Ajunt te dixise, post consecrationem remanere panem. Tum ille: Apud pistorem, inquit, panis remanet. S. Klee II, S. 205 Anm. 7. Hus äusserte gegen die kirchliche Lehre keinen bestimmten Widerspruch, obwohl er sich nur darüber rechtfertigte, dass er an eine reale Gegenwart des Leibes Christi glaube, ohne sich

genauer über den modus zu erklären; s. dessen tractat. de corpore Christi in den oben angef. Histor. et Monument. fol. CXXIII ff. Münscher, von Cölln S. 260.

<sup>7</sup> S. Ullmann S. 328—340 (nach den Schriften Wessels: de oratione VIII; de sacr. eucharistiae, bes. capp. 10. 24. 26. 27; scal. medit. exempl. I. II. III.). Das Abendmahl ist ihm die Vergegenwärtigung und Zueignung der Liebe Christi; aber er kennt keinen wesentlichen Unterschied zwischen der Gegenwart und der Aneignung Christi im Abendmahle und derjenigen, welcher sich der Gläubige auch ohne das Sacrament bewusst wird. Nicht der sacramentliche, sondern der geistige Genuss ist ihm die Hauptsache. Als sacramentliche Handlung (Opfer) kann es nur vom Priester vollzogen werden, aber die innere Gemeinschaft mit Christus kann Jeder erneuern.

## §. 197.

#### Griechische Kirche.

Corn. Will, Acta et scripta de controversiis Ecclesiae graecae et latinae seculo undecimo composita. Marb. 1861.

Wenn auch die griechische Kirche in Beziehung auf den Gebrauch des ungesäuerten Brotes, der in der lateinischen Kirche seit dem 9. Jahrhundert eingeführt worden war 1, mit dieser in Streit lag und sie deshalb sogar eines Abfalls vom reinen Christenthum beschuldigte 2, so stimmten doch, was das Dogma betrifft, die griechischen Theologen im Wesentlichen mit den abendländischen überein, und zwar so, dass die einen mehr eine Consubstantiation 3, die andern mehr eine förmliche Verwandlung lehrten 4, ohne jedoch die Consequenzen, welche die Scholastiker daraus zogen, mit ihnen zu theilen. So erhielt sich namentlich in der griechischen Kirche der Genuss des Abendmahls unter beiderlei Gestalten 5.

- <sup>1</sup> Vgl. darüber Neander, KG. IV, S. 637 f. Die eigentlichen Hostien fallen soch später, nach Einigen erst in die zweite Hälfte des 12. Jahrhunderts Vgl. J. A. Schmidt, de oblatis eucharisticis, quae hostiae vocari solent. Ed. 2. Helmst. 1733. 4. Augusti VIII, S. 375 ff.
- 2 Michael Cerularius, Patr. v. Constantinopel (mit ihm Leo v. Achrida), in seinem Briefe an Johannes, Bischof von Trani in Apulien (bei Baron. ad ann. 1053, not. 22, u. Canis. lectt. ed. Basnage, T. III, P. I, p. 281). Merkwürdige Ableitung des ägros von alow. Berufung auf Matth. 26, 17. 18. 20. 26—28; ferner auf Matth. 5, 13 u. 13, 33 (die 3 Scheffel Mehl ein Bild der Trinitat!). Azymiten und Prozymiten (Fermentarii). Vergebliche Friedensbemühungen des Kaisers Constantinus Monomachus und des Papstes Leo IX. Humberts Antwortsschreiben (prim. ed. Baron. in append. T. XI; Canisius l. c. T. III, P. 1, p. 283 ss.) bei Gieseler a. a. O. S. 309. Nachdem der Streit noch weiter fortgeführt worden (so von Nicetas Pectoratus u. a.), gestattete endlich das Concil von Florenz den Griechen die Beibehaltung ihres Ritus; s. Mansi T. XXXI, col. 1029 u. 1031. u. Will a. a. O. Vgl. Schröckh Bd. XXIV, S. 210 ff. Neander und Gieseler a. a. O.
  - <sup>2</sup> Joh. Dam. de fide orth. IV, 13 stellte die stärksten Stellen aus Cyrill,

Hieron, und Greg. Nas. zusammen. Er selbst erklärte sich bestimmt gegen die bildliche Auffassung, p. 271: Οῦχ ἔστι τύπος ὁ ἄρτος καὶ ὁ οἰνος τοῦ σώματος και αιματος του Χριστου. μή γένοιτο. άλλ' αὐτό τὸ σώμα του πυρίου τεθεωμένον, αὐτοῦ τοῦ χυρίου εἰπόντος. Τοῦτό μου ἐστίν, οὐ τύπος τοῦ σώματος, άλλα το σωμα και ου τύπος του αξματος, άλλα το αίμα (vgl. Job. 6). Beispiel der (auch für die Christologie gebrauchten) Kohle des Jesaias 6, 6: "Ανθραξ δε ξύλον λιτόν οὔκ έστιν, άλλ' ἡνωμένον πυρί. Οὕτω καὶ ὁ ἄρτος τῆς ποιγωνίας ούπ άρτος λιτός έστιν, άλλ' ήνωμένος θεότητι' σώμα δε ήνωμένος θεότητι οὺ μία φύσις έστλν, αλλά μία μέν τοῦ σώματος, τῆς δὲ ἡνωμένης αὐτῷ θεότητος έτέρα· ωστε τὸ συναμφότερον, οὐ μία φύσις, αλλά δύο. In welchem Sinne man die Elemente gleichwohl (mit Basilius) derttrung nennen könne, siehe p. 273. — Uebrigens standen die Ansichten über das Abendmahl in der griech. Kirche in Wechselwirkung mit den Schicksalen des Bilderstreites, indem die Gegner der Bilder sich darauf beriefen, man habe ja schon im Abendmahl ein Bild des Herrn, die Verehrer der Bilder aber dieses leugneten; daher die widersprechenden Beschlüsse des Concils von Constantinopel (754) und des zweiten von Nicaa (787); s. Mansi T. XIII, col. 261 ss. 265. Münscher, von Cölln S. 222. Die nicäischen Bestimmungen leugnen entschieden, dass Christus und die Apostel die Elemente des Abendmahls Bilder genannt hätten. Vgl Rückert, das Abendmahl, S. 441 f. Gieseler, DG. S. 533.

- 4 So bedient sich Theophylakt der Ausdrücke μεταποιείσθαι u. μεταβάλλεσθαι zu der Stelle Matth. 26, 28. Vgl. auch Euthymius Zigabenus zu derselben Stelle (bei Münscher, von Cölln S. 223). Denselben Ausdruck gebraucht Nicolaus von Methone in dem von Ullmann S. 97 angeführten Tractat (bibl. vett. patr. T. II graeco-latin.; Auctuar. bibl. Ducaean. Par. 1624. p. 274), wo sugleich von einer Verwandlung des zugegossenen Wassers in das Blut Jesu die Rede ist. Bei ihm findet sich auch die scholastische Vorstellung, dass die äussere Gestalt von Brot und Wein darum bleibe, damit der Mensch nicht durch den Anblick des wirklichen Fleisches und Blutes erschreckt werde. Der eigentliche Zweck des Abendmahls ist ihm die μετουσία Χριστοῦ. "Ueberall sehen wir auch in dieser Lehre einen Ansatz zur theologischen Speculation, überall aber bleibt Nicolaus [wie die griech. Dogmatik dieser Zeit überhaupt] auf halbem Wege bei blossen Andeutungen stehen, während die abendländischen Scholastiker solche Gedanken bis zu ihrer Erschöpfung verfolgen."
- <sup>5</sup> S. Augusti, Arch. VIII, S. 398. Ob eine blosse Darreichung des Weines bei der Kindercommunton? ebendaselbst\*).

## §. 198.

#### Sacrament der Busse.

Die Lehre von der Busse, die im Grunde schon in der Heilsordnung eingeschlossen ist und das Sacrament der Taufe zu ihrer Voraussetzung hat, nimmt im scholastischen Systeme selber wieder ihre Stelle bei den Sacramenten ein <sup>1</sup>. Obwohl nun für dieses Sacrament nur auf eine gezwungene Weise ein sichtbares Element auf-

<sup>\*)</sup> Ueber die im Abendlande seit dem 12. Jahrhundert aufgehobene Kindercommunion sieke Zorn, historia eucharistiae infantium, Berol. 1736. 8. u. Gisseler, DG. S. 542.

funden werden kann, so suchten doch der Lombarde und Thomas Aquino sowohl die Materie, als die Form des Sacraments nachweisen und beide, so gut es ging, aus einander zu halten 2. Uebriis besteht nach der Lehre der Scholastiker die Busse aus den i Theilen: contritio cordis (unterschieden von der attritio), conio oris, satisfactio operis 3. Nicht sowohl an dem formellen Uebel-1d, dass die Busse ein Sacrament sein soll, als vielmehr an der serlich gefassten und laxen Busstheorie überhaupt, nahmen die nmern Gemüther Anstoss. So schlossen sich die Waldenser nell an die dreitheilige Busstheorie an, verwarfen aber den Menismus der kirchlichen Praxis 4. Johann Wessel dagegen tadelte ohl die trichotomistische Eintheilung der Busse, als die Bestimigen über die einzelnen Theile derselben 5. Gerson widersetzte mit Andern dem Ablasswesen 6, Wykliffe der Ohrenbeichte 7, iedoch seiner Natur nach mehr in die Kirchengeschichte und Geschichte der Sittenlehre, als in die Dogmengeschichte ge-

Die Verbindung, in welche die Busse schon in frühern Zeiten mit der se gebracht wurde (Unterscheidung der vor und nach der Taufe begange-Sünden - Thränentaufe - das zweite Bret nach dem Schiffbruch), wurde anlassung, sie zu den Sacramenten zu zählen. Vgl. Petr. Lombard. Sent. dist. 14 A. Thom. Aqu. P. III, qu. 86, art. 4. (Klee, DG. II, S. 236 ff.) ! Petr. Lombard. dist. 22 C bemerkt, dass Einige die äussere Leistung der swerke, die somit in die Sinne fällt, als signum fassen. Die äussern Bussse sind der Ausdruck der innern Busse, wie Brot und Wein im Abendmahl Ausdruck des unter den Accidentien enthaltenen Leibes und Blutes Christi . So besteht auch nach Thom. Aqu. (qu. 84, art. 1) die res sacramenti in innern Busse, wovon die äussere das Abzeichen ist. (Insofern könnte freijedes in die Erscheinung tretende Handeln ein Sacrament werden!) Art. nterscheidet dann Thomas weiter materia und forma. Die Materie der se sind die wegzuschaffenden Sünden, die Form besteht in den Worten Priesters: Absolvo te. Vgl. die Stellen bei Münscher, v. Cölln S. 276 f. u. Weitere bei Hahn S. 164 ff.

Die Unterscheidung findet sich (auf Chrys. und Aug. zurückbezogen) bei Iebert von Tours, serm. IV. in quadrag. Opp. col. 324; sermo XV, col. 733 Münscher, von Cölln S. 274), und bei Petr. Lomb. Sent. lib. IV, dist. 16, A: In perfectione autem poenitentiae tria observanda sunt, scilicet comctio cordis, confessio oris, satisfactio operis. . . . Haec est fructifera poentia, ut, sicut tribus modis Deum offendimus, scilicet corde, ore et opere, tribus modis satisfaciamus. . . . Huic ergo triplici morti triplici remedio irritur, contritione, confessione, satisfactione. Conc. Florent. 1439 (unter en IV. — bei Mansi XXXI, col. 1057; Münscher, v. Cölln S. 284): Quar-Sacramentum est poenitentiae, cujus quasi materia sunt actus poenitentis, in tres distinguuntur partes. Quarum prima est cordis contritio, ad quam inet ut doleat de peccato commisso cum proposito non peccandi de caetero. unda est oris confessio, ad quam pertinet ut peccator omnia peccata, quo-memoriam habet, suo sacerdoti confiteatur integraliter. Tertia est satis-

factio pro peccatis secundum arbitrium sacerdotis, quae quidem praecip per orationem, jejunium et eleemosynam. Forma hujus Sacramenti sunt ' absolutionis, quae sacerdos profert cum dicit: Ego te absolvo etc. Mi hujus Sacramenti est sacerdos, habens auctoritatem absolvendi vel ordina vel ex commissione superioris. Effectus hujus Sacramenti est absolutio s catis. — Ueber die Unterscheidung von contritio und attritio s. Alex. v. P. IV, qu. 74, membr. 1: Timor servilis principium est attritionis, timor lis [wo nämlich das Leben der Heiligung seinen Anfang nimmt\*)] princ est contritionis. . . . Item contritio est a gratia gratum faciente, attritio a tia gratis data. Vgl. Thomas Aqu. qu. 1, art. 2. Bonaventura in lib. IV. 17, P. I, art. 2, qu. 3. — Die Nothwendigkeit der Confessio oris (nämlich man dem Priester nächst Gott die Sünde beichten müsse) lehrt Thomas P. III in supplem., qu. 8, art. 1; während der Lombarde darüber noch stimmter geurtheilt hatte, Sent. IV, dist. 17, litt. B. — Das kirchliche II der Ohrenbeichte wurde auf dem vierten lateran. Concil (unter Innocen festgesetst. Can. XXI. in Decretis Greg. lib. V, tit. 38, c. 12: Omnis 1 que sexus fidelis, postquam ad annos discretionis pervenerit, omnia sua peccata confiteatur fideliter, saltem semel in anno, proprio sacerdoti \*\*), junctam sibi poenitentiam studeat pro viribus adimplere etc. (bei Giese 2 S. 444; Münscher, v. Cölln S. 282). — Die Satisfactio operis bestand i sten, Gebeten, Almosen, Wallfahrten, Kasteiungen u. s. w. Thom. Aqu qu. 15, art. 3 (bei Münscher, v. Cölln S. 279). Die Verwandlung der I strafen in Geldstrafen führte bekanntlich zum Ablasskrame.

- <sup>4</sup> Diese Dreitheiligkeit suchen sogar die Waldenser allegorisch zu retigen. Die Specereien, womit die Frauen am Ostermorgen ausgehen, der des Herrn zu salben, sind Myrrhen, Aloe und Balsam. Dies die Vorbild contritio, confessio und satisfactio. Aus diesen drei kostbaren Specereien nun die geistliche Salbe bereitet, die da heisset Busse. Vgl. Herzog, amanischen Waldenser. Darin aber unterscheiden sich die Waldenser watcholischen Kirche, dass die Beichte nicht nothwendig einem Priester Kirche muss abgelegt werden, und dass sie überhaupt von dem äussern werk auf die innere Herzensbusse zurückgehn.
- <sup>5</sup> De Sacramento poenitentiae p. 792: Est enim actus *mentis* por tia, sicut peccatum: utrumque enim *voluntatis*. Et sicut peccatum ve tis tantum est, ita poenitentia solius est voluntatis. Das Weitere bei Ui S. 340 ff.
  - <sup>6</sup> Epistola de indulgentiis (Opp. T. II) c. 3—5 u. c. 9.
  - <sup>7</sup> Trialog. lib. IV, c. 32.
  - <sup>8</sup> S. Gieseler Bd. II, 1. 2 u. 3.

Bei Andern (Thomas u. Bonaventura) heisst daher auch die contritio: timor filialis, gensatz gegen den timor servilis.

<sup>40)</sup> In Abwesenheit des Priesters konnte man auch einem Laien beichten; doch führ auf die Frage, wie weit dann das Sacrament vollständig sei? s. Thom. Aus. in aug 8, art. 2; dagegen Bonacentura P. III. ad expos. text. dub. 1, p. 229. Duns Scetus IV, dist. 17, qu. 1. — Die Secten des Mittelalters, auch die Flagellanten, rogen so Laienbeichte vor. Vgl. Münscher, v. Cölin S. 283 f.; Gieseler II, 2 S. 277; Klee II, 8

**§. 199.** 

#### Letzte Oehmg.

ntum unctionis extremae, unctionis infirmorum, egredientium, exeuntium et emeritorum.)

apostolische Verordnung in Betreff der Kranken Jac. 5, Marc. 6, 13), die neben der medicinisch-therapeutischen doch ach eine symbolisch-religiöse Bedeutung haben mochte 1, eit dem 9. Jahrhundert zu einem Sacrament erhoben, dessen r in der Todesstunde theilhaft werden könne 2. Ob es aber, Sterbender, der es empfangen, sich wieder erholte und ben zurückgegeben würde, im wirklich eintretenden Sterbereiche, oder ob es dann wiederholt werden dürfe? darüber lie Meinungen getheilt; doch hat die Kirche diesem Sacraeinen character indelebilis zugeschrieben 3. Das Zeichen sacraments ist das Salböl, das Wesen desselben Vergebung iden und auch wohl mit die körperliche Erleichterung des n 4.

lie Commentatoren zu der Stelle: Beda, Opp. T. V, col. 693, und zu 13 ibid. col. 132 (bei Münscher, v. Cölln S. 297); Innoc. I. ep. 21 ad m episc. Eugubinum (ums J. 416) c. 8 (Münscher, v. Cölln S. 298). c. Regiaticin. (850) c. 8 (bei Münscher, v. Cölln S. 298). Frühere Eren der Krankensalbung als eines Sacraments s. bei Hahn a. a. O. S. 96. Einsetzung betrifft, so fiel nach dem (§. 89 Note 3) erwähnten Untern Insinuatio und Institutio die letztere erst dem Jakobus, die Insinua-Christo zu, vgl. Hahn S. 169. - Von den Scholastikern behandelt zuo von St. Victor die letzte Oelung als Sacrament, de sacram. II, P. . Summa sent. tract. VI, c. 15 (Liebner S. 481) — es bildet ihm den ig zu den letzten Dingen. — Petr. Lombard. Sent. IV, dist. 23 unterdreierlei Salböle (χρίσματα): 1) das, womit die Priester und Könige verden (auf dem Haupte), oder die Gefirmelten (auf der Stirn); 2) wo-Katechumenen und Neugetauften gesalbt werden (auf der Brust und den Schultern); 3) die unctio infirmorum (die an verschiedenen Thei-Körpers geschieht, vgl. Note 4)\*). Er unterscheidet auch hier das sam und die res sacramenti. B: Sacramentum est ipsa unctio exterior, menti unctio interior, quae peccatorum remissione et virtutum ampliaficitur. Et si ex contemtu vel negligentia hoc praetermittitur, pericu-: et damnabile.

von Chartres (ep. 225) ad Radulfum, und Gottfried von Vendome (um 18c. de iteratione Sacramenti (in Sirmondi Opp. T. III) erklären sich Wiederholung (vgl. Münscher, v. Cölln S. 299); für dieselbe der Loma. O. Litt. C. Ueber den deshalb geführten Streit beim Tode Pius' II. 190 Note 6. Auch hegte man im Mittelalter die Meinung, dass durch

die weitere Bedeutung des Oels s. Them. Aqu. supplem. qu. 24, art. 4 (Klee II, S.

die letzte Oelung alle Verhältnisse zum gegenwärtigen Leben völlig aufgehoben seien: man versagte sich hinfort allen Genuss des Fleisches und die Fortsetzung der Ehe; doch kämpften gegen diesen Wahn Bischöfe und Concilien, z. B. das Conc. Wigorn. (1240), s. Klee II, S. 272.

4 Vgl. den Lombarden Note 2, und Hugo von St. Victor de sacr. fid. lih. II, P. XV, c. 2: Duplici ex causa sacramentum hoc institutum: et ad peccatorum scilicet remissionem, et ad corporalis infirmitatis allevationem. Vgl. Thomas Aqu. P. III in suppl. qu. 30, art. 1. — Decret. Eugenii IV. in Conc. Florent. a. 1439 (Mansi T. XXXI, col. 1058): Quintum Sacramentum est extrema unctio. Cujus materia est oleum olivae per episcopum benedictum. Hoe Sacramentum nisi infirmo, de cujus morte timetur, dari non debet. Qui in his locis ungendus est: in oculis propter visum, in auribus propter auditum, in naribus propter odoratum, in ore propter gustum vel locutionem, in manibus propter tactum, in pedibus propter gressum, in renibus propter delectationem ibidem vigentem. Forma hujus Sacramenti est haec: per istam unctionem et suam piissimam misericordiam, quicquid peccasti per visum etc. . . . et similitar in aliis membris. Minister hujus Sacramenti est sacerdos. Effectus vero est mentis sanatio, et, in quantum autem expedit, ipsius etiam corporis (mit Berufung auf Jac. 5, 14).

## §. 200.

# Das Sacrament der Priesterweihe. (Sacramentum ordinis.)

Dieses Sacrament hängt innig zusammen mit dem Artikel von der Kirche und der dort gemachten Unterscheidung von Klerus und Laien. Es ist dasjenige Sacrament, wodurch ein Anderer zur Dispensation der übrigen Sacramente befähigt wird <sup>1</sup>. Das Wesentliche desselben besteht daher in der mitgetheilten kirchlichen Gewalt <sup>2</sup>. Nur der Bischof darf ordiniren <sup>3</sup>, und nur Getaufte und Erwachsene männlichen Geschlechts können die Ordination empfangen <sup>4</sup>. Ob auch ketzerische Bischöfe gültig ordiniren können? darüber waren die Meinungen getheilt <sup>5</sup>. Weitere Bestimmungen (über ordines majores et minores u. s. w.) gehören in das Kircherrecht <sup>6</sup>. Dieses Sacrament hat einen character indelebilis <sup>7</sup>.

- ¹ Thomas Aqu. P. III, supplem. qu. 34, art. 3: Propter Ordinem fit homo dispensator aliorum sacramentorum, ergo Ordo habet magis rationem, quod sit sacramentum, quam alia. Nach Raimund von Sabunde stehen die Verwalter der Sacramente zu den heiligen Handlungen in demselben Verhältniss, in welchem die Eltern zum Acte der Zeugung sich befinden. Sie spenden die äussern Zeichen, Gott wirkt die innere Gnade, wie die Eltern den Körper zeugen, Gott aber die Seele schafft (nach der creatianischen Vorstellung), sach Matzke S. 101.
- <sup>2</sup> Die Bestimmungen, worin eigentlich das Materielle der Ordination bestehe, sind höchst schwankend. Die ältere Kirche sah in der Handauflegung (χειρυτονία) etwas Höheres, Magisches, und doch wird diese von den spätern Dogmatikern nicht sonderlich herausgehoben; vgl. Klee II, S. 280 f. Auch des

öls geschieht nur gelegentlich Erwähnung. Thomas Aqu. 1. c. art. 5 geauch wirklich, dass, während die efficacia der übrigen Sacramente in der rie bestehe, quae divinam virtutem et significat et continet, sie hier in der on des Verwaltenden ruhe und von ihm auf den zu Ordinirenden übergehe. Act der Ordination selbst ist ihm somit das Materielle, und nicht die dagebrauchten Symbole. Gleichwohl heisst es wieder in dem Decret. Euge-V. in Conc. Florent. a. 1439 l. c. col. 1058: Sextum Sacramentum est Or-, cujus materia est illud, per cujus traditionem confertur Ordo sicut Presatus traditur per calicis cum vino et patenae cum pane porrectionem, matus vero per libri Evangeliorum dationem, Subdiaconatus vero per cavacui cum patena vacua superposita traditionem, et similiter de aliis per ad ministeria sua pertinentium assignationem. Forma sacerdotii talis Accipe potestatem offerendi sacrificium in ecclesia pro vivis et mortuis, mine Patris et Filii et Spiritus Sancti. Et sic de aliorum ordinum formis, : in Pontificali romano late continetur. Vgl. auch den Lombarden lib. list. 24. Dieser nennt unter anderm auch litt. B die Tonsur (corona) als culum, quo signantur in partem sortis ministerii divini. . . . Denudatio is est revelatio mentis [geb' es Gott!]. Clericus enim secretorum Dei non us esse debet. Tondentur etiam capilli usque ad revelationem sensuum, et oculorum et aurium, ut vitia in corde et opere pullulantia doceantur idenda, ne ad audiendum et intelligendum verbum Dei praepediatur mens, quo servato reddetur in excelsis corona.

Decret. Eug. IV. l. c.: Ordinarius minister hujus sacramenti est Episco-Vgl. Thom. Aqu. qu. 38, art. 1.

Des männliche Geschlecht versteht sich von selbst. Gleichwohl konnte Weibern (Diaconissen) zu gewissen klerikalen Verrichtungen eine Beneertheilt werden, die sich aber von der Ordinatio wesentlich unterd und auch keinen character indelebilis hatte (vgl. Hahn S. 270 u. ort angef. Stellen aus Thomas Aqu., Scotus und Biel). Ueber das Alter en folgende Bestimmungen gemacht: ut Subdiaconus non ordinetur ante tordecim annos, nec Diaconus ante viginti quinque, nec Presbyter ante ts. Deinde, si dignus fuerit, ad episcopatum eligi potest. S. den Lomma. a. a. O. litt. I. Das dreissigste Jahr wurde darum für den Priester festzt, weil Christus (nach Luc. 3) im dreissigsten Jahre anfing zu lehren.

Petr. Lomb. Sent. IV, dist. 25 de ordinatis ab haereticis ist noch unentden. Thomas von Aquino P. III in supplem. dist. 38, art. 2, erklärt sich ch dahin, quod (haeretici) vera sacramenta conferunt, sed cum eis gratiam dant, non propter inefficaciam sacramentorum, sed propter peccata reciium ab eis sacramenta contra prohibitionem ecclesiae. Die ganze Frage te nach Analogie der Ketzertaufe entschieden werden; s. Auxilius bei II, S. 282.

Petr. Lomb. a. a. O. Die sieben Orden mit ihren Weihen sind übrigens unten herauf gezählt: Ostiarii, Lectores, Exorcistae, Acoluthi — Subdiaconi, oni, Presbyteri.

Thomas Aqu. qu. 25, art. 2; qu. 37, art. 5 (bei Münscher, von Cölln 3).

## §. 201.

#### Das Sacrament der Ehe.

(Sacramentum matrimonii, conjugii.)

Es gehört mit zu den seltsamen Widersprüchen in der mittelalterlich-katholischen Weltansicht, dass, während auf der einen Seite das ehelose Leben unter die sittlichen Vorzüge gerechnet wird, dennoch die Ehe auf der andern Seite zu einem Sacrament erhoben wurde 1. Und in der That bedurfte es eines eignen Scharfsinns, die Merkmale eines Sacraments, wie sie die Kirche selbst in abstracto aufstellte, in concreto an der Ehe nachzuweisen. In Ermangelung eines sichtbaren materiellen Elements wurde sie selbst wieder als Bild der Verbindung Christi mit der Gemeinde gefasst (nach Eph. 5, 32) und das Wort μυστήριον mit der Vulgate durch sacramentum übersetzt 2. Die divina institutio machte weniger Schwierigkeit; vielmehr sicherte die Einsetzung im Paradiese der Ehe den ersten Rang unter den Sacramenten, dem Alter nach 3. Die Ehe hat zwar keinen character indelebilis, aber sie ist als Sacrament unauflörlich, auch auf den Fall einer körperlichen Scheidung hin 4. Die fernem Bestimmungen über eheliche Pflichten, über verbotene Grade, Dispensen u. s. w. gehören theils in das Kirchenrecht, theils in die Sittenlehre 5. Uebrigens schliessen nach den abendländischen Kirchengesetzen die beiden Sacramente der Ehe und der Priesterweihe einander aus, so dass, wer des einen dieser Sacramente theilhaft wird, das andere in der Regel entbehren muss 6.

- Petr. Lombard. a. a. O. dist. 26 F. Thomas Aqu. qu. 53, art. 3.— Doch beschränkten einige Scholastiker den Sacramentsbegriff. So Durands Sent. IV, dist. 26, qu. 3, not. 8 (bei Klee II, S. 302; Cramer VII, S. 807): Quod matrimonium non est sacramentum stricte et proprie dictum, sicut sacramenta novae legis. Ueber die Meinungen Abälards und Peter Joh. Olists s. ebend. Das Sacramentliche der Ehe besteht nicht in der priesterlichen Trauung, sondern in dem Consensus von Mann und Weib. Lombard dist. 27 C. Die weitern Bestimmungen der Päpste und Concilien bei Klee II, S. 305.
- <sup>2</sup> Petr. Lomb. lib. IV, dist. 26 F: Ut enim inter conjuges conjunctio est secundum consensum animorum et secundum permixtionem corporum: sic Ecclesia Christo copulatur voluntate et natura, qua idem vult cum eo, et ipet formam sumsit de natura hominis. Copulata est ergo sponsa sponso spiritualiter et corporaliter, i. e. charitate ac conformitate naturae. Hujus utriusque eopulae figura est in conjugio. Consensus enim conjugum copulam spiritualem Christi et Ecclesiae, quae fit per charitatem, significat. Commixtio vero sexum illam significat, quae fit per naturae conformitatem. Eugen. IV. in Conc. Flor. l. c. col. 1058 s.: Septimum est Sacramentum Matrimonii, quod est signum conjunctionis Christi et Ecclesiae secundum Apostolum dicentem (Eph. 5, 31): Sacramentum hoc etc.

<sup>3</sup> Vgl. oben §. 190 Note 1. Doch ist der Unterschied zu machen, dass vor a Falle die Ehe ad officium, nach demselben ad remedium (propter illicitum hum devitandum) eingesetzt wurde; s. Lombard. l. c. dist. 16 B. Thom. Aqu. 42, art. 2 concl. Albert der Gr. und Thomas unterschieden sogar 3 verschiee Richtungen des Sacraments: 1. vor dem Fall (quoad naturam secundum 2. unter dem mosaischen Gesetz (quoad naturam corruptam), und 3. unter Gesetz Christi (sec. statum naturae reparatum per Christum); s. die Stellen Hahn S. 172. Die spätern Scholastiker, wie Scotus und Gabriel Biel, sprasich sogar dahin aus, dass die vorchristliche Ehe überhaupt nicht Sacratim eigentlichen Sinne gewesen sei (ebend.).

Lombard. l. c. dist. 31, litt. B: Separatio autem gemina est, corporalis icet et sacramentalis. Corporaliter possunt separari causa fornicationis, vel communi consensu causa religionis, sive ad tempus sive usque in finem. ramentaliter vero separari non possunt dum vivunt, si legitimae personae. Manet enim vinculum conjugale inter eos, etiamsi aliis a se discedentes seserint. — Eugen IV. in Conc. Florent. l. c.: Quamvis autem ex causa icationis liceat tori divisionem facere, non tamen aliud matrimonium concere fas est, cum matrimonii vinculum legitime contracti perpetuum sit. — Griechen halten nicht so streng auf die Unauflöslichkeit der Ehe; blos die torianer machen eine Ausnahme; s. Klee II, 297 f.

- Freilich zogen die damaligen dogmatischen Lehrbücher alle diese Bestimngen in ihren Kreis. Dazu hatte der Lombarde das Beispiel gegeben; vgl. 24—43. Dahin gehören auch die den Begriff des Sacraments weiter gar at berührenden Definitionen des Lombarden, Bonaventura's u. a., dass die e sei conjunctio legitima maris et foeminae individuam vitae consuetudinem neus etc. Ebenso, wenn als Zweck der Ehe die Fortpflanzung des Geschts, die Verwahrung gegen die Sünde u. s. w. angegeben wird.
- 7 Thom. Aqu. qu. 53, art. 3: Ordo sacer de sui ratione habet ex quadam gruentia, quod matrimonium impediri debeat, quia in sacris Ordinibus coniti sacra vasa et sacramenta tractant, et ideo decens est, ut munditiam corelem per continentiam servent. Sed quod impediat matrimonium, ex conatione ecclesiae habet. Tamen aliter apud Latinos, quam apud Graecos. s apud Graecos impedit matrimonium contrahendum solum ex vi Ordinis, apud Latinos impedit ex vi Ordinis et ulterius ex voto continentiae, quod Ordinibus sacris annexum: quod etiamsi quis verbotenus non emittat, ex ipso tamen, quod Ordinem suscipit secundum ritum occidentalis ecclesiae, lligitur emisisse. Et ideo apud Graecos et alios Orientales sacer Ordo imit matrimonium contrahendum, non tamen matrimonii prius contracti usum: sunt enim matrimonio prius contracto uti, quamvis non possunt matrimonium no contrahere. Sed apud occidentalem ecclesiam impedit matrimonium et rimonii usum, nisi forte ignorante aut contradicente uxore vir Ordinem sam susceperit, quia ex hoc non potest ei aliquod praejudicium generari. nn übrigens die Priester ausgeschlossen sind von dem Sacrament der Ehe, sind hinwiederum die Laien nicht dazu verbunden. Die Ehe ist daher ler ein sacramentum necessitatis, wie die Taufe, die Busse und das Abendal, noch ein sacramentum dignitatis, wie die Priesterweihe, sondern ein ramentum consilii. So nach Alan. ab Ins. in der expositio (bei Klee II, S.

genaueres Eingehen auf die einzelnen Sacramente kann von dem protestantischen Dogmen-Mistoriker nicht erwartet werden. Gleichwohl haben auch protestantische Theologen (wie Maks) sich um die Aufhellung dieser schwierigen und undankbaren Materie verdient gemacht. So viel stellt sich indessen auch schon aus dem Bisherigen heraus, dass, wenn man die meisten der aufgeführten Sacramente nach dem von der Kirche selbst aufgestaltes Kanon auf einen bestimmten Sacramentenbegriff zurückführen will, man damit in Verlegen heit geräth. Bei den einen (wie bei der Busse, der Priesterweihe und der Ehe) fehlt dem doch ein eigentliches sichtbares Element, das (wie Brot und Wein im Abendmahl, oder wie das Taufwasser, oder das gejage als ascrae rei signum betrachtet werden könnte, wess man nicht die Sache auf den Kopf stellt und das wieder selber zum Symbol stempelt, wie die res sacramenti sein sollte; bei den andern (wie z. B. bei der Firmelug) fehlt die divina institutio gänslich, oder sie lässt sich (wie bei der letzten Oetang) nur durch eine weite, aus allem alles machende Exegese herausklügeln. Aber da man sich auch bei den Abendmahl daran gewöhnt hatte, das lüssere Element sich nur als Accidens zu denka, son nahm man es mit diesem auch bei den andern Sacramenten nicht genau. Und was de divina institutio betrifft, so war ja diese nicht in der Schrift allein zu suchen, sondern auch in der Tradition.

#### SIEBENTER ABSCHNITT.

## Eschatologie.

## **§. 202.**

#### Chiliasmus, Nahes Weltende, Antichrist.

Der Chiliasmus, obwohl von der alten Kirche überwunden, erhob dennoch bei häretischen Parteien von Zeit zu Zeit wieder sein Haupt. Er fand Nahrung in den Weissagungen des Abts Joselin und dem auf ihnen beruhenden Evangelium aeternum der Fratricellen 1. Auf die Dynastie des Vaters und des Sohnes sollte ein goldenes Zeitalter folgen: die Dynastie des heil. Geistes 2. Mehr auf ängstliche Buchstäblichkeit, als auf chiliastische Schwärmerei gründete sich dagegen die fast allgemeine Erwartung des nahen Weltendes beim Herannahen des Jahres 1000; eine Erwartung, die auch bei andern wichtigen Epochen des Mittelalters sich wiederholte 3. Mit ihr stand in Verbindung die Erwartung des Antichrists, über welchen man verschiedene Bestimmungen wagte und den sogar manche der Hierarchie abgeneigte Gemüther in dem Papste wiederzuerkennen meinten 4; eine Vorstellung, die auch in das Reformationszeitalter überging.

- ¹ Admiranda expositio venerabilis abbatis Joachimi in librum apocalypis beati Joannis Apostoli et Evangelistae Liber concordiae novi ac veteri Testamenti Psalterium decem chordarum Interpretatio in Jeremiam Prophetam. Vgl. Engelhardt, kirchenhist. Abhandl. S. 1—150. Lücke, Einl. is die Offenb. Joh. S. 519.
- <sup>2</sup> Ebend. Die Zeitdauer des ersten Status umfasst 5000 Jahre (von Adssibis Christus), die des zweiten 1000 Jahre von Christus bis auf den Anbruch des letzten Weltalters. Dieses letzte Weltalter ist das siebente Sabbathsjahrtausend. Ueberdies theilt *Joachim* die Weltalter in 42 Generationen (astates), nach den 42 Geschlechtsaltern in der Genealogie Christi u. s. w.

Es war eine herrschende exegetische Tradition, dass das tausendjährige A (Apoc. 20) von der Erscheinung oder den Leiden Christi an zu rechnen, eben die Stiftung der christlichen Kirche als die erste Auferstehung, als Anfangsepoche des tausendjährigen Reiches anzusehen sei. Diese besonders Augustin im Abendlande recipirte Auslegung hatte das Gute, dass sie die astische Schwärmerei abhielt, und das christliche Gemüth gewöhnte, die Apopse geistiger su verstehen. Allein die kirchliche Tradition hatte nicht entrden, ob die tausend Jahre nach gewöhnlicher Chronologie zu rechnen, oder pokalyptisches Symbol zu nehmen seien. Je nachdem nun der gemeine Ver-I bei aller allegorischen Willkür die Zahl wörtlich nahm, entstand, je näher Jahr 1000 rückte, die Meinung, es werde, der apokalyptischen Weissagung iss, mit dem Schlusse der ersten tausend Jahre seit Christo das tausendjäh-Reich enden, der Antichrist erscheinen und das Ende der Welt eintreten." te a. a. O. S. 514 f. Ueber die stattgefundenen Bewegungen selbst vgl. tomii Chron. Hirsaug. ad ann. 960. Glaber Radulphus, hist. sui temp. IV, c. 6 (in Duchesne, scriptt. Francorum T. IV, p. 22 ss.). Schmid, Gesch. Myst. im Mittelalter S. 89. Gieseler, KG. II, 1 S. 213 (229). Auch die ızzüge standen mit chiliastischen Erwartungen in Verbindung, s. Corrodi 1. 522 ff. Schmid a. a. O. — Als im 14. Jahrhundert der schwarze Tod, Hungersnoth und andere Heimsuchungen die Gemüther an den Unbestand Irdischen erinnerten und Zeichen am Himmel gesehen wurden, verkündeten allem die Geisseler das nahe Weltende; und dasselbe that der Taboritenster Martin Loquis aus Mähren, s. Schröckh, KG. XXXIV, S. 687.

Vgl. Joh. Dam. de fide orth. IV, 26. Elucidarium c. 68\*). Eine geläufige nung des Mittelalters war die, dass der Antichrist entweder von einer zfrau, oder einem Bischof und einer Nonne erzeugt werden sollte. Ums 950 schrieb der westfränkische Mönch Adso eine Abhandlung über den christ, worin er (im Gegensatz mit der herrschenden Erwartung) die An-At desselben und somit auch des Weltendes weiter hinausschob (s. Schrökh [, S. 243). Wer unter dem Antichrist zu verstehen sei, erklärt er nicht z. Eine Zeit lang galt Mahomet als der Antichrist. Als solchen bezeichihn Innocenz III. (1213). Die Zahl 666 deutete auf die Dauer seiner schaft, mithin (damals) auf das Ende derselben. - Seit dem Ende des Jahrhunderts schien die immer heftiger hervortretende Ketzerei auf das in Apokalypse geweissagte antichristliche Prophetenthum hinzudeuten. Umthrt aber kam es nun auch wieder im Kampfe der Kaiser mit den Päpsten vor, dass jene den Papst als Antichrist bezeichneten. So schon zur Zeit Hohenstaufen. Ebenso nannte Ludwig der Baier den Papst Johann XXII. mystischen Antichrist (Schröckh XXXI, S. 108). Die schwärmerischen Secdes Mittelalters stimmten darin grossentheils überein. So lehrte Amalrich Bena: Quia Papa esset Antichristus et Roma Babylon, et ipse sedet in te Oliveti, i. e. in pinguedine potestatis (nach Caesarius von Heisterbach), Engelhardt, kirchenhist. Abh. S. 256. Desgleichen die Spiritualen u. s. w., Engelhardt a. a. O. S. 54. 56. 78. 88. Lücke a. a. O. S. 520 f. Selbst bliffe stimmte ihnen bei (trial. bei Schröckh XXXIV, S. 509); ebenso dessen üler Ludwig Cobham (ebend. S. 557) und Janow: liber de Antichristo et abrorum ejus anatomia (in Historia et Monumentis Joh. Huss. P. I, p. 423 64; bei Schröckh a. a. O. S. 572). — Die orthodoxen Theologen der katho-

Ueber dieses (sonst dem Anselm zugeschriebene) Buch s. Schröckh, Kircheng. XXVIII, S. 427.

lischen Kirche waren gegen alles wörtliche Deuteln der Apokalypse. So Thomas v. Aquino. Dagegen hatten selbst Männer, wie Roger Bacon, an apokalyptischen Deutungen und Berechnungen der Zeit des Antichrists ihre Freude. S. dessen Opus majus ed. Jebb p. 169. Lücke a. a. O. S. 522.

## §. 203.

## Einfluss der mittelalterlichen Zeitstimmung und der christlichen Kunst auf du Dogma von den letzten Dingen.

Die Stimmung der Zeit drückte sich auch in den Werken der christlichen Kunst aus <sup>1</sup>. Diese bemächtigte sich mit Vorliebe der eschatologischen Gegenstände. Während die Hymne "dies irae" <sup>2</sup> die Schrecken des Weltgerichts in die Ohren und Herzen tönte, waren die Maler beslissen, in ihren Todtentänzen und Jüngsten Gerichten die Erinnerung an das Ende der Dinge sestzuhalten <sup>3</sup>; und in seiner Göttlichen Komödie enthüllte Dants die Zustände der Hölle, des Fegseuers und des Paradieses <sup>4</sup>. Zwischen diesen künstlerischen Darstellungen der Phantasie und den scholastischen Bestimmungen eines grübelnden Verstandes sand eine unverkennbare Wechselwirkung statt, so dass sich eins durch das andere erklärt.

- <sup>1</sup> So entstanden auch die meisten der herrlichen Münster eben in jener Zeit, in der man das Ende der Dinge nahe glaubte; s. Gieseler II, 1 S. 214.
- <sup>2</sup> Von Thomas von Collano; s. Lisco, Dies irae, Hymnus auf das Webgericht, Berlin 1840. 4.
- <sup>3</sup> Grüneisen, Beiträge zur Geschichte und Beurtheilung der Todtentinse (im Kunstblatt zum Morgenblatt 1830, Nr. 22—26), und dessen Nic. Manuel S. 73.
- <sup>4</sup> Dante Alighieri (geb. 1265, † 1321, in seiner Theologie ein Schäler des Thomas von Aquino), Divina commedia. Deutsche Uebersetzungen von Streck fuss (Halle 1834. 1840), Philalethes, Gusek, Kopisch u. a. Ueber die Theologie des Dante s. evangel. KZ. Berlin, Juli 1841, und ebend. Fat. 1842. \*A. F. Ozanam, Dante et la philosophie catholique au treixième side, Paris 1839.

#### §. 204.

## Auferstehung der Körper.

Dass der Leib des Menschen mit allen seinen Theilen wieder auferstehen werde, blieb seit Hieronymus und Augustin herrschende Kirchenlehre. Zwar schloss sich Johann Scotus Erigena mehr an die frühern origenistischen Vorstellungen an 1, aber er fand keinen Beifall in der katholischen Kirche. Dagegen erneuten die Bogomilen, Katharer u. s. w. den gnostischen Irrthum, der die Materie für den Sitz der Sünde hält, und demgemäss die Auferstehung der Körper verwirft 2. Gegen die Katharer vertheidigte der Dominicaner

Moneta die kirchliche Lehre 3. Diese wurde durch die Scholastiker 4, namentlich durch Thomas von Aquino, noch weiter ins Einzelne ausgebildet, und über die Beschaffenheit der auferstandenen
Körper wurde eine Menge seltsamer Vermuthungen aufgestellt 5,
während hierin die griechische Dogmatik sich einfacher an die
Schrift und den alten Glauben der Kirche hielt 6.

- <sup>1</sup> De div. nst. IV, 12 s. p. 192: Omne siquidem quod in mundo ex mundo campositum incipit esse, necesse est resolvi et cum mundo interire. Necessaima erat exterius ac materiale corpus solvi in ea elementa, ex quibus assumtam est: non autem necessarium perire, quoniam ex Deo erat, manente semper interiori illo et incommutabiliter stante in suis rationibus, secundum quas cum mina et in anima et per animam et propter animam constitutum est. Quoziam vero illius corporis materialis atque solubilis manet in anima species, non selum illo vivente, verum etiam post ejus solutionem et in elementa mundi militum. . . . Est enim exterius et materiale corpus signaculum interioris, in no forma animae exprimitur, et per hoc forma ejus rationabiliter appellatur. Et ne me existimes duo corpora naturalia in uno homine docere: verum enim mt corpus, quo connaturaliter et consubstantialiter animae compacto homo conscitur. Illud siquidem materiale, quod est superadditum, rectius vestimentum quoddam mutabile et corruptibile veri ac naturalis corporis accipitur, quam verum corpus; non enim verum est, quod semper non manet (Aug.). . . . Inde t, quod semper non simpliciter, sed cum additamento aliquo ponitur corpus mortale vel corruptibile vel terrenum vel animale, ad discretionem ipsius simplicis corporis, quod primitus in homine editum est, et quod futurum est. Cf. II, 2 p. 71: Semel enim et simul animas nostras et corpora in Paradiso conditor reavit, corpora dico coelestia, spiritualia, qualia post resurrectionem futura Tumida namque corpora, mortalia, corruptibilia, quibus nunc opprimimar, non ex natura, sed ex delicto occasionem ducere, non est dubitandum. **and ergo** naturae ex peccato adolevit, eo profecto renovata in Christo et in ristinum statum restituta carebit. Non enim potest naturae esse coaeternum, mod ei adhaeret propter peccatum.
- 2 So sollen auch die Beguinen behauptet haben, quod mortuo corpore hotinis solus spiritus vel anima hominis redibit ad eum, unde exivit, et cum eo ie reunietur, quod nihil remanebit, nisi quod ab aeterno fuit Deus (bei Mosh. 257 s.; vgl. unten §. 206 Note 9). Ueber die Lehre der Bogomilen s. Engelhardt, kirchenh. Abh. S. 187 f.
  - 3 Summa adv. Catharos lib. IV, c. 7, §. 1.
- <sup>4</sup> Petr. Lomb. Sent. lib. IV, dist. 43 ss. (meist nach Augustins Enchirid.), and Hugo von St. Victor, de sacr. II, 1. 19. Bescheiden heisst es bei erstem noch: Omnibus quaestionibus, quae de hac re moveri solent, satisfacere non valeo.
- Auch diese Bestimmungen ruhen meist auf Augustin (vgl. oben S. 306 f.). Alle Menschen werden vor der allgemeinen Auferstehung sterben (der Erbsünde vegen); die Auferstehung wird wahrscheinlich in der Abenddämmerung vor ich gehen, denn vorher müssen die Himmelskörper, denen alle irdische Materie unterworfen ist, in ihrer Bewegung stillstehen. Sonne und Mond treffen dann vieder in dem Punkt zusammen, in welchem sie muthmaasslich erschaffen worden waren. Die Auferstehung geschicht plötzlich in Beziehung auf das, was

die göttliche Kraft dabei wirkt, successiv in Beziehung auf das Geschäft der Engel. Dass Staub und Asche zu den Seelen, mit denen sie im Leben vereint waren, eine natürliche Zuneigung haben (eine Art von prästabilirter Harmonie), wird geleugnet, und dagegen angenommen, dass nur eben die Materie auferstehen werde, die im Momente des Todes vorhanden war. Sollte auch die wieder auferstehen, die sich schon während des Lebens verzehrt hat, so würde eine gar zu unförmliche Masse zum Vorschein kommen. — Die Aufzstandenen werden (nach qu. 81) in der aetas juvenilis sich befinden, quae inter decrementum et incrementum constituitur. Der Unterschied der Geschlechter wird fortbestehen, doch ohne sinnliche Lust. Alle Sinnesorgane werden wieder vorhanden und in Thätigkeit sein, mit Ausnahme des Geschmackssinns; doch ist es möglich, dass auch diesem vermittelst einer mit ihm vorzunehmesden Veredlung adäquate Functionen und Genüsse zugeführt werden können. Haare und Nägel gereichen dem Menschen zur Zierde, dürfen also ebensownig fehlen, als Blut und Säfte. Die neuen Körper werden eine ausserordentliche Feinheit haben, nicht die Corpulenz und Schwere, die sie jetzt belästigt; doch wird man sie betasten können, da auch der Körper Christi nach der Auferstehung betastet werden konnte. Nach der Auferstehung werden sie nicht mehr wachsen, auch nicht dicker oder dünner werden. Eine gewisse Abhängigkeit von Raum und Zeit ist noch vorhanden; doch viel schneller und leichter bewegen sich die auferstandenen Körper von einem Ort zum andern, als die jetzigen, frei dem Triebe und Zuge der Seele folgend. Sie sind verklärt, bell und glänzend, und können nur von verklärten Augen gesehen werden. Dies gilt jedoch nur von den Körpern der Seligen. Die Körper der Verdammten sind hässlich und missgestaltet, zwar unverweslich, aber leidensfähig, was die Körper der Seligen nicht sind. Thom. Aqu. Summ. P. III in suppl. qu. 75 s. Cramer VII, S. 777 ff. Vgl. auch Eludicar. c. 69, und über die Meinungen des Duns Scotus s. Ritter, Gesch. der Phil. VIII, S. 459 ff.

6 Joh. Dam. IV, 27 p. 303: 'Aλλ' έρεὶ τις Πῶς ἐγείρονται οἱ νεκροί; 'Δ
τῆς ἀπιστίας, ὧ τῆς ἀφροσύνης ὁ χοῦν εἰς σῶμα βουλήσει μόνη μεταβαἰὰν,
ὁ μιχρὰν ફανίδα τοῦ σπέρματος ἐν τῆ μήτρα αὕξειν προστάξας, καὶ τὸ πολυεθές τοῦτο καὶ πολύμορφον ἀποτελεῖν τοῦ σώματος ὄργανον, οὐχὶ μᾶλλον τὸ γεγονὸς καὶ διαβρυὶν ἀναστήσει πάλιν, μόνον βουληθείς; Ποίφ δὲ σώματι ἔρχονται; "Αφρον, εἰ τοῖς τοῦ θεοῦ λόγοις πιστεύειν ἡ πώρωσις οὐ συγχωρεῖ, πὰ τοῖς ἔργοις πίστευε σὺ γὰρ δ σπείρεις, οὐ ζωοποιεῖται, ἐὰν μὴ ἀποθάνη πὶ (1 Cor. XV). Θέασαι τοίνυν, ὡς ἐν τάφοις ταῖς αὔλαξι τὰ σπέρματα καισχωννύμενα. Τίς ὁ τούτοις ρίζας ἔντιθεὶς, καλάμην καὶ φύλλα καὶ ἀστάχως κὰ τοὺς λεπτοτάτους ἀνθέρικας; οὐχ ὁ τῶν ὅλων δημιουργός; οὐ τοῦ τὰ πάνια τεκτηναμένου τὸ πρόσταγμα; Οὕτω τοίνυν πίστευε, καὶ τῶν νεκρῶν τὰν ἀνσιασιν ἔσεσθαι θεία βουλήσει καὶ νεύματι σύνδρομον γὰρ ἔχει τῆ βουλήσει τὴν δύναμιν.

## §. 205.

#### Das Weltgericht.

Die Wiederkunft Christi zum Gerichte fasste man in ihrer ganzen Bildlichkeit, so viel man nur immer konnte. Christus erscheint in der menschlichen Gestalt, die er auf Erden hatte, doch verklätt und im Triumphe, im Gefolge der himmlischen Heerschaaren, nach

verangegangenen Zeichen. Auch die Gottlosen werden sein Antlitz sehen, aber mit Schrecken 1. — Als den Schauplatz des Weltgerichts dachte man sich das Thal Josaphat, dem man jedoch auch eine bildliche Deutung zu geben wusste?. So gern überhaupt die Phantasie den Hergang des Gerichtsprocesses sich zeitlich und sinnlich vergegenwärtigte, so sehr zeigte sich die Schwierigkeit, die Vorstellung in ein zusammenhängendes Bild zu vereinigen 3. Darum mahnte auch Thomas von Aquino daran, dass das Gericht nentaliter vor sich gehen werde, weil das mündliche Verhör und die Verantwortung jedes Einzelnen zu viele Zeit erforderten 4. Auch die vollkommenen Christen werden (nach Matth. 19, 28 und 1 Cor. 8, 2) mit zu Gerichte sitzen; und da nun eben die Mönche den bochsten Grad der Frömmigkeit schon auf dieser Welt erreicht batten, so konnte die Zeit, welche die Inquisition in ihre Hände legte, anch mit dem Gedanken sich vertraut machen, jenseits von ihnen gerichtet zu werden 5. Natürlich, dass die Häretiker dieses Gericht nich verbaten, wie sie denn überhaupt lieber, ihrer ganzen idealitischen Tendenz nach, die Vorstellung von einem jüngsten Gerichte in die allgemeinere von der Vergeltung gleich nach dem Tode auflösten .

- 1 Thomas Aqu. 1. c. qu. 73, art. 1: Christus . . . in forma gloriosa apparebit propter auctoritatem, quae judici debetur. Ad dignitatem autem judiciariae notestatis pertinet habere aliqua indicia, quae ad reverentiam et subjectionem nducant, et ideo adventum Christi ad judicium venientis multa signa praecelent, ut corda hominum in subjectionem venturi judicis adducantur et ad judicium praeparentur, hujusmodi signis praemoniti. Vgl. Elucid. c. 70: Disc. Inaliter veniet Dominus ad judicium? Mag. Sicut Imperator ingressurus civiatem, corona ejus et alia insignia praeferuntur, per quae adventus ejus corona ejus et alia insignia praeferuntur, per quae adventus ejus corona ad judicium veniens. Angeli crucem ejus ferentes praeibunt, mortuos uba et voce in occursum ejus excitabunt. Omnia elementa turbabuntur, temestate ignis et frigoris mixtim undique furente (Ps. 96. Sap. 5). Von den Verdammten heisst es c. 75: Videbunt (Christum), sed ad sui perniciem. Vgl. Thom. Aqu. qu. 90, art. 3.
- <sup>2</sup> Elucid. l. c.: D. Erit judicium in valle Josaphat? M. Vallis Josaphat licitur vallis judicii. Vallis est semper juxta montem. Vallis est hic mundus, nons est coelum. In valle ergo fit judicium, i. e. in isto mundo, scilicet in sto aëre, ubi justi ad dexteram Christi ut oves statuentur, impii autem ut hoedi ad sinistram ponentur. Vgl. Thom. Aqu. qu. 88, art. 4.
- <sup>3</sup> So macht z. B. die Verfinsterung von Sonne und Mond dem *Thomas Aqu.* einige Schwierigkeiten, weil die Erscheinung Christi doch wieder im höchten Lichtglanze vor sich gehen soll, l. c. qu. 73, art. 2: Dicendum, quod, si loquamur de sole et luna, quantum ad ipsum momentum adventus Christi, sic aon est credibile, quod obscurabuntur sui luminis privatione, quia totus munius innovabitur Christo veniente. . . . Si autem loquamur de eis secundum tempus propinquum ante judicium, sic esse poterit, quod sol et luna et alia coeli

luminaria sui luminis privatione obscurabuntur, vel diversis temporibus, vel simul, divina virtute faciente ad hominum terrorem.

- 4 l. c. qu. 88, art. 2 conclusio.
- In dem Elucidar. werden (statt der gewöhnlichen Annahme von Seligen und Verdammten) vier Klassen angenommen, c. 71: Unus ordo est perfectorum, cum Deo judicantium; alter justorum, qui per judicium salvantur; tertius impiorum sine judicio pereuntium; quartus malorum, qui per judicium dannastur. . . . Disc. Qui sunt qui judicant? Mag. Apostoli, Martyres, Confessoru, Monachi, Virgines. D. Quomodo judicabunt justos? M. Monstrabunt eos sum doctrinam et sua exempla fuisse imitatos, et ideo regno dignos. Petr. Lomb. lib. IV, dist. 47 B: Non autem solus Christus judicabit, sed et Sancti cum eo judicabunt nationes. . . . Judicabunt vero non modo cooperatione, sed etiam auctoritate et potestate. Thom. Aqu. qu. 89, wo ebenfalls untersucht wird, ob die Frommen blos chrenhalber (assessoric) oder in Wirklichkeit am Gerichte Theil nehmen. Ersteres wäre zu wenig, letzteres kann unter der Voraussetsung angenommen werden, dass es nicht propria auctoritate geschieht, sondern in Uebereinstimmung mit dem göttlichen Willen. Ob auch die Engel richten? s. Lomb. a. a. O. litt. C. Thom. Aqu. art. 8.
- <sup>6</sup> Mosh. p. 157: Dicunt se credere, quod judicium extremum non sit futurum, sed quod tunc est judicium hominis solum, cum moritur.

## §. 206.

#### Das Fegfeuer.

Seit Gregor d. Gr. wurde die Lehre von dem reinigenden Feter, durch welches die Seelen nach dem Tode hindurchmüssen, immer weiter verbreitet. Die Legende half dazu, den Glauben darm durch Thatsachen zu stützen 1. Die Glaubensboten brachten die Vorstellung schon als eine fertige und ausgebildete zu den neubekehrten Völkern<sup>2</sup>, und die Schriftsteller der Zeit, Scholastiker wie Dichter und Volksredner, erschöpften sich in Bestimmungen darüber. Viele hielten das Fegfeuer für ein wirkliches materielles Feuer! das aber in Ermangelung des für den physischen Schmerz pfänglichen Körpers auf ideale Weise (vermöge der Vorstellung des Schmerzes) auf die Seelen wirke 4. Selbst Männer, die zu Mystik hinneigten, wie Bonaventura und Gerson 5, vertheidigten die Wirklichkeit des Feuers. Was aber die Lehre praktisch schädlich machte, war der auf sie gebaute Glaube, dass durch Fürbitten, durch gute Werke der Lebenden, namentlich aber durch Seelenmessen (missae pro requie defunctorum) die Seelen erleichtertoder wohl auch früher aus dem Zustande der Pein könnten erlöst werden 6. Da diese Messen und kirchlichen Indulgenzen bezahlt wur. den, so entstand die Frage, ob die Reichen denn hierin vor den Armen bevorzugt seien? und wirklich entschied der Lombarde su Gunsten der Erstern 1. Kein Wunder daher, wenn bei der steigenden Habsucht und Ungerechtigkeit des Klerus 8 die Katharer und Walser nebst Wykliffe 10 diese Lehre als eine verderbliche angrif—eine Lehre, die überdies in der griechischen Kirche nie kommene Geltung erhielt 11. Johann Wessel hingegen suchte selben dadurch das Schädliche zu entziehen, dass er das Feuer ein geistiges, die Seele von den letzten Schlacken reinigendes besfeuer fasste, welches in der Sehnsucht nach der Vereinigung Gott besteht, so dass es nicht sowohl eine Strafe, als vielmehr der ang der Beseligung ist, deren Vollendung aber in keines Menn Gewalt, sondern nur bei Gott steht 12.

Beda, hist. eccles. gent. Anglor. lib. III, c. 19; V, c. 13. Schröckh XX, 15.

Bonifac. ep. XXI, c. 29 ad Serrar. (bei Schröckh a. a. O.). Ueber das suer des h. Patrik, des Apostels der Irländer (nach der Erzählung des häus Paris), s. Schröckh XVI, S. 229.

Unbestimmter äussern sich noch Elucidar. c. 61: Post mortem vero purerit aut nimius calor ignis, aut magnus rigor frigoris, aut aliud quodlibet poenarum, de quibus tamen minimum majus est, quam maximum, quod ut vita excogitari potest — und Hugo Victorin. de sacram. lib. II, P. XVI, Est autem alia poena post mortem, quae purgatoria dicitur. In qua qui ac vita cum quibusdam culpis, justi tamen et ad vitam praedestinati exie, ad tempus cruciantur, ut purgentur. — Dagegen bestimmter Thomas. qu. 70, art. 3 concl.: Respondeo: Dicendum, quod ignis inferni\*) non sit phorice dictus, nec ignis imaginarius, sed verus ignis corporeus etc. Hinna kommen nach ihm nicht alle in das Fegfeuer, sondern nur, die es nöhaben. Die entschieden Frommen kommen sogleich in den Himmel, die hieden Gottlosen sogleich in die Hölle, s. qu. 69, art. 2.

Bei Thom. Aqu. a. a. O.: Alii dixerunt, quod, quamvis ignis corporeus possit animam exurere, tamen anima apprehendit ipsum ut nocivum sibi, i talem apprehensionem afficitur timore et dolore. Doch befriedigt auch Meinung den Thomas nicht ganz. Vgl. Cramer VII, S. 773—775.

Bonaventura, comp. theol. verit. VII, 2 (bei Klee II, S. 333), vgl. Schröckh X, S. 219. Ueber Gersons Meinung (nach sermo II. de defunctis T. III, i58) s. Schröckh XXXIV, S. 293.

Elucidar. c. 61: Dum ibi sunt positi, apparent eis Angeli vel alii Sancti, corum honore aliquid egerunt in hac vita, et aut auram aut suavem odorem aliquod solamen eis impendunt, usque dum liberati introibunt in illam auquae non recipit ullam maculam. Petr. Lomb. lib. IV, dist. 45 B. Thom. 71, art. 1. Nach Letzterem helfen die Fürbitten (opera suffragii) zwart per viam meriti, aber wohl per viam orationis. Noch sehr bedingt auch 2 concl.: Respondeo: Dicendum, quod charitas, quae est vinculum ecclesiae bra uniens, non solum ad vivos se extendit, sed etiam ad mortuos, qui in itate decedunt... Similiter etiam mortui in memoriis hominum viventium nt, et ideo intentio viventium ad eos dirigi potest, et sic suffragia vivorum mis dupliciter prosunt, sicut et vivis, et propter charitatis unionem, et prop-

Darunter ist aber nach dem Zusammenhange das des Fegfeuers vorstanden.

ter intentionem in eos directam: non tamen sic eis valere credenda sunt vivorum suffragia, ut status eorum mutetur de miseria ad felicitatem vel e converso; sed valent ad diminutionem poenae vel aliquid hujusmodi, quod statum mortui non transmutat. Vgl. art. 6: Respondeo: Dicendum, quod poena purgatorii est in supplementum satisfactionis, quae non fuerat plene in corpore consummata, et ideo, quia opera unius possunt valere alteri ad satisfactionem, sive vivus sive mortuus fuerit, non est dubium, quin suffragia per vivos facta existentibus in purgatorio prosint. — Vgl. art. 10 über die Indulgenzen. Sie nützen den Seelen im Fegfeuer nicht direct, aber indirect. — Ueber das auf dieses Dogma sich gründende Fest aller Seelen, das 993 in Clugny entstand und sich von da allgemein in der ganzen abendländischen Kirche verbreitete (2. Nov.), s. Sigebert. Gemblacens. ad ann. 998; Gieseler II, 1 S. 252.

- <sup>7</sup> Lib. IV, dist. 45 D: Solet moveri quaestio de duobus, uno divite, altero paupere, pariter sed mediocriter bonis, qui praedictis suffragiis indigent et meruerunt pariter post mortem juvari: pro altero vero, i. e. pro divite, speciales et communes fiunt orationes, multaeque elecmosynarum largitiones; pro parpere vero non fiunt nisi communes largitiones et orationes. Quaeritur ergo, an tantum juvetur pauper paucioribus subsidiis, quantum dives amplioribus? Si non pariter juvatur, non ei redditur secundum merita. Meruit enim pariter juvari, quia pariter boni extiterunt. Si vero tantum suffragii consequitur pauper, quantum dives: quid contulerunt diviti illa specialiter pro eo facta? Sane dici potest, non ei magis valuisse generalia et specialia, quam pauperi sola generalia suffragia. Et tamen profuerunt diviti specialia, non quidem ad aliud vel majus aliquid, sed ad idem, ad quod generalia, ut ex pluribus et divari causis unum perciperetur emolumentum. Potest tamen dici aliter, illa pira subsidia contulisse diviti celeriorem absolutionem, non pleniorem.
- <sup>8</sup> S. darüber die Kirchengesch. Schon Bruder Berthold widersetzte sich indessen auch diesem Aberglauben (bei Kling S. 396).
- <sup>9</sup> Moneta lib. IV, c. 9, §. 2: Dicit ecclesia purgatorium esse post hanc vitam animabus, quae de hoc mundo migraverunt inchoata condigna poenitentis, sed nondum perfecta. Omnes autem haeretici, tam Cathari, quam Pauperes Lugdunenses, a quodam qui dicebatur Valdisius derivati, hoc negant. Auch die Beguinen leugneten, quod non est infernus nec purgatorium (bei Most. p. 257). Ueber die Verwerfung des Purgatoriums von Seiten der Waldenser vgl. Dieckhoff, Waldenser S. 295. Nach Stephan de Borbone sagten sie: Non esse poenam purgatorii nisi in praesenti.
- <sup>10</sup> Schröckh, KG. Bd. XXXIV, S. 444. Auch die Husiten (böhmischen Brüder) bezweifelten das Fegfeuer, ebend. S. 753 f.
- 11 Das Concil von Florenz (1439) nöthigte ihnen zwar einige Concessionen ab (bei Mansi T. XXXI, col. 1029; Münscher, von Cölln S. 313 f.); daher Leo Allatius die Uebereinstimmung behauptet, de ecclesiae occid. et orient. perptua in dogmate de purgatorio consensione, Rom. 1655. 4.
- <sup>12</sup> De purgatorio, quis et qualis sit ignis purgatorius, in der Grön. Aus. S. 826 ff. (bei *Ullmann*, Joh. Wessel S. 363 ff.).

Ueber die Localität des Fegfeuers s. §. 208.

## §. 207.

## Seelenschlaf.

War die ursprüngliche Idee des Fegfeuers aus dem Bedürfniss bervorgegangen, sich irgend einen Ort zu denken, wo die vom Körper getrennte Seele sich aufhalten könnte bis zu ihrer Wiederverinigung mit dem Körper, so trat bei der Annahme, dass man früber aus diesem Zustande errettet werden könne, eine neue Verlegenheit ein; und die Lücke musste abermals ausgefüllt werden. Die Meinung der arabischen Irrlehrer, welche schon Origenes bekämpft batte (von einem Seelentode bis zur Auferstehung), konnte daher unter der mildern Form eines Seelenschlafes (Psychopannychie) erneuert werden 1. Ob wirklich, wie behauptet wird, der Papst Johann XXII. dieser Meinung sich anbequemt habe, steht dahin 2. Jedenfalls wurde seine Ansicht von den Lehrern der Pariser Universität bestritten 3 und von Benedict XII. gemissbilligt 4.

- <sup>2</sup> Ueber die Thnetopsychiten s. oben S. 180. Ueber den Seelenschlaf (den zehom Tertull. verwarf) ebend. S. 181.
- <sup>3</sup> Die ihm zur Last gelegten Worte (in einer Predigt am 1. Advent 1331) urücken keineswegs bestimmt die Idee eines Seelenschlafes aus, sondern lauten allgemeiner dahin, quod animae decedentium in gratia non videant Deum per meentiam, nec sint perfecte beatae, nisi post resumtionem corporis eine Meinung, welche sogar genau mit den ältern Lehrern übereinstimmte. Vgl. phen S. 181. Vom 5. Jahrhundert an wurde sie aber aufgegeben und 1240 bereits von der Pariser Universität verdammt (d'Argentré, collectio judiciorum le novis erroribus I, 186). Gieseler, KG. 4. Aufl. II, S. 59 ff.
- S. d'Argentré a. a. O. I, p. 316 ss. Bulaeus T. IV, p. 235. Gieseler a. D. Manscher, v. Cölln S. 312.
- Unterm 29. Jan. 1336 (bei Raynald ad h. a. not. 3; Gieseler und Münseler v. Cölln a. a. O.). Ueber den vorgeblichen Widerruf Johanns XXII. selbst s. Gieseler ebend. Ueber ein Gemälde, den Zustand der abgeschieden Seelen darstellend, s. Quandt, Reise ins mittägliche Frankreich S. 149 ff.

#### §. 208.

### Topographie.

(Himmel, Hölle und Zwischenzustände.)

Sowohl die lichten Regionen des Himmels als die dunkeln der Hölle suchte die Scholastik in ihren Kreis zu ziehen. So theilte man den Himmel in drei Theile: den sichtbaren (das Firmament), den spiritualen, in welchem die Engel und die Heiligen wohnen, und den intellectuellen, worin die Seligen das Anschauen des dreisingen Gottes geniessen <sup>1</sup>. Auch die Hölle hatte ihre verschiedenen Departemente (receptacula) <sup>2</sup>: 1. die eigentliche Hölle, worin die

Teufel hausen, der Sitz der Verdammten 3; 2. jene unterweltlichen Räume, die als Mittelzustände zwischen Himmel und Hölle zu betrachten sind, und die wieder zerfallen: a) in das der Hölle zunächst liegende Fegfeuer 4, b) in den limbus infantum (puerorum), in welchem die vor der Taufe gestorbenen Kinder sich befinden; c) in den limbus patrum, den Aufenthalt der frommen Väter der Vorzeit, wohin Christus hinabstieg, den gefangenen Geistern die Erlösung anzukündigen. Man nannte diesen Limbus auch den Schooss Abrahams, über dessen nachbarschaftliches Verhältniss zu Himmel und Hölle es verschiedene Meinungen gab 6. Die dem Innern zugewandten Mystiker erhoben sich diesen Bestimmungen gegenüber zu einer geistigern Deutung, und fassten das als innere Zustände, was jene als Oertlichkeiten fixirten 7.

- <sup>1</sup> Elucidar. c. 3. Dahin versetzte man auch das Paradies. Vgl. c. 50 zed Note 7.
- <sup>2</sup> Petr. Lombard. lib. IV, dist. 45 A. Thomas Aqu. qu. 69, art. 1 ss. Cremer VII, S. 771—773.
- <sup>3</sup> Elucidar. c. 62: D. Quid est infernus? vel ubi? M. Duo sunt inferni, superior et inferior. Superior infima pars hujus mundi, quae plena est possis, nam hic exundat nimius aestus, magnum frigus etc. Inferior vero est locus spiritualis, ubi ignis inextinguibilis... qui sub terra dicitur esse, ut, sicut corpora peccantium terra cooperiuntur, ita animae peccantium sub terra in inferno sepeliantur.).
  - 4 S. oben §. 204.
- von dem limbus patrum secundum qualitatem praemii vel poenae, weil die vor der Taufe gestorbenen Kinder keine Hoffnung auf das ewige Heil haben, wie die Väter sie hatten vor der Ankunft Christi; und was den Ort (situs) betriff, so ist es wahrscheinlich, dass der Kinderbehälter noch etwas näher der Hölle zu liegt. Doch werden auch wieder von Andern beide identificirt. So vom Bruder Berthold (bei Kling S. 443): "Wenn eure Kinder ohne Taufe bleibes oder nicht recht getauft werden, so kommen sie nie zu den himmlischen Fraden. Sie fahren mit den Juden- und Heidenkindern, die vom Glauben noch nicht wissen, in den Limbus, wohin die Altväter fuhren. Da haben sie keine Pein, nur die Marter des Schadens, dass sie nicht ins Himmelreich kommen." Vgl. S. 210. Die getauften Kinder fahren dagegen auf dem kleinen Wagen (Gestirn des kleinen Bären) sogleich ins Himmelreich (Paradies). Ist aber das Kind unordentlich getauft worden, so bricht eins der Räder, und das Kind geht verloren. S. ebendas. S. 169 f.
  - 6 Darüber weitläufig Thomas Aqu. a. a. O. art. 4. Er unterscheidet den

<sup>\*)</sup> Im Deutschen hatte anfänglich der Name "Hölle" die weitere Bedeutung der Unterwik (daher auch noch im Symbol: "hinabgefahren zur Höllen"). Est später (sicher vom il. Jahrhundert an) bezeichnete das Wort den Ort der Qual, vgl. Grimms deutsche Mythol. 8. 462. — "An die Stelle der altheidnischen bleichen und düstern Hölle setten die Christen einsmit Flammen und Pech erfüllten Pfuhl, worin die Stellen der Verdammten einig brennen, zuglich pechschwarz und glutherheilt" Grimm a. a. O. S. 464. Ueber Vermischung christlicher und heldnischer Vorstellungen ebend. S. 465.

stand vor und nach der Ankunft Christi. Quia ante Christi adventum Sangrum requies habebat defectum requiei adjunctum, dicebatur idem infernus sinus Abrahae, unde ibi non videbatur Deus. Sed quia post Christi advenn Sanctorum requies est completa, cum Deum videant, talis requies dicitur Abrahae, et nullo modo infernus. Et ad hunc sinum Abrahae ecclesia Letting fideles perduci. Vgl. Elucidar. 64: D. In quo inferno erant justi ante adatum Christi? M. In superiori, in quodam loco juncto inferiori, in quo poant alterutrum conspicere. Qui erant ibi, quamvis carerent supplicio, videtar eis esse in inferno, cum essent separati a regno. Illis autem, qui erant inferiori inferno, videbatur, quod illi, qui erant in illo inferno juncto inferi-, erant in refrigerio paradisi, unde et dives rogabat a Lazaro, guttam super stillari. D. Quam poenam habebant illi, qui erant in illo inferno juncto eriori? M. Quasdam tenebras tantum, unde dicitur: "Habitantibus in regione bras mortis, lux orta est cis." Quidam ex eis erant in quibusdam poenis. mit ergo Dominus ad infernum superiorem nascendo, ut redimeret captivos byranno, ut dicitur: "Dices his, qui vincti sunt: Exite! et his qui in tenebris : Relevamini " Vinctos vocat, qui erant in poenis, alios vero in tenebris, os omnes absolvit et in-gloriam duxit rex gloriae. Vgl. Dante, Hölle 4 vgl.

<sup>7</sup> Schon der Verf. des Elucidar. sagt c. 59: Paradisus non est locus corpolis, quia spiritus non habitant in locis; sed est spiritualis mansio beatorum, ann acterna sapientia perfecit in initio, et est in intellectuali coelo [vgl. Note, uhi ipsa divinitas, qualis est, ab eis facie ad faciem contuctur. — Noch ristiger Tauler in der Charfreitagspredigt (Predd. I, S. 291 f.): . . . Christus ab dem Schächer "sich selbst zu beschauen, sein göttliches Antlitz und Wen, welches das wahre lebendige Paradies aller Freude ist. . . . Wer Gottes lorie sieht, das ist das Paradies"\*).

#### **§. 209.**

#### Jenseitiges Schicksal der Seligen und Verdammten.

In den Bildern des Himmels und der Hölle spiegelte sich auch er Zeitgeist und die Bildungsstufe wieder, auf der die Einzelnen anden. Johann Scotus Erigena lässt den persönlichen Menschenist aufgehen in Gott, womit er jedoch den Gedanken an selbstswusste Fortdauer vereinbar hält. Weiter gingen die pantheiischen Secten des Mittelalters in Vernichtung der Persönlichkeit nd Leugnung des jenseitigen Lebens? Die Scholastiker, deren lauptseligkeit schon in dieser Welt in der Feinheit der Distinctioen bestand, setzten auch die Seligkeit des Himmels vor allem 1 eine geschärfte Intelligenz, wobei dem Duns Scotus unter anderm ie Frage wichtig war, ob die Seligen auch die Quidditäten der linge erkennen? u. s. w. 3. Auch die paradiesischen Genüsse feizerer Sinnlichkeit wurden nicht ganz ausgeschlossen, wenn gleich

Deber das Verhältniss der vulgären christlichen Paradiesesvorstellungen zu den frühern heidziechen (der Walhalia) s. Grimm, deutsche Mythol. S. 475.

unter dem Vorbehalte, dass die höchsten und eigentlichen Freuden des Himmelreichs vorzüglich in der Gemeinschaft mit Gott und der Heiligen unter sich bestehe 4. Thomas von Aquino nimmt verschiedene Gaben (dotes) der Seligkeit an. Neben der corona aures, der alle Seligen theilhaft werden, giebt es auch noch aureolae für die Märtvrer und Heiligen, für Mönche und Nonnen 5. Auch die Mystiker malten sich in heitern Farben das Jenseits aus 6. Besonders aber war das Zeitalter erfinderisch im Ausdenken ingeniöser Höllenstrafen, wozu die abgefeimte Criminalistik der Inquisition die geeignetsten Farben leihen konnte. Die Qual der Verdammten besteht (nach Thomas von Aquino) in einer nutzlosen Reue 8. Sie können sich weder bekehren, noch auch schlimmer werden?. Sie hassen Gott und verwünschen den Stand der Seligen 10. Diese aber lassen selbst durch kein Mitleiden in dem Genusse ihrer Seligkeit sich stören 11. Abweichend von der populären Vorstellung setzte Johannes Scotus Erigena die Verdammniss hauptsächlich in das Bewusstsein der Sünde selbst und ihrer Ohnmacht 12. Auch Meister Eckart fasste sie als geistige Nichtigkeit 13; woraus dann freilich die Begharden die voreilige Folgerung zu ziehen wussten, dass es mit der Hölle nichts sei 14.

1 De div. nat. V, 8 p. 232: Prima igitur humanae naturae reversio es, quando corpus solvitur et in quatuor elementa sensibilis mundi, ex quibus compositum est, revocatur. Secunda in resurrectione implebitur, quando unusquisque suum proprium corpus ex communione quatuor elementorum recipiet. Tertia, quando corpus in spiritum mutabitur. Quarta, quando spiritus et, ut apertius dicam, tota hominis natura in primordiales causas revertetur, quae sunt semper et incommutabiliter in Deo. Quinta, quando ipsa natura cum suis causis movebitur in Deum, sicut aër movetur in lucem. Erit enim Deus omnia in omnibus: quando nibil erit nisi solus Deus. . . . Mutatio itaque humanas naturae in Deum, non in substantiae interitu aestimanda est, sed in pristin statum, quem praevaricando perdiderat, mirabilis atque ineffabilis reversio. Pre-234: . . . Inferiora vero a superioribus naturaliter attrahuntur et absorbentur, non ut non sint, sed ut in eis plus salventur et subsistant et unum sint. Nam neque aër suam perdit substantiam, cum totus in solare lumen convertitur: in tantum, ut nihil in eo appareat nisi lux, cum aliud sit lux, aliud aër; lux tamen praevalet in aëre, ut sola videatur esse. Ferrum aut aliud aliquod metallum in igne liquefactum, in ignem converti videtur, ut ignis purus videstur esse, salva metalli substantia permanente. Eadem ratione existimo corporalem substantiam in animam esse transituram: non ut pereat quod sit, sed ut in meliori essentia salva sit. Similiter de ipsa anima intelligendum, quod ita i intellectum movebitur, ut in eo pulcrior Deoque similior conservetur. No aliter dixerim de transitu, ut non adhuc dicam omnium, sed rationabilium mb stantiarum in Deum, in quo cuncta finem positura sunt et unum erunt -Wie die vielen einzelnen Lichter (z. B. in einer Kirche) in Ein Lichtmer verschwimmen, und doch jedes einzelne Licht herausgenommen werden tann als ein Einzelnes aus dem Ganzen; wie die Stimmen zu Einem Tongangen

sich verschmelsen, ohne sich in eine unförmliche Tonmasse zu verwirren: so denkt sich Scotus das Verhältniss der Seelen zu Gott. Vgl. Cap. 12 und 13, p. 236.

- 2 So lehrte Amalrich von Bena: Wer die Kenntniss Gottes habe, habe das Paradies in sich, wer aber eine Todsünde begangen, die Hölle, eben wie Einer inen faulen Zahn im Munde habe (Engelhardt, Abh. S. 255). Von seinen Antagern heisst es: Item semetipsos jam resuscitatos asserebant, fidem et spem be eorum cordibus excludebant, se soli scientiae mentientes subjacere (ebend. \$259). Vgl. S. 260: Dixit etiam (Amalricus), quod Deus ideo dicitur finis sanium, quia omnia reversura sunt in ipsum, ut in Deo immutabiliter quiesant, et unum individuum atque incommutabile in eo permanebunt; et sicut therius naturae non est Abraham, alterius Isaac, sed unius atque ejusdem, sie ixit omnia esse unum et omnia esse Deum. Dasselbe lehrten die Beguinen, gl. §. 204 Note 2.
- Joh. Scot. Erigena V, c. 31 ss. Petr. Lomb. lib. IV, dist. 49 A: Harere ergo vitam est videre vitam, cognoscere Deum in specie (nach Joh. 17). Elucid. c. 79: His (beatis) Salomonis sapientia esset magna insipientia. Forro ipsi omni sapientia affluunt, omnem scientiam de ipso fonte sapientiae Dei sauriunt. Omnia quippe praeterita, praesentia, et si qua futura sunt, perfecte ciunt. Omnium omnino hominum, sive in coelo, sive in inferno, nomina, genera, pera bona vel mala unquam ab eis gesta norunt, et nihil est quod eos lateat, rum in sole justitiae pariter videant omnia. Thom. Aqu. qu. 92, art. 1. 2. 3. Duns Scotus (bei Cramer VII, S. 786 f.).
- \* Elucid. c. 77: Salomonis deliciae essent eis miseriae. O qualis est justorum voluptas, quibus ipse Deus fons omnium bonorum est, insatiabilis satians satietas. Duae sunt beatitudines, una minor Paradisi, altera major coelestis regni. (Wir haben davon keine Vorstellung, sondern können nur negativ aus ler Vorstellung des Schmerzes heraus auf die der Freude schliessen.) . . . Sicut ferrum alicujus capiti si esset infixum et sic candens per omnia membra branairet, sicut ille dolorem haberet, ita ipsi per contrarium modum in omnibus membris suis interius et exterius voluptatem habent. . . . O qualem voluptatem visus ipsi habebunt, qui ita clausis sicut apertis oculis videbunt. . . . O qualis veluptas auditus illorum, quibus incessanter sonabunt harmoniae coelorum et concentus Angelorum, dulcisona organa omnium Sanctorum. Olfactio qualis, abi suavissimum odorem de ipso suavitatis fonte haurient, et odorem de Angelis st omnibus Sanctis percipient. Eia qualis voluptas gustus, ubi epulantur et exultant in conspectu Dei, et, cum apparuerit gloria Dei, saturabuntur et ab ubertate domus ejus inebriabuntur (Ps. 76. Ps. 16. Ps. 35). Voluptas tactus qualis, ubi omnia aspera et dura aberunt, et omnia blanda et suavia arridebunt. — Auch die Erinnerung an die begangenen, nun gesühnten Sünden wird den Genuss der Seligkeit nicht stören, Cap. 79. Ueber die Seligkeit der Gemeinschaft ebend.: Nihil plus cupient, quam habebunt, et nihil plus potest adiici gaudio eorum. Quod enim quisque in se non habuerit, in altero habebit, ut v. g. Petrus in Joanne gloriam habebit virginitatis, Joannes in Petro gloriam passionis. Et ita gloria uniuscujusque erit omnium, et gloria omnium uniuscujusque erit. . . . O Deus, quale gaudium habebunt, qui Patrem in Filio, et Verbum in Patre, et Spiritus Sancti charitatem in utroque, sicuti est, facie ad faciem semper videbunt. Gaudium habebunt de consortio Angelorum, gaudium de contubernio omnium Sanctorum.
  - Nach Thomas von Aquino qu. 95, art. 2, findet zwischen beatitudo und

dos folgender Unterschied statt: Dos datur sine meritis, sed beatitudo non datur, sed redditur pro meritis. Praeterea: beatitudo est una tantum, dotes vero sunt plures. Praeterea: beatitudo inest homini secundum id quod est potissimum in eo, sed dos etiam in corpore ponitur. — Es giebt (nach art. 5) drei dotes: visio, quae fidei, comprehensio, quae spei, fruitio, quae charitati respondet. — Ueber das Verhältniss der besondern aureolae zur corona (aurea) qe. 96, art. 1: Praemium essentiale hominis, quod est ejus beatitudo, consistit in perfecta conjunctione animae ad Deum, in quantum eo perfecte fruitur, ut vin et amato perfecte: hoc autem praemium metaphorice corona dicitur vel aures; tum ex parte meriti, quod cum quadam pugna agitur, tum etiam ex parte praemii, per quod homo efficitur quodammodo divinitatis particeps, et per consquens regiae potestatis. . . . Significat etiam corona perfectionem quandam retione figurae circularis, ut ex hoc etiam competat perfectioni beatorum. Sel quia nihil potest superaddi essentiali, quin sit eo minus: ideo superadditum praemium aureola nominatur. Huic autem essentiali praemio, quod aurea dicitur, aliquid superadditur dupliciter: uno modo ex conditione naturae eja, qui praemiatur, sicut supra beatitudinem animae gloria corporis adjungita, unde et ipsa gloria corporis interdum aureola nominatur . . .; alio modo a ratione operis meritorii etc. Ebenso wird art. 2 aureola von fructus unterschisden: Fructus consistit in gaudio habito de dispositione ipsius operantis, aureola in gaudio perfectionis operum (also das eine die subjective, das andere die objective Belohnung). Vgl. die folgenden Artikel.

6 Suso, von der unmässigen Freude des Himmelreichs (bei Diepenbrock S. 203 ff.; Wackernagels Lesebuch I, Spalte 881 ff.): "Nun mache dich auf mit mir: ich will dich führen in Betrachtung, und will dich einen fernen Blick thun lassen nach einer groben Gleichniss. Sieh ob dem neunten Himmel der unzählige mal mehr denn hunderttausendmal weiter ist denn alles Erdreich da ist erst ein anderer Himmel oben, der da heisst Coelum empyreum, der feurige Himmel, also geheissen nicht von dem Feuer, sondern von der unmässigen durchglühenden Klarheit, die er an seiner Natur hat, unbeweglich und unwandelbar: und das ist der herrliche Hof, in dem das himmlische Heer wohnet, in dem mich mit einander lobet das Mettengestirn und jubiliren alle Gotteskinder. Da stehen die ewigen Stühle, umgeben mit unbegreiflichem Lichte, von denen die bösen Geister verstossen wurden, darein die Auserwählten gehören. Siehe, die wonnigliche Stadt glänzet hie von durchschlagenem Golde, sie leuchtet hie von edeln Margarithen, durchlegt mit edelm Gestein, durch klärt als ein Krystall, wiederscheinend von rothen Rosen, weissen Lilien und allerlei lebendigen Blumen. Nun luge selber auf die schöne himmlische Haide. Eia! hier ganze Sommerwonne, hier des lichten Maien Aue, hier das rechte Freudenthal, hier sieht man fröhliche Augenblicke von Lieb zu Lieb gehen, hier Harfen, Geigen, hier Singen, Springen, Tanzen, Reihen und ganzer Freuden immer pflegen; hier Wunsches Gewalt, hier Lieb ohne Leid in immerwährender Sicherheit. Nun lug um dich die unzählige Menge, wie sie aus dem lebendigen ausklingenden Brunnen trinken nach aller ihrer Herzensbegierde; lug, wie sie den lautern klaren Spiegel der blossen Gottheit anstarren, in den ihnen alle Dinge kund und offenbar sind. Verstiehl dich noch fürbass, und lug, wie die süsse Königin des himmlischen Landes, die du so herzinniglich minnest, mit Würdigkeit und Freuden obschwebet allem himmlischen Heere, geneiget von Zartheit auf ihre Geminnten, umgeben mit den Blumen der Bosen und den Lilien convallium. Sieh, wie ihre wonnigliche Schönheit Wonne und Freude giebt und Wunder allem himmlischen Heere u. s. w. . . . wie die

ishten Cherubim und ihre Gesellschaft einen lichten Einfluss und Ausfluss been meines ewigen unbegreiflichen Lichtes, wie die hohen Thronen und Schaaren ein süsses Ruhen haben in mir und ich in ihnen . . . wie meine ausawählten Jünger und meine allerliebsten Freunde sitzen in so grosser Ruhe nd Ehre auf den ehrwürdigen Richtstühlen, wie die Märtyrer scheinen in ihren weenrothen Kleidern, die Beichtiger leuchten in ihrer grünenden Schönheit, rie die zarten Jungfrauen glänzen in englischer Lauterkeit, wie alles himmliche Heer hinfleusst in göttlicher Süssigkeit! Eis wie eine Gesellschaft, wie in fröhliches Land!" - Doch dies alles ist dem Suso nur ein Bild. Die rahre Seligkeit, "der wesentliche Lohn", im Gegensatz des "zufallenden", beteht ihm in der Vereinigung mit Gott. S. 296: "Wesentlicher Lohn liegt in chaulicher Vereinigung der Seele mit der blossen Gottheit; denn eher ruhet ie nimmer, ehe sie geführt wird über alle ihre Kräfte und Mögenheit, und ewiesen wird in der Personen natürliche Wesenheit und in des Wesens na-Erliche Blossheit. Und in dem Gegenwurf findet sie denn Genüge und ewige eligkeit, und je abgeschiedener, lediger der Ausgang, je freier der Aufgang, s näher der Eingang in die wilde Wüste und in den tiefen Abgrund der weismen Gottheit, in den sie versenket, verschwemmet und vereinet werden, dass ie nichts anders wollen mögen, denn was Gott will, und dass sie dasselbe rerden, was Gott ist, d. i. dass sie selig sind von Gnaden, als er selig ist ron Natur." So sehr indessen Suso die "Versunkenheit" des göttlichen Geites in dem menschlichen hervorhebt, so dringt er doch auf Fortdauer des igenen Bewusstseins: "In diser entsunkenheit so verget der geist, und doch sit genslich; er gewinnet wol etliche eigenschaft der gotheit, mer er wirt doch naturlich got nit; daz ime geschiht, daz geschiht von gnaden, wan er ist ein iht, reschaffen uss niht, das eweklich belibet." Schmidt S. 50 (Diepenbrock S. 227). Igl. die dort angeführten Unterredungen Suso's mit dem "Wilden", welche zigen, wie Eckarts Schüler in zwei Klassen sich trennten, von denen die eine lie pantheistischen Consequenzen ihres Meisters adoptirte, die andere (wozu kuso gehörte) nicht.

7 Elucidar. c. 80: Ecce, sicut isti amici Dei decore maximo illustrantur, ita Ili maximo horrore deturpantur. Sicut isti summa agilitate sunt alleviati, ita 🍇 summa pigritia praegravati. Sicut isti praecipuo robore solidati, ita illi wat praecipua invaletudine debilitati. Sicut isti augusta libertate potiuntur, ta illi anxia servitute deprimuntur. Sicut isti immensa voluptate deliciantur, ta illi immensa miseria amaricantur. Sicut isti egregia sanitate vigent, ita illi nfinita infirmitate deficient. Sicut isti de beata immortalitate triumphantes laetantur, ita illi de dolenda sua diuturnitate lamentantur. Sicut isti politi sunt splendore sapientiae, ita illi obscurati sunt horrore insipientiae. Si quid enim sciunt, ad augmentum doloris sciunt. Sicut istos dulcis amicitia copulat, ita illos amara inimicitia excruciat. Sicut isti concordem concordiam cum omni creatura habentes ab omni creatura glorificantur, ita illi cum omni creatura discordiam habentes ab omni creatura execrantur. Sicut isti summa potentia sublimantur, ita illi summa impotentia angustiantur. . . . Sicut isti ineffabili gandio jubilantes, ita illi moerore sine fine ejulantes etc. — Nach Thom. Aqu. qu. 97, art. 4, ist in der Hölle die äusserste Finsterniss; nur so viel wird Licht gelassen, um das zu sehen, was die Seelen quälen soll. Das Feuer ist (nach art. 5 und 6) ein wirkliches, materielles Feuer, nur in einigen Dingen vom irdischen Feuer (doch nicht specifisch) verschieden. Es ist unter der Erde u. s. w. — Gegen ein materielles Feuer sprach sich indessen Guibert von No-

- gent († 1124) aus, s. Gieseler, DG. S. 564. Ausgeführte Schilderung der Höllenqualen s. bei Dante.
- <sup>8</sup> Thom. Aqu. qu. 98, art. 2: Poenitere de peccato contingit dupliciter: uno modo per se, alio modo per accidens. Per se quidem de peccato poenite, qui peccatum, in quantum est peccatum, abominatur. Per accidens vero, qui illud odit, ratione alicujus adjuncti, utpote poenae vel alicujus hujusmodi. Mali igitur non poenitebunt, per se loquendo, de peccatis, quia volunts malitiae peccati in eis remanet: poenitebunt autem per accidens, in quantum affligentur de poena, quam pro peccato sustinent. (Also eine attritio sine contritione?)
- <sup>9</sup> a. a. O. art. 6: Post diem judicii erit ultima consummatio bonorum et malorum, ita quod nihil erit addendum ulterius de bono vel de malo. Vgl. Lombard. lib. IV, dist. 50 A.
- 10 Elucid. c. 80: Odium enim Dei habent . . . odium habent Angelorus . . . odium habent omnium Sanctorum . . . odium a novo coelo et a nova tera et ab omni creatura habent. Vgl. Thom. Aqu. a. a. O. art. 4: Tanta erit invidia in damnatis, quod etiam propinquorum gloriae invidebunt, cum ipsi sist in summa miseria. . . . Sed tamen minus invident propinquis quam aliis, et major esset eorum poena, si omnes propinqui damnarentur et alii salvarentur, quam si aliqui de suis propinquis salvarentur. (Beispiel des Lazarua.) Vgl. art. 5 in Beziehung auf den Hass gegen Gott. Gott kann zwar an sich nicht gehasst werden, aber wohl ratione effectuum.
- 11 Lombard. lib. IV, dist. 50 G. Thomas Aqu. qu. 94, art. 2. 3. Uebrigens sehen sie die Leiden der Verdammten mit an, während sie von die sen nicht können gesehen werden. Lomb. a. a. O. litt. E. Thom. Aqu qu. 98, art. 9.
- 12 De div. nat. V, 29 p. 265: Diversas suppliciorum formas non localiter in quadam parte, veluti toto hujus visibilis creaturae, et ut simpliciter dicam, neque intra diversitatem totius naturae a Deo conditae futuras esse credimu, et neque nunc esse, et nusquam et nunquam, sed in malarum voluntatum corruptarumque conscientiarum perversis motibus, tardaque poenitentia et infuetuosa, inque perversae potestatis omnimoda subversione, sive humana sive angelica creatura. Vgl. c. 36 p. 228, c. 37 p. 294 und andere Stellen mehr. Fromüller in der Tüb. Zeitschr. 1830, 1 S. 84 ff. \*). Auch Guibert von Nogatidachte ähnlich: de pignoribus Sanctorum (in Opp. ed. d'Achery, Par. 1651. fol.) lib. IV, c. 14 p. 363 (Münscher, v. Cölla S. 96 ff.).
- 13 Es ist ein frag, was in der hell brenn. Die meister sprechen gemeinlich das thu eigner will. Aber ich sprich werlich, das Nicht in der helle brinnet. Und desz merckent ein gleichnisz. Man nem ein brinnenden Kolen, und leg jn uff mein hand; spreche ich, das der Kol mein hand brent, so thet ich jm gar unrecht. Sol aber ich eigenlich sprechen was mich brenn, das thut das Nicht, wann der Kol etwas inn hat, desz mein hand nit hat. Sehent, das selb Nicht brennt mich. Hett aber meyn hand in sich alles, das der Kol ist und geleisten mag, so het sy feurs natur zumal. Der denn nem alles das feuer pegebrante, unnd es uff mein hand schütte, das möchte mich nit gepeynigen.

<sup>\*)</sup> An andern Stellen redet indessen Erigena auch wieder vom körperlichen Feuer, und mech die Möglichkeit von einer beständigen Ausdauer in demselben anschaulich an der Nami des Asbests und des Salamanders, de praed. 17, 7. 19, 1. 4. Ritter VII, 8. 282.

in gleicherweiss also sprich ich, wann gott und alle die, die in dem angesicht nottes seind, noch rechter seligkeit etwas innhaben, das die nit hant, die von pot gesundert seind, dasselb Nicht allein piniget die selen mer, die in der helle sind, denn eigen will oder kein feur. (Predigt auf den 1. Sonnt. nach Trin. ei Schmidt, Studien und Kritiken 1839, S. 722.)

14 Wenn nicht der Bischof von Strassburg (bei Mosh. p. 257) die Behaupmg, quod non est infernus nec purgatorium (vgl. §. 206 Note 9), aus Misserstand ihnen angedichtet hat, wie Schmidt a. a. O. vermuthet. Ebenso sollen is gelehrt haben: quod nullus damnabitur nec Judaeus nec Sarazenus, quia zortuo corpore spiritus redibit ad Dominum.

# §. 210.

### Ewigkeit der Höllenstrafen. Wiederbringung aller Dinge.

Die origenistische Idee von einer Wiederbringung aller Dinge vagte Johannes Scotus Erigena, gestützt auf die Allgemeinheit der Erlösung, anzudeuten, ohne darum die Ewigkeit der Höllenstrafen u leugnen. Diese Idee fand bei mystischen Secten Anklang? Die katholische Kirche aber blieb einfach bei der Lehre von der Ewigkeit der Höllenstrafen, wie solches die bündige Dantesche Jeberschrift zur Hölle aufweist!; und auch die rechtgläubigen Mystiker versenkten sich mit dem unendlichen Schmerze einer gesteigerten Phantasie in dieses Immer und Immer.

- <sup>2</sup> Die Ewigkeit der Höllenstrafen behauptet Erigena mit Augustin, de div. 12. V, 31 p. 270. Aber (sagt er) p. 272: Aliud est omnem malitiam generaiter in omni humana natura penitus aboleri, aliud phantasias ejus, malitiae dico, a propria conscientia corum, quos in hac vita vitiaverat, semper servari, eoque nodo semper puniri. Vgl. V, 26 p. 255 f. V, 27 p. 260: Divina siquiden bottas consumet malitiam, aeterna vita absorbet mortem, beatitudo miseriam... isi forte adhuc ambigis dominum Jesum humanae naturae acceptorem et salvatorem non totam ipsam, sed quantulamcunque partem ejus accepisse et salvasse. Frommüller a. a. O. S. 86 f.
  - <sup>2</sup> Vgl. den vor. §. Note 14. und den über den Chiliasmus §. 202.
  - 3 Thom. Aqu. qu. 99.
  - 4 Gesang III, Vs. 9: "Lasst, die ihr eingeht, jede Hoffnung fahren."
- \*\*Bouse\*\* Bouse\*\* Bous

gross, dass er den Himmel allenthalben berührte, und käme ein kleines Vöglein je über hunderttausend Jahre und bisse ab dem Stein so gross, als der zehnte Theil ist eines Hirskörnleins, und aber über hunderttausend Jahre so viel, also dass es in zehnhunderttausend Jahren so viel ab dem Stein klaubte, als gross ein Hirskörnlein ist: wir Armen begehrten nichts anderes, denn, so des Steines ein Ende wäre, dass auch dann unsere Marter ein Ende hätte; und das mag nicht sein!"

# VIERTE PERIODE.

11. (4)

Von der Reformation bis zum Aufblühen der Leibnitz-Wolfischen Philosophie in Deutschland, von 1517 bis um 1720.

Die Zeit der polemisch-kirchlichen Symbolik, oder der confessionellen Gegensätze.

A. Allgemeine Dogmengeschichte der vierten Periode.

§. 211.

# Einleitung.

Feber die Quellen und Werke zur Reformationsgeschichte vergl. Hase §. 315 ff. Gieseler III, 1
8.1 ff. u. meine Encyklopädie. Dazu die auch dogmenhistorisches Material enthaltenden beiden
Sammelwerke: "Leben und ausgewählte Schriften der Väter und Begründer der reformirten",
sowie "der Intherischen Kirche" (Elberfeld 1857 ff. u. 1861 ff.).

Die Kirchenverbesserung des 16. Jahrhunderts war ebensoweig eine blos wissenschaftliche Dogmencorrection, als eine vom logmatischen Grunde getrennte, blos auf die äusserlichen Lebensverhältnisse (auf Verfassung und Cultus) gerichtete Revolution: sie war eine allseitig kirchliche Reformation auf dem Grunde des neuervachten evangelischen Glaubens in seinen praktisch-sittlichen Beziehun-So wenig nun das Urchristenthum seinen Bekennern eine fertige Dogmatik bot, ebensowenig dachten die Wiederhersteller des reinen biblischen Christenthums in erster Linie an ein in sich abgeschlossenes System. Das Herz und die That des Herzens ging voran, und erst allmählig folgte die wissenschaftliche Verständigung. So wurde der aus sittlichem Antriebe hervorgegangene Widerspruch Lathers gegen Tezel, der sich zuerst in dem Anschlage der The-1517) kund gab, und der gleichzeitige Eifer Zwing-Es gegen die Missbräuche der Kirche und die Gebrechen der Zeit, das Signal zum weitern Kampfe. Durch den Angriff auf die Theorie des Ablasses wurde das scholastische Dogmensystem in seinem in-Persten Grunde erschüttert, und von da aus griff die Opposition Segen alles Schriftwidrige, das in die Kirche und die Kirchenlehre Hagenbach, Dogmengesch. 5. Aufl.

eingedrungen war, von selbstweiter um sich, freilich mit grösserer oder geringerer Consequenz.

"Principienfragen lagen überhaupt nicht im Geist und Gedanken jener Zeit" Baumg.-Crus., Comp. 1, S. 326. "So wenig als gemeiner Ordensneid, ebenswenig trieb gelehrte Eitelkeit, ja irgendwelches auch noch so edle Interesse in blos theoretischen Geistes Luthern auf die Bahn des Reformators. Lather wurde Reformator, weil er im Beichtstuhl den geistlichen Nothstand des Vollen kennen gelernt hatte. . . . Es war ein herzliches Erbarmen mit den Einfühige und Schlichten, die er der Priesterwillkür preisgegeben und um die höchten Lebensgüter betrogen sah" Der deutsche Protestantismus, seine Vergangenheit und seine heutigen Lebensfragen, Frankf. 1847. S. 15. Vgl. auch Gass, Gesch. der protest. Dogmatik S. 7 ff. sowie Neander, Katholicismus u. Protestantismus S. 18 ff. u. sein Urtheil über Baur.

# **§. 212**.

## Die Principien des Protestantismus.

M. Göbel, die religiöse Eigenthümlichkeit der lutherischen und der reformirten Kirche, Benn 1837. Derner, das Princip unsrer Kirche nach dem innern Verhältniss seiner zwei Seinen betrachtet, Kiel 1842. D. Schenkel, das Wesen des Protestantismus aus dem Quellen der Reformationszeitalters dargestellt, Schaffh. 1846—1852. 3 Bde. Derseibe, das Princip des Protestantismus, mit besonderer Berücksichtigung der neuesten hierüber geführten Verhandlungen, Schaffh. 1852. J. H. Merle d'Aubigné, Luther und Calvin, oder die lutherische und reformirte Kirche in ihrer Verschiedenheit und wesenti. Einheit. (Deutsch von P. E. Gebeit.) Baireuth 1849. F. Baur, kritische Studien über das Wesen des Protestantismus (Zellers Jahrbb. 1847, S. 506 ff.). H. Heppe, Geschichte des deutschen Protestantismus den Jahren 1555—1581, Marburg 1852—57. 3 Bde. Derseibe, Dogmatik des deutschen Protestantismus im 16. Jahrhundert, Gotha 1857. 1. Derseibe, Entstehung und Fertbildung des Lutherthums, Kassel 1863. F. A. Heltskausen, der Protestantismus nach seiner geschiedichen Entstehung, Begründung und Fortbildung, Lpz. 1859. 3 Bde. K. F. A. Kasseis, über de Principien des Protestantismus, Lpz. 1865.

Das gemeinsame Princip, von dem die Reformatoren ausgingen, konnte kein anderes sein als das Princip des Christenthums selbst, wie es aus den kanonischen Urkunden zu Tage tritt. Nur der Weg, auf welchem sie zu diesem Princip gelangten und dasselbe nach aussen geltend machten, war nach Persönlichkeit und äusen Umständen ein verschiedener. Von den eigenen Erfahrungen des Herzens und des Lebens aus gelangte Luther auf das materielle Princip des Protestantismus, die Rechtfertigung durch den Glauben, aus dem die ganze übrige Entwicklung des protestantischen Lehrbegriffs zu begreifen ist. Mit diesem hängt zusammen das sich Losreissen von der Autorität der Kirche und die Unterwerfung unter die Autorität der Schrift, oder das formelle Princip. Beide gehören zusammen 1; und wenn auch die Beobachtung, dass die durch Luther angeregte und geleitete Reformation in Deutschland sich überwiegend an das erste, die Zwingli'sche (später Calvinische, reformirte) in der Schweiz sich überwiegend an das zweite Princip anschloss, bedingungsweise ihre Richtigkeit hat 2, so kann doch die Verschiedenheit der beiden innerhalb des Protestantismus entstanen Richtungen nicht hinreichend aus diesem verschiedenen Vertniss erklärt werden<sup>3</sup>.

Vgl. A. Schweizer, Glaubenslehre der evang.-ref. Kirche, Zürich 1844. Bd. 3. Baur, Lehrb. S. 198 ff. Ganz richtig bemerkt Neander (Kath. u. Prot. 3—34), dass es nicht zwei Principien sind, sondern "es ist dasselbe eine veip in swiefacher Anwendung: in subjectiver Anwendung in Bezug auf die zugung des göttlichen Lebens und Heils, in objectiver in Bezug auf die Ertmiss der von Christus geoffenbarten Heilswahrheit; Christus als die Heilsle und als die Erkenntnissquelle des Heils." Freilich ist dann oft das Schrifteip abstract und ohne lebendige Beziehung zu Christus gefasst worden, Nachtheil einer lebendigen Entwicklung. Vgl. auch S. 60 ff.

M. Göbel a. a. O. Vgl. Ullmann, theolog. Stud. und Krit. 1843, S. 756ff. Schweiser a. a. O. S. 35. 38. 40 ff. Schenkel a. a. O. Bd. I, S. 11. ard, Lehre vom Abendmahl II, S. 25 ff. - Der Unterschied beider Richgen ist auch dahin gefasst worden, dass die eine (die lutherische) überwied den Judaismus, die andere (die reformirte) überwiegend den Paganismus alten Kirche bekämpft habe, vgl. Herzog in Tholucks litter. Anzeiger 1. Nr. 54 f.; Schweizer a. a. O. S. 15. Doch lässt sich auch dies nicht uningt durchführen. Nach Schweiser a. a. O. soll das Eigenthümliche der rm. Richtung in dem Festhalten an der absoluten Gottesidee, im Gegengegen alle Creaturvergötterung bestehen, während der Schwerpunkt des herthums auf dem anthropologischen Gebiet zu suchen wäre. Nach Ebrard L. O. S. 27 ist das materielle Princip der Rechtfertigung aus dem Glauben zemeinsam, und der Unterschied besteht nur darin, dass Luther diese htsertigung (subjectiv) im Gegensatz zu den Werken, Zwingli dieselbe (obiv) im Gegensatz gegen menschliche Mittlerschaft und Versöhnung hervor-L. Wiederum anders fasst Neander a. a. O. S. 64 ff. den Gegensatz, wenn m Lutherthum mehr eine Wiederholung der das Uebernatürliche urgirenden andrinischen, im Zwinglianismus eine Wiederholung der die natürlichen Verlangen hervorkehrenden antiochenischen Schule sieht, oder wenn er (mit ern Worten) in Zwingli's Reformation eine mehr extensiv-negative, in Luthers mmation eine mehr intensiv-positive Geistesrichtung erblickt. Auch dieser ensets darf nicht so weit gespannt werden, dass, wie Viele wollen, Luther strengen Supranaturalismus repräsentirte, Zwingli aber ein Vorläufer des ionalismus wäre. Nach allem ergiebt sich für die unbefangene historische rachtung, dass keine rein principielle Verschiedenheit zwischen lutherischer swingli'scher Reformation nachgewiesen werden kann, wohl aber ein veriedenes Mischungsverhältniss der äussern und innern Bedingungen, unter en die Principien sich feststellten und modificirten. Vgl. unten §. 219 m. 3.

§. 213.

Verhältniss der Dogmengeschichte dieser Periode zu der frühern.

(Symbolik.)

Vgl. oben \$8. 4. 13. 16 (Anm. 9).

Bei dem Hervortreten dieser neuen, in den ganzen Entwickngsgang der Kirche eingreifenden Verhältnisse, bei dem Zerfallen der bisherigen Christenheit in die zwei grossen Hälften des Protestantismus und des Katholicismus, bei der frühzeitig eingetretenen Spaltung des erstern in Lutheraner und Reformirte, und bei der noch immer andauernden Spaltung zwischen der römisch-katholischen und griechisch-orthodoxen Kirche tritt für die Dogmengsschichte sofort die Nothwendigkeit ein, die dogmatische Entwicklung dieser grössern Kirchenparteien gesondert, jedoch in ihrem gegenseitigen Verhältniss zu einander zu betrachten, wobei noch überdies die Berücksichtigung auch derjenigen Religionsparteien gefordert werden muss, die in der gährenden Zeit auftauchten, ohne einer der genannten grössern Gemeinschaften sich ansuschliessen, vielmehr zu einer jeden derselben in Opposition traten, und auch wieder von einer jeden als häretisch betrachtet wurden. Und hier ist denn eben der Moment, wo der Fluss der Dogmengeschichte theilweise in die Symbolik sich ausbreitet.

#### I. Die lutherische Kirche.

# §. 214.

#### Luther und Melanchthon.

J. G. Pisack, Gesch. der Entstehung, Veränderung und Bildung des prot. Lehrbegriffs bis zur Concordienformel, Lpz. 1791—1800. VII. Ph. Markeiseke, Geschichte der dentschen Refen. bis 1555. Berl. 1831 ff. IV. L. Ranke, deutsche Geschichte im Zeitalter der Bef. Befin 1839—1843. V. (Die Biographien Luthers von Spieker, Jürgens, Pfiser, Geiser u. A. Vf. die Litt. bei Hase u. Gieseler.) Dieckhöff, Luthers evangelische Lehrgedanken in Brut ersten Gestalt, in Deutscher Zeitschr. für christl. Wiss. u. christl. Leben, Mai 1852. Nr. 18 u. 19. D. Schenkel, die Reformatoren und die Reformation, im Zusammenhange mit den der evangelischen Kirche durch die Reformation gestellten Aufgaben, Wiesbaden 1855. J. Köstlin, die Theologie Luthers, Stuttg. 1863. u. dessen Art. "Luther" in Hersogs Realengel. VIII, S. 568 ff. Harnack, Luthers Theologie mit besonderer Beziehung auf seine Verschnungs- und Erlösungslehre, Erlangen 1862 ff. — \* F. Galle, Versuch einer Charakteristik Melanchthons als Theologen, und einer Entwicklung seines Lehrbegriffs, Halle 1840.

Während Dr. Martin Luther mehr durch seine grossartige persönliche Erscheinung und den heroischen Gang seines Schicksals! durch den Anschlag der Thesen<sup>2</sup>, durch Predigten und Schrifterklärung<sup>3</sup>, durch Disputationen und kühne Streitschriften 4. durch vielfache Briefe und Sendschreiben, Gutachten und Bedenken 5, durch den Umgang und Verkehr mit Leuten aus allen Ständen, durch kernhafte Lieder und Sprüche 6, vor allem auch durch Uebersetzung der h. Schrift ins Deutsche<sup>7</sup> der Reformator der deutschen Kirche κατ' έξοχήν, und eben dadurch der Reformator eines grossen Theils der Kirche überhaupt wurde, so blieb es dem gelehrtern und rehigern Mag. Philipp Melanchthon vorbehalten, den gewaltigen Strom des neuerwachten Glaubenslebens in die wissenschaftlich begrenste Bahn zu leiten. Von ihm haben wir ausser manchen andern schätzbaren theologischen Schriften das erste dogmatische Compendium der protestantischen Kirche (Loci communes s. theologici), welches die Grundlage zu weiteren Bearbeitungen bildete .

- 1 Geb. 10. Nov. 1483 su Eisleben, 1507 Augustinermönch zu Erfurt, seit ios in Wittenberg, lehrt Philosophie und dann Theologie, reist 1510 nach Rom, ird 1512 Doctor der Theologie. — Anschlag der Thesen den 31. Oct. 1517 itation nach Rom — Luther erscheint vor Cajetan in Augsburg Oct. 1518 nterredung mit Miltitz - Streit mit Eck, Wimpina u. a. - Leipziger Dispution Juni 1519 — Luther wird 1520 in den Bann gethan — Verbrennung **z Bulle und des päpstlichen Rechts Dec. 1520** — Reichstag zu Worms unter aiser Karl V. und Verantwortung L.'s daselbst (April 1521) — Achtserklärung agen L. und Aufenthalt desselben auf der Wartburg (Mai 1521 bis März 1522) · L. tritt gegen die Zwickauer Propheten auf. — Weitere Verbreitung der in Deutschland von Wittenberg aus - Bauernkrieg, Sacramentsstreit, athers Verheirathung (1524-1525) - Kirchenvisitation 1527 - Augsb. Reichsg 1530 — Luther in Coburg — Zeit mannigfacher Leiden und Anfechtungen, 18. Febr. 1546. - Ueber die Ausgaben seiner sämmtlichen Werke: • Wittenberger 12 deutsche Bde (1539—1559) und 7 latein. (1545—1558) s Jenser 8 deutsche Bde (1555-1558) und 4 latein. (1556-1558), dazu 2 uppl.-Bde von Aurifaber, Eisl. 1564. 1565 — die Altenburger 10 deutsche Bde 561—1664) — die Leipziger 22 Bde (1729—1740) — die Hallische von Walch 24 heile (1740-1753), s. Gieseler III, 1 S. 3. und H. V. Rotermund, Verzeichniss r verschiedenen Ausgaben der sämmtl. Schriften Luthers, Bremen 1813. 8. ather hat keine Dogmatik geschrieben, aber aus seinen Schriften haben Anre ein lutherisches System zusammengetragen. So Heinr. Majus, Prof. zu iessen: Lutheri Theologia pura et sincera, ex viri divini scriptis universis, axime tamen latinis, per omnes fidei articulos digesta et concinnata, Francof. 1 M. 1709 (mit Suppl.). Aehnliche Arbeiten von Timoth. Kirchner, Andr. Suscellus, Theodos. Fabricius, Michael Neander (Theologia Megalandri Lutheri, al. 1587. 12), Elias Veiel, s. Semler, Einl. zu Baumgartens Glaubensl. Bd. II, 146. Heinrich, Gesch. der Lehrarten S. 248. und die oben angeführten hriften von Dieckhoff, Köstlin, Harnack u. s. w.
- <sup>2</sup> Mitgetheilt in Löschers Reformationsacten I, S. 438; H. v. d. Hardt, hist. form. litt. P. IV, p. 16. Vgl. Gieseler a. a. O. S. 24, wo die hauptsächlichm Thesen abgedruckt sind. "Das ganze Leben der Gläubigen auf Erden U eine unaufhörliche Busse sein: das ist der kurze Inhalt und Kern dieser tiese und des evangelischen Protestantismus überhaupt." Schenkel, die Reforteren S. 24.
- <sup>2</sup> Ueber deren verschiedene Sammlungen (Kirchen- und Hauspostille u. s. w.) Lents, Gesch. der christl. Homiletik II, S. 22 f. Auch seine exegetischen mmentare (wie der über den Brief an die Galater 1535, 1538) geben Beiträge Pogmengeschichte.
- <sup>4</sup> Ueber die einzelnen Streitschriften und die Acten gehaltener Disputationen die spec. DG.
- \* Briefe, Sendschreiben und Bedenken, herausgeg. von de Wette, V Bde. srlin 1825—1828. Bd. VI von Seidemann, Berlin 1856. (Vgl. zu Note 1 die is de Wette vorangeschickte Zeittafel.) Briefwechsel, unter vorzüglicher Beicksichtigung der de Wetteschen Ausgabe, herausgegeben von C. A. Burkwät, Lpz. 1866.
- <sup>6</sup> Gebauer, Luther als Kirchenliederdichter, Leipz. 1828. und die Ausg. von <sup>7</sup>interfeld, 1840. Die Sprüche sind grossentheils in den "Tischreden" gesamelt, diese herausgeg. von Förstemann und Bindseil, 1844—1949.

- <sup>7</sup> Auf der Wartburg begonnen und das N. T. 1522 vollendet; 1534 erschien zuerst die ganze Bibel verdeutscht bei Hans Lufft in Wittenb. (su vgl. die Amg. v. 1541 u. 1545). Ueber das Weitere s. G. W. Panzer, Entwurf einer vollständ. Geschiehte der Bibelübersetzung Dr. M. Luthers, Nürnb. 1783. 8. und die übrigen Schriften über diesen Gegenstand von Marheineke, Weidemann, Lücks, Schott, Grotefend, Mann, Hopf (1847) u. A.
- Schwarzerd, geb. d. 16. Febr. 1497 zu Bretten in der Pfalz, lehrt zu Wittenberg - Praeceptor Germaniae. - Aus seinen Vorträgen über den Brief Pauli an die Römer erwuchsen allmählig seine Loci\*) communes rerum theologicarum seu hypotyposes theologicae, 1521 in 4. und in demselben Jahre in kl. 8., hernach bei seinem Leben über 60-, und überhaupt über 100mal aufgelegt. Sie wurden öfter überarbeitet (namentl. 1535 und 1543), und führten vom J. 1550 an den Titel: Loci praecipui theologici. Vgl. Hermann v. der Hardt, hist. reform. litter. P. IV, p. 30. H. Balthasar, historia locorum Phil. Mel. Gryphisw. 1761. Strobel, Litterargesch, von Ph. Mel. locis theologicis, Altdorf u. Nürnb. 1776. Schwarz, Melanchthons loci nach ihrer weitern Entwicklung (Stud. u. Krit. 1957, S. 297; vgl. 1855, 1). Gass S. 23 ff. Heppe S. 9 ff. Ausgaben von Augusti, Lips. 1821. u. \* Bretschneider, Corpus Reformator. XXI (eine kritische Zusammenstellung der verschiedenen Hauptausgaben). Luther (de servo arbitrio) nannte das Buch "invictum libellum, non solum immortalitate, sed canone etiam ecclesiastico dignum." - Ueber andere dogmatische und polemische Schriften Melanchthons s. Heisrich S. 268 ff. Melanchthons Charakteristik bei Galle a. a. O. \*C. Schmidt, Phil. Melanchthons Leben und ausgewählte Schriften, Elberfeld 1861.

# §. 215.

### Die symbolischen Bücher der lutherischen Kirche.

(Vgl. die Litt. oben §. 13 und 16.)

Melanchthon war es denn auch, der als das auserwählte Organ der jungen protestantischen Gemeinde die zuvor in Gemeinschaft mit Luther und andern Theologen entworfenen Glaubenssätze derselben bündig, klar und so mild als möglich in ein Bekenntniss vereinigte, das von der feierlichen Uebergabe auf dem Reichstage zu Augsburg (1530) den Namen der Augsburger Confession führt! An dieses erste symbolische Buch der lutherischen Kirche schloss sich, durch die Confutation der Gegner hervorgerufen?, bald das zweite an, die Apologie der Confession, von demselben Verfasser, und zwar von ihm allein³. Späterhin, und schon kecker, trat Luther auf in den Schmalkaldischen Artikeln (1536. 1537)⁴. Damit war die Reihe der nach aussen gerichteten officiellen Wehr- und Schutzschriften so viel als geschlossen⁵. Um aber der protestantischen Kirche auch nach innenzu einen bestimmten dogmatischen Halt zu geben, wurden die beiden Katechismen Luthers als norm-

<sup>\*)</sup> Ueber die Bedeutung des Wortes "locus" s. Heppe, Dogmatik des deutschen Protestationus. S. 6. Unter den locis sind die eigentlichen δόγματε, die sedes doctrinas zu versiehts.

gebende Lehrbücher in die Sammlung der öffentlichen Bekenntnissschriften mit aufgenommen i und als endlich innerhalb der
ntherischen Kirche selbst über die Grundlehren des Protestanismus vielfache und heftige Streitigkeiten entstanden waren 7, wurde
nletst, nach mancherlei vergeblichen Friedensversuchen, die Conwedienformel aufgestellt (1577), in welcher die innerhalb der evannischen Kirche entstandenen Gegensätze berücksichtigt und so
nat als möglich ausgeglichen wurden 8. Alle diese Bücher wurden
um in einen symbolischen Kanon vereinigt (1580), der das Concorienbuch heisst; auf welchen Kanon am Ende ebenso förmliche
nad feierliche Verpflichtungen stattfanden, als auf den der heiligen
schrift selbst 9.

- <sup>1</sup> Confessio Augustana, auf der Grundlage der 17 Torgauer (Schwabacher) rtikel (im Auftrag des Churfürsten von Luther, Jonas, Bugenhagen und Meunchthon verfasst); deutsch und lateinisch, Originalausg. 1530 bei G. Rhaw sener Abdr. von Winer 1825, von Tittmann 1830, Twesten 1840. 1850, Francke \$46), neue Ausg. von Heppe, Kassel 1855. Sie besteht aus 28 Artikeln, woon die 21 ersten die Hauptsätze des Glaubens (Articuli fidei praecipui) mit lesiehung auf die kath. Kirchenlehre, aber in gemässigtem Tone darstellen, die letztern die abusus mutatos abhandeln. Ueber das Weitere (Litterarische) s. Winer, comparat. Darst. S. 13 (ält. Aufl.); Gieseler S. 243 ff. Manche Speciaitäten über deren Abfassung und die gehobene Stimmung der Confessoren bei Zotermand, Geschichte des Reichstags in Augsburg, Hannover 1829. Ueber as Kritische: Weber, Gesch. der Augsburg. Conf. Frankf. 1783. 1784. II. Förtemann, Urkundenbuch, Halle 1833. 1835. A. G. Rudelbach, histor.-krit. Einl. a die Augsb. Conf. Dresden 1841. Ueber den Antheil Luther's an der Conssion s. die Schriften von Rückert (1854), Calinich (1862), Knaake (1863). leber das Verhältniss der variata (1540) als der "locupletirten Ausgabe" zur wariata vgl. Heppe, die confessionelle Entwicklung der altprotestantischen irche Deutschlands, Marb. 1854. S. 110 ff.
- <sup>2</sup> Von einer Commission kath. Theologen (unter ihnen *Eck* u. *Faber*). Sie wirde deutsch am 3. Aug. 1530 auf dem Reichstag verlesen, jedoch den evansischen Ständen nicht schriftlich mitgetheilt; erst später kam eine Abschrift em Melanchthon in die Hände; abgedr. bei *Hase*, libri symb. p. LXXVI ss. Lt. Aufl.).
- Der erste Entwurf ward ohne Vorlage der gegnerischen Schrift aus dem redächtniss niedergeschrieben und den 22. Sept. 1536 dem Kaiser überreicht, lann (nachdem dem Melanchthon die Schrift zu Gesichte gekommen) wieder iberarbeitet, und 1531 lat. und deutsch mit der Augsb. Conf. herausgegeben. Die Apologie folgt dem Gange der Confession, doch werden die Artikel auf 16 adneirt. "Dem Gehalte nach nimmt dieses Werk unter den Symbolen der lukerischen Kirche ohne Widerrede den ersten Platz ein" Winer S. 15. Schon Ernesti nannte es "ein rechtes Meisterstück in Ansehung der Art zu beweisen ex liets Scripturae, ex natura rerum und consensu patrum etc." neue theolog. Bibl. Bd. II, S. 413. Ausg. von Lücke, lat. u. deutsch, Berl. 1818.
- <sup>4</sup> Deutsch aufgesetzt, um auf dem von Paul III. ausgeschriebenen Concil 1536) überreicht zu werden, unterschrieben auf dem Convente zu Schmalkalden daher ihr Name) im Febr. 1537, zuerst deutsch erschienen Wittenb. 1538 (neu

edirt aus einer Heidelb. Handschrift von Dr. Ph. Markeineke, Berlin 1817. 4). Das Werk zerfällt in 3 Abtheilungen: 1) de summis articulis divinae majestatis; 2) de summis articulis, qui officium et opus Jesu Christi s. redemtionem nostram concernunt; 3) articuli, de quibus agere potuerimus cum doctis et prudentibus viris vel etiam inter nos ipsos (später angehängt eine Abh. Melanchthons: de potestate et primatu papae). — Das Verhältniss des Polemischen sum Irenischen ist hier ein anderes, als in der Augsb. Conf. Hier überwiegt das erstere. Ob dieses Buch von Anfang an symbolische Geltung gehabt, s. Heppe, Dogmatik des deutschen Protest. S. 106. G. L. Plitt, de auctoritate articulorum Smalcaldicorum symbolica, Erlang. 1862.

- <sup>5</sup> Ueber den wohl zu beachtenden Unterschied von symb. Schriften, die nach aussen, und solchen, die nach innen gerichtet sind, s. Schleiermacher, über den eigenthümlichen Werth und das Ansehen symbolischer Bücher, in dem Ref-Almanach 2. Jahrg. 1819, S. 235 ff.
- <sup>6</sup> Im Jahre 1529 schrieb Luther sowohl den Catechismus major (für die Geistlichen und Lehrer), als den Catech. minor (für Volk und Jugend), nach den sog. 5 Hauptstücken, nicht um der Kirche eine Lehrnorm aufzudringen, sondern um einem praktischen Bedürfnisse abzuhelfen. Ueber die Ausgaben, Beilagen u. s. w. s. Winer a. a. O. S. 16. \*Augusti, Einl. in die beiden Hauptkatechismen der evangel. Kirche, Elberf. 1824. C. F. Illgen, memoria utriasque Catech. Lutheri, Lips. 1828—1830. 4 Progr. 4.
  - 7 Unter ihnen treten besonders heraus:
  - der antinomistische Streit, noch zu Lebzeiten Luthers durch Joh. Agricola (von Eisleben) erregt (seit 1536 Prof. in Wittenberg). Vgl. Elevert, de Antinomia J. Agricolae Islebii, Tur. 1836.
  - 2. der adiaphoristische Streit, durch das Leipziger Interim (vom J. 1549) hervorgerufen; woraus sich ein fortdauernder Gegensatz der mildern (philippistischen) und der strengern (orthodox-lutherischen) Ansicht entwickelte, die erstere durch Wittenberg, die letztere durch Jena repräsentirt. Dieser Gegensatz tritt scharf hervor in dem
  - Streit zwischen Georg Major und Nic. Amsdorf über die Nothwendigkeit der guten Werke zur Seligkeit, oder die Schädlichkeit derselben (um 1559 ff.), womit wieder zusammenhingen:
  - 4. der synergistische Streit über das Verhältniss der menschlichen Freiheit zur Gnade, angeregt 1555 durch Joh. Pfeffingers (zu Leipzig) Schrift: de libero arbitrio, gegen welche Amsdorf auftrat; und
  - der Streit zwischen Victorin Strigel (zu Jena) und Matthias Flacius über das Wesen der Erbsünde (seit 1560, Weimarer Disputation 1561); vgl. Otto, de Victorino Strigelio, Jen. 1843. Twesten, Matthias Flacius Illyricus, Berlin 1844. — Gleichzeitig mit diesen sächs. Streitigkeiten regt sich in Preussen
  - 6. der osiandrische Streit zwischen Andreas Osiander (zu Königsberg) auf der einen, und Joach. Mörlin, Franz Stancarus u. A. auf der andern Seite: über das Verhältniss der Rechtfertigung zur Heiligung (und über das eigentliche Moment der Erlösung); vgl. Tholucks litt. Anzeiger 1833. Nr. 54 f.
  - 7. der (kryptocalvinistische) Streit über das Abendmahl: a) in der Pfalz zwischen W. Klebitz und Tilemann Hesshus (1559)\*), der erst die Absetzung

<sup>\*)</sup> Ueber Hesshus a. C. A. Wilkens: Tilemann Hesshusius, ein Streittheolog der Lutherkirche. Leipz. 1860

beider Prediger, dann aber den Uebertritt des Churfürsten Friedrich III. von der Pfals zur reformirten Kirche zur Folge hatte; b) in Bremen zwischen Albrecht Hardenberg und besagtem Hesshus (1561) mit den weitern Folgen; c) in Sachsen selbst, wo Melanchthons Schwiegersohn. Caspar Peucer, nebst Crell u. A. den Churfürsten August für die calvinische Fassung so lange zu gewinnen wussten (Consensus Dresdensis), bis derselbe, durch die offener heraustretende Exegesis perspicua controversiae de coena Domini enttäuscht, die Kryptocalvinisten blutig verfolgte, und Anstalten zur Wiederherstellung lutherischer Orthodoxie traf. Vgl. E. L. Th. Henke, Caspar Peucer u. Nic. Crell. Marb. 1865.

(Ueber alle diese Einzelfehden vgl. die Kirchen- und Reformationsgeschichte, sowie die bekannten Werke von Walch, Planck u. s. w., dazu Gass a. a. O. 8. 56 ff. Die Würdigung derselben in der spec. DG.)

Auf dem Grunde der in Torgau (1576) abgefassten Artikel (Torgisches Buch) ward die Formel im Kloster Bergen bei Magdeburg (1577) von dem wirtemberg. Kanzler Jacob Andreä (Schmidlin) und den sächsischen Theologen Martin Chemnitz, Nicolaus Selnekker, David Chytraeus, Andreas Musculus, Christoph Körner ausgearbeitet (das Bergische Buch) und erlangte in Sachsen und andern Ländern und Städten symbolisches Ansehen, während sie anderwirts (in Hessen, Anhalt, Pommern und in mehrern freien Städten) Widerstand fand. Auch in Brandenburg und der Oberpfalz, wo sie schon angenommen war, verlor sie wieder ihr Ansehen. — Das Buch zerfällt in zwei Haupttheile: 1) die (kürzere) Epitome; 2) die (ausführlichere) solida declaratio. — Sie erschien ursprünglich deutsch, und wurde von L. Osiander ins Lateinische übersetzt. - Vgl. Nic. Anton, Geschichte der Concordienformel, Lpz. 1779. II. 8. Planck VI. Heppe, Geschichte der Concordienformel, Marb. 1857. F. K. Gönchel, die Concordienformel nach ihrer Geschichte, Lehre und kirchlichen Bedeutung, Leipsig 1858. F. H. R. Frank, die Theologie der Concordienformel historischdogmatisch entwickelt und beleuchtet, Erlangen 1858-61. J. G. Martens, de Formula Concordiae. Diss. historico-dogmatica. Münster 1860.

• "Concordia, christliche, wiederholte, einmüthige Bekenntniss nachgenannter Churfürsten, Fürsten und Stände Augsburgischer Confession und derselben Ende des Buchs unterschriebenen Theologen Lehre und Glaubens, mit angehefter, in Gottes Wort, als der einigen Richtschnur, wohlgegründeter Ertlärung etlicher Artikel, bei welchen nach Dr. Martin Luthers seligem Absterben Disputation und Streit vorgefallen. Aus einhelliger Vergleichung und Befehl obgedachter Churfürsten, Fürsten und Stände derselben Landen, Kirchen, Schulen und Nachkommen zum Unterricht und Warnung in Druck verfertigt." Dresden 1580. fol.

## §. 216.

#### Die lutherische Dogmatik.

Bullet Isagoge (Lips. 1727) I, p. 387 ss. Walchii bibl. theol. selecta I, p. 33 ss. Semler,
Einl. in die dogmat. Gottesgelehrsamkeit (vor Baumgartens Glaubensl. Bd. II. III) lleinrich, Geschichte der Lehrarten u. s. w. S. 271 ff. de Wette, Dogmatik der prot. Kirche, 3.
Anfl. S. 17 ff. Hase, Hutterus redivivus od. Dogmatik der evangel-lutherischen Kirche,
7. Anfl. Lps. 1848. A. Theluck, der Geist der lutherischen Theologen Wittenbergs im Verlaufe des 17. Jahrhunderts, Hamb. 1852. \* W. Gass, Geschichte der prot. Dogmatik. I.
Bd. Berlin 1854. G. Frank, Geschichte der prot. Theologie. I. Thl. Lpz. 1862. (Vgl. §. 212.)

Nach dem Vorgange Melanchthons gaben dessen Schüler Martin Chemnitz 1, Victorin Strigel 2, Nicolaus Selnekker 3, sodann in streng lutherischem Sinne und im Anschluss an die Concordienformel Leonhard Hutter<sup>4</sup>, Johann Gerhard<sup>5</sup>, Jakob Heerbrand<sup>6</sup>, Matthiat Haffenreffer<sup>7</sup> u. A. Lehrbücher der Dogmatik, meist unter dem Titel Loci theologici und nach der synthetischen Methode<sup>8</sup> heraus. Nachdem aber einmal Georg Calixt<sup>9</sup> die Moral von der Dogmatik getrennt und in diese die analytische Methode<sup>10</sup> eingeführt hatte, folgten ihm in letzterer Beziehung mehr oder weniger Joh. Hülsemann<sup>11</sup>, Joh. Conr. Dannhauer<sup>12</sup>, Abraham Calov<sup>13</sup>, Joh. Fr. König<sup>14</sup>, Joh. Andr. Quenstedt<sup>15</sup>, Joh. Wilh. Baier<sup>16</sup> u. A. Diese Dogmatiker, namentlich die spätern, lassen sich in mehrfacher Hinsicht den Scholastikern der vorigen Periode vergleichen, doch so, dass auch hier wie dort mannigfache Modificationen und Uebergänge sich nachweisen lassen<sup>17</sup>.

- ¹ Geb. den 9. Nov. 1522 zu Treuenbriezen, der gelehrteste unter den Schlern Melanchthons, über dessen Loci er zu Wittenberg las. Er war mit tiltig bei Abfassung der Form. Conc. (vgl. den vor. §.) und bei der Braunschweigsschen Reformation, † 1586. Schrieb: Loci theol. Editi op. et stud. Polycarpi Lyseri (Leyser), Fcf. 1591. 4. ib. 1599. 1604. III. 8. Viteberg. 1615. 1623. 1690. fol. "Diese Commentarien sind mit vieler Gelehrsamkeit geschrieben. . . . Genauigkeit und Deutlichkeit in der Bestimmung der Dogmen, reifes Urtheil, kluge Wahl der Sachen und Beweise, Ordnung im Vortrage leuchten überall durch" Heinrich S. 274. Vgl. indessen Gass S. 51 ff. 70 ff. Heppe S. 119 £—Examen Concilii Tridentini, Francof. 1578. 1707; neue Ausg. v. Preuss, Berel. 1861. Ueber andere dogmat. Schriften des Verf. s. Heinrich S. 276.
- <sup>2</sup> Geb. 1524 zu Kaufbeuren, 1548 Prof. der Theol. zu Jena (über den Streit mit Flacius s. den vorigen §.), † 1569 zu Heidelberg im Exil. Schrieb: Loci theolog. Editi lab. et stud. Christ. Pezelii, Neap. Nemet. (Neustadt an der Hardt) 1582—1595. II. 4. "In manchen Abhandlungen ist er so gründlich und erbaulich, dass ich nicht weiss, ob ihm ein damaliger Lehrer darin kann vorgezogen werden" Semler zu Baumg. II, S. 158. Das Buch ist selten. Vgl. Otto, de Victorino Strigelio, liberioris mentis in ecclesia Lutheria vindice, Jen. 1843. 8.
- <sup>3</sup> Geb. 1530 zu Hersbruck in Franken, stud. in Wittenberg, war Hofprediger zu Dresden, Prof. der Theol. zu Jena und Leipzig, Sup. zu Wolfenbüttel u. s. w., † 1592. Mitarbeiter an der Concordien-Formel. Schrieb: Institut. christ. relig. Partes III. Francof. 1573. 1579. 8. Es ist das erste dogmat. Lehrb. der luther. Kirche, welches sogenannte Prolegomena hat (über Schrift, Offenbarung u. s. w.). Vgl. Gass S. 51. Heppe S. 96 ff.
- 4 Geb. 1563 zu Nellingen im Ulmischen. (Lutherus redivivus.) Vertheidigte die Conc.-Formel (Concordia concors, Viteb. 1614. fol.) gegen Hospinian (Concordia discors, Tig. 1607. fol.). Verfasste auf Befehl Churf. Christians II. vos Sachsen: Compendium locorum theol. ex Sacra Script. et libro concord. collat Viteb. 1610; neue Ausg. von Twesten, Berol. (1855.) 1863. Loci communes theol. ex sacris litteris diligenter eruti, veterum patrum testimoniis passim reborati et conformati ad meth. locc. Mel. Viteb. 1619. 1653. 1661. fol. Er redet zwar von Melanchthon mit hoher Achtung, wirft ihm aber "defectio a puritate doctrinae coelestis" vor. Vgl. Gass S. 251 ff. Heppe S. 133 ff.

- Geb. 1582 zu Quedlinburg, zuletzt Prof. in Jena, † 17. Aug. 1637. Schrieb: Loci theolog. cum pro adstruenda veritate, tum pro destruenda quorumvis conradicentium falsitate, per theses nervose, solide et copiose explicati, Jenae 1610—1625. IX Voll. 4. Denuo edidit variique gen. obss. adjec. J. Fr. Cotta. T.—XX. Tub. 1762—1789. 4. Neue Ausg. von Preuss, Berlin 1863. Exegesis. uberior explicatio articulorum de Scriptura S. de Deo et de persona Christi, n Tomo I. Locorum (Cotta T. II. III.). J. E. Gerhard, Isagoge loc. theol. a qua ea, quae in IX Tomis uberius sunt exposita, in compendium redacta, len. 1658. Vgl. Heinrich S. 314 ff. Semler S. 72 ff. Gass S. 259 ff.
- \* Kanzler in Tübingen († 1600). Sein Comp. theol. Tüb. 1573 (Ausg. von \*\*rus. Wittenb. 1582) erhielt in Würtemberg fast symbolische Autorität. S. Gass L. 77 ff. Heppe S. 124 ff.
- Geb. 1561, † 1619 als Propst zu Stuttgart. Seine Loci theol. (Tüb. 1601 Löft.) "erfreuten sich alsbald der weitesten Verbreitung in Ober- und Niedersweschland, da sie in genauester und fasslichster Weise gaben, was man in den Korsälen der lutherischen Hochschulen ausschliesslich verlangte, den Lehrbegriff im Concordienformel" Heppe S. 129. Vgl. Gass S. 78 ff. Ausser den geannten Dogmatikern können noch angeführt werden: Nicolaus Hemming, Ablias Prätorius, Johann Wigand, späterhin (im 17. Jahrh.) Erasmus Brochmand universae theol. systema etc. Hafniae 1633. II Tom. 4.), Bircherod, Friedlieb L. w. Siehe Semler S. 71. 80. Heinrich S. 293. 328. Gass u. Heppe a. a. O. Jeber das Verhältniss dieser Epigonen zu Melanchthon s. Heinrich S. 310 ff. Fass S. 80.
- \* Die synthetische Methode geht von dem obersten Princip, Gott, aus, und chreitet von da fort zum Menschen, zu Christo, zur Heilslehre, bis sie bei dem Indsiel aller Dinge anlangt.
- Hier blos zu nennen: Apparatus in theol. stud. ed. F. U. Calixt, Helmst. 656. 1661. Epitome theol. Gosl. 1619; ed. Gerh. Titius 1666. Epit. theol. mor. Ielmst. 1634. Das Weitere unten §. 218. Ueber seine analytische Methode s. Heinrich S. 330 f. Gass S. 303 ff.\*).
- 10 Die analytische Methode beginnt mit dem Zweck aller Theologie, der blügkeit (Finalmethode), und schlägt also den umgekehrten Weg der synthetischen ein. Ueber andere, complicirte Methoden s. *Hase*, Hutter. rediv. p. 41 ss. Sass S. 47.
- 12 Geb. 1602 zu Esens in Ostfriesland, bekleidete mehrere sächsische Stellen, † 1661 als Sup. zu Meissen. Schrieb: Breviarium theologicum, Viteb. 1640. 8. Extensio breviarii theol. Lips. 1648. 1655. (Valent. Alberti, Brev. theol. Hülsemanni enucl. et auct. Lips. 1687. 4.) Die Gegner nannten seinen Stil: stilum barbarum, scholasticum, holcoticum, scoticum ac tenebrosum, s. Scherzeri Prolegg. bei Heinrich S. 333. Tholuck a. a. O. S. 164 ff. Gass S. 316.
- 12 Der Lehrer Speners, geb. 1603 zu Köndringen (Markgrafschaft Baden-Hochberg), Prof. der Theol. zu Strassburg, † 1666, "besonders anregend durch seine gründlichen und freiern exegetischen Vorlesungen" Hossbach (Spener I, S. 17). D. verfasste eine Hodosophia christ. s. theol. posit. in methodum redacta, Argent. 1649. 1666. 8. Lips. 1713. 4. Spener brachte sie in Tabellen, Fcf. 1690. Leber die sogenannte Phänomenmethode (symbolisch-allegor. Darstellung

<sup>6)</sup> Unter Calists Einfluss arboiteten auch die Dogmatiker Joachim Hildebrand und Joh. Henich († 1671), s. Gase S. 311 ff.

des Menschen unter dem Bilde eines Wanderers u. s. w.) s. Hosebach a. a 0. S. 23. Semler S. 85. Heinrich S. 334. Gass S. 318. — Ausserdem eine Christosophia, 1638. u. Mysteriosophia, 1646.

- 13 Geb. 1612 zu Morungen, † als Sup. zu Wittenberg 1686. Sein tägliches Gebet: Imple me, Deus, odio haereticorum! Schrieb: Systema locorum theolog. e sacra potissimum Script. et antiquitate, nec non adversariorum confessione doctrinam, praxin et controversiarum fidei cum veterum tum imprimis recentiorum pertractationem luculentam exhibens, Viteb. 1655—1677. 12 Voll. 4. Theol. positiva per definitiones, causas, adfectiones et distinctiones locus theol. universos . . . proponens, ceu compendium system. theol. Viteb. 1682. 8. Vgl. über ihn Tholuck a. a. O. S. 185 ff. und besonders Gass S. 332 ff.
- <sup>11</sup> Geb. 1619 zu Dresden, † als Prof. der Theol. zu Rostock 1664. Schrieb: Theologia positiva acroamatica synoptice tractata, Rostoch. 1664 u. ö. 8., vem. in *J. Casp. Haferungi* Colleg. thet. Viteb. 1737. 8. nach *Buddeus* (Isag. p. 399) ein blosses Skelet der Dogmatik, ohne Saft und Kraft. Vgl. indexes Gass S. 321, der ihn zu den "dogmatischen Virtuosen" zählt.
- 15 Geb. 1617 zu Quedlinburg, † zu Wittenberg 1688 als Professor der Theol. Schrieb: Theologia didactico-polemica s. Systema theol. in duas sectiones... divisum, Viteb. 1695 u. 1696. Lips. 1702. 1715. fol. Vgl. Semler S. 103 ff. Tholuck a. a. O. S. 214 ff. Gass S. 357.
- <sup>16</sup> Geb. 1647 zu Nürnberg, † als Sup. zu Weimar 1695. Schrieb ein vielgelesenes und in neuern Lehrbüchern fleissig benütztes Compendium theol. positivae, Jen. 1686. 8.; verm. 1691 u. ö.; ed. Reusch 1757. Neue Handausgabe nach der von 1694, von E. Preuss; Berol. 1864. Das Werk ist aus des Joh. Musaeus († 1681 zu Jena) Einleit. in die Glaubenslehre (1679) u. dessen keinern dogmat. Schriften entstanden. Ueber die weitere analyt. Methode überhaupt s. Heinrich S. 348 ff. u. Gass S. 353.
- <sup>17</sup> Wie z. B. bei den Victorinern ein Uebergang zur Mystik sich zeigt, so wussten auch Joh. Gerhard, Dannhauer u. A. das praktisch-fromme und gemüthliche Element mit dem streng wissenschaftlichen zu verbinden. Ueber die Scholastik der lutherischen Theologen im 17. Jahrhundert s. Tholuck a. a. 0. S. 246. Ueber die nothwendige Beschränkung des Begriffes von "protestantischer Scholastik" S. 55 ff. Ueber die Grossartigkeit der prot. Dogmatik ("siefer gedacht als die Theologie der Kirchenväter, wahrer und haltbarer angelegt sie die der Scholastiker, wissenschaftlicher durchgeführt und ehrlicher ausgesprochen als die Theorien der römischen Kirche") siehe Gass a. a. 0. S. 6 ff.

# §. 217.

#### Die lutherische Mystik, Theosophie und Asketik.

Baur, zur Geschichte der protestantischen Mystik (Zellers Jahrbücher 1848, 4. 1849, 1.). Neeck, die christliche Mystik seit dem Reformationszeitalter (vgl. §. 153). Hemberger, Stimmen aus dem Heiligthum der christl. Mystik und Theosophie, Stuttg. 1857.

Gleichwie nun der mittelalterlichen Scholastik die Mystik das Gegengewicht gehalten, so that sich auch in der lutherischen Kirche neben der neuscholastischen eine mystische Richtung als Vertreterin der tiefern praktisch-religiösen Interessen auf. Wie aber dort die sectirerische Mystik von der zu unterscheiden war, die sich

sehr an die Kirchenlehre anschloss (wenn auch dieselbe durch inerliche Auffassung vergeistigend und mitunter idealisirend), so nd auch hier diese beiden Richtungen möglichst auseinander zu Schon zu Luthers Lebzeiten hatten Andreas Carlstadt 1, ebastian Frank<sup>2</sup> und Johann Caspar Schwenkfeld<sup>3</sup> in ähnlicher 7eise wie die Zwickauer Propheten und die Wiedertäufer i die tarrheit des Buchstaben zu brechen gesucht, und ihr eine in phanstischen Idealismus und Pantheismus ausschweifende Geistestheogie entgegengesetzt. Späterhin wirkten die mystisch-theosophithen Schriften des Theophrastus Paracelsus 5, Valentin Weigel 6 und **skob** Böhm bald in einer wohlthätig anregenden, bald aber auch einer die Gemüther verwirrenden, den kirchlichen Verband gehrdenden Richtung: während dagegen der besonnenere Joh. Arnd 8 ad seine Nachfolger 9 das "wahre Christenthum" wieder ins Leben insuführen und das im Begriff Erstorbene auf dem Wege gottliger Gesinnung und frommer Uebung zu erwecken sich anzhickten. - J. Gottfr. Arnold nahm sich aus Vorliebe für die Myik der häretischen Secten an, im Gegensatz gegen die verdamrenden Urtheile, die ihnen von orthodoxer Seite her zu Theil rurden 10.

- <sup>2</sup> Göbel, Andreas Bodenstein von Carlstadt nach seinem Charakter und Verlitniss zu Luther (Stud. u. Krit. 1841, S. 88 ff.). Erbkam, Geschichte der rot. Secten im Zeitalter der Reformation, Hamb. 1848. S. 174 ff. \*C. F. Järn, Andreas Bodenstein von Carlstadt, Stuttg. 1856. (Carlstadt gehört übrigens ar theilweise hieher, indem er strenger als die Uebrigen sich an den Buchaben der Schrift hielt.) Baur a. a. O. S. 481 ff.
- <sup>2</sup> Geb. in Donauwörth zu Anfang des 16. Jahrh., † 1545. Schriften: Weltsch Zeitbuch Encomium Moriae Sprüchwörter Paradoxa. Vgl. \*\* \*\*Tagen\*\*, Proben deutscher Prosa I, S. 319 ff. \*\* \*\*E. \*\* \*\*Lagen\*\*, Geist der Remation u. seiner Gegensätze, Bd. II, S. 314 ff. \*\*Schenkel a. a. O. I, S. 136 ff. \*\*Tokam S. 286 ff. \*\*Baur S. 490 ff.: "Sebastian Frank ist erst in der neuesten eit mit besonderer Anerkennung seiner Originalität in die Reihe der Männer \*\*\*stellt worden, in deren verschiedenartigen Richtungen die den Charakter der \*\*Leformationsperiode bestimmenden Grundzüge enthalten sind."
- <sup>2</sup> Geb. 1490 zu Ossigk in Schlesien, † 1561. Ueber ihn und seinen Freund 'alentin Krautwald s. Planck V, 1 S. 89 ff. \*G. L. Hahn, Schwenkfeldii senntia de Christi persona et opere exposita, Vratislav. 1847. Erbkam S. 357 ff. in Herzogs Realenc. XIV, S. 130. Baur S. 502 ff.: "Mit Schwenkfeld treten if erst in das eigentliche Gebiet der protestantischen Mystik ein: er, wenn pend einer der ältern Zeit, ist der Repräsentant der protestantischen und zwar sass besonders der protestantisch-lutherischen Mystik."
  - 4 Erbkam a. a. O. S. 479 ff. Vgl. unten §. 233.
- \* Philippus Aureolus Theophrastus Bombastus Paracelsus von Hohenheim, n Schweizer von Geburt (kath. Conf.), † 1541. Werke: Basel 1589 ff. XI. 4. Preu, die Theologie des Theophrastus Paracelsus, Berlin 1939. 8. M. Carère, philosophische Weltanschauung der Reformationszeit, Stuttg. 1947.

- <sup>6</sup> Geb. 1533 zu Hayn im Meissnischen, † 1588 als Pfarrer zu Tzschopau. Seine Schriften kamen erst nach seinem Tode heraus: Güldener Griff, d. i. alle Dinge ohne Irrthum zu erkennen, 1616. Erkenne dich selbst, 1618. Kirchen- und Hauspostill, 1618. Vgl. Arnolds Kirchen- u. Ketzerhistorie, Thl. II, Bd. 17 c. 17. Walch, Einl. in die Relig.-Streit. IV, S. 1024—1065. Planck, Gesch. der prot. Theol. S. 72 ff. Meine Vorll. über die Reform. III, S. 337 f. H. Schmidt, in Herzogs Realenc. XVII, S. 577.
- <sup>7</sup> Geb. 1575 zu Altseidenburg in der Oberlausitz und Schuster in Görlits, † 1620. Schriften herausg. von Gichtel (Amsterdam 1682. 1730. 6 Bde.), Schielter, Lpz. 1631. 6 Bde. Stuttg. 1835, ff. 4 Bde. Dessen Biographie von Alb. von Franckenberg (vor der Amsterdamer Ausgabe). Vgl. \* Wullen, Böhme's Leben u. Lehre, Stuttg. 1836. 8. Dessen Blüthen aus J. Böhme's Mystik, ebend. 1838. A. E. Umbreit, Jakob Böhme, Heidelb. 1835. Baur, Gnosis S. 558 ff. und die Abh. in Zellers Jahrbb. 1850. I, S. 85 ff. Hamberger, die Lehre des deutsches Philosophen J. Böhme, München 1844. Carrière a. a. O. S. 609 ff. Tholack, in Zeitschr. für christl. Wiss. u. christl. Leben 1852. Nr. 25 ff. Auberles, in Herzogs Realencykl. II, S. 265 ff.
- 8 Geb. 1555 au Ballenstädt im Anhaltischen, hatte mehrere Verfolgungen zu bestehen; † als Superint. zu Celle 1621. Schriften: Vier Bücher vom wahren Christenthum, 1605 u. ö. (wogegen Lucas Osiander) Paradiesgärlein voll christlicher Tugenden Evangelienpostille u. a. Vgl. Freheri theatr. viror. eruditione claror. p. 409. Tzschirners Memorabilien III, 1. Lps. 1812. Meine Vorll. III, S. 371 ff. M. Göbel, Geschichte des christl. Lebens in der rheinisch-westphäl. evangel. Kirche, Coblenz 1852. II, 2 S. 464 ff. H. L. Perts, de Johanne Arndio, Hanov. 1852. 4. Tholuck in Herzogs Realenc. I, S. 536 u. Lebenszeugen der lutherischen Kirche, Berlin 1859. S. 261 ff.
- <sup>9</sup> Joach. Lütkemann, Heinr. Müller, Christian Scriver u. s. w. Auch die bessern Prediger überhaupt, und vorzüglich die geistlichen Liederdichter, wirkten belebend auf den Glauben des Volkes ein. Vgl. meine Vorll. S. 163 ff.
- Geb. 1665 zu Annaberg, † 1714 als Pfarrer zu Perleberg. Schriften:
   Unparteiische Kirchen- und Ketzerhistorie, Frankf. 1699. fol. Schaffh. 1740 ff.
   Thle. fol. wahre Abbildung des inwendigen Christenthums erste Liebe geistliche Erfahrungslehre u. a. m. Göbel a. a. O. S. 698 ff.
- Die Ausartung der lutherischen Mystik zeigt sich besonders in Quirinus Huhlmann (1651—1669), in Joh. Georg Gichtel (1638—1710) und in desson Genossen Breckling, Ueberfeldt u. z. v. Vgl. m. Vorles. IV, S. 328 ff. Für die Dogmengeschichte haben diese Fanatiker heben andern, als einen negativen Werth.

# §. 218.

Reformatorische Geister: Joh. Val. Andrea, Calixt, Spener, Thomasius.

Nicht aber die Mystik allein, auch der von den Fesseln der Schultheologie sich losringende gesunde Menschenverstand (bon seu) steuerte im Bunde mit einer frommen Herzensrichtung auf eine Wiedergeburt der Kirche hin. Johann Valentin Andreä bekämpfte mit den Waffen eines im tiefsten Ernste wurzelnden Witzes sowohl die Ausartungen der Scholastik, als der Mystik seiner Zeit <sup>1</sup>. Georg Calixt suchte, vom Geiste christlicher Mässigung geleitet, die zur Seligkeit nothwendigen Glaubenssätze auf den Inhalt des apo-

olischen Symbolums zu reduciren, und dadurch die Vereinigung er getrennten Confessionen allmählig herbeizuführen, wodurch er den Vorwurf des Synkretismus sich zuzog<sup>2</sup>. Positiver als er, m dem Centrum christlicher Lebenserfahrung aus und auf dem runde der praktisch erfassten Schriftwahrheit, ebenso fern von holastischem Grübelgeiste als von theosophischer Phantasterei, ir von der reinen Mystik des Herzens durchglüht und getragen, irkte Philipp Jakob Spener durch Wort, Schrift und That auf seine sit ein, die ihm und seinen Anhängern (Pietisten) erst Grimm und ohn entgegensetzte, gleichwohl aber die wohlthätigste Anregung mihm und den Seinigen aus erfuhr<sup>3</sup>. Auf seine Seite trat der irist Christian Thomasius, der mehr wissenschaftlich und politisch fiklärend, als tief und eigenthümlich in die Theologie eingreifend, e Bildung eines neuen Jahrhunderts vorbereiten half<sup>4</sup>.

- <sup>1</sup> † 1654, der Neffe von Jak. Andreä (dem Verfasser der Concordienformel). ber ihn und die in die Geschichte der Mystik vielfach eingreifenden Roseneuser s. Hossbach, Val. Andreä und sein Zeitalter, Berlin 1819. und Vita ipso conscripta, Berol. 1849.
- 2 Geb. 1586 im Holsteinischen, Prof. der Theol. zu Helmstädt. Seine Schrifn s. oben §. 216 Note 9. \*Henke, Calixts Briefe, Halle 1832. Derselbe, die ziv. Helmstädt im 16. Jahrh., ebend. 1833. Planck, Gesch. der prot. Theol. 90 ff. G. W. Gass, Georg Calixt u. der Synkretismus, eine dogmenhistorische bhandlung, Breslau 1846. Heinr. Schmid, Geschichte der synkretistischen reitigkeiten in der Zeit des Georg Calixt, Erlangen 1846. "Calixt wollte bis einem gewissen Grad einen lutherischen Protestantismus, aber kein protestanches Lutherthum, er suchte in dem Lutherthum den Protestantismus, nicht umbehrt in diesem jenes" Guss (Gesch. der prot. Dogm.) S. 308.
- \*\*Geb. 1635 zu Rappoldsweiler im Elsass; Wirksamkeit in Strassburg, Frankrt, Dresden und Berlin; † 1705 als Propst zu Cölln an der Spree. Schrifa: Das geistliche Priesterthum, Frankf. 1677 u. ö. 12. Pia desideria, Fref. 78. 12. Theol. Bedenken, Halle 1700 ff. 4 Bde. Consilia et judicia theol. macof. 1709. III. 4. Letzte theol. Bedenken, Halle 1721. III. 4. Vgl. \* Hossech, Spener u. seine Zeit, Berl. 1827. II. 8. 3. Aufl. 1853. Tholwek in Herzogs salencykl. XIV, S. 614 ff. Mit Spener zugleich wirkte A. H. Francke, eniger auf die Dogmatik, als auf das Leben der Kirche. Gleichwohl ist die unze Erschelnung des Pietismus dogmengeschichtlich wichtig, formell wegen re Gleichgültigkeit gegen scholastische Begriffsbestimmungen, materiell wegen se Gewichts, das der Pietismus auf die Lehre von der Sünde, Busse u. s. w. gte, und wegen der eigenthümlichen Färbung, die durch ihn in die evangesche Theologie kam. Vor allem musste das eifrig betriebene Schriftstudium te Früchte tragen. S. C. F. 1Ugen, historia Collegii philobiblici, Lips. 1836-1840. 3 Progr.
- 4 † 1728. \*Luden, Thomasius nach seinen Schicksalen u. Schriften, Berlin 305. Tholuck, in Herzogs Realenc. XVI, S. 88 ff.

#### II. Die reformirte Kirche.

**§. 219.** 

## Zwingli und Calvin.

liundeskagen, die Conflicte des Zwinglianismus, Lutheranismus und Calvinismus in der Benschen Landeskirche, Bern 1842. Al. Schreizer, die Glaubenslehre der ref. Kirche dargastellt und aus den Quellen belegt, Zürich 1844—1847. II. Derselbe, Nachwort zur Ghebenslehre der evangel.-ref. Kirche (Zellers Jahrbb. 1848, 1 ff.). Beur, über Princip und Charakter des Lehrbegriffs der ref. Kirche (ebend. 1847, 3 8. 309 ff.). Schweckenburger, die ref. Dogmatik mit Rücksicht auf Schweisers Glaubenslehre (Stud. u. Kr. 1848, 1 8. 144 ff. u. 3. Heft). Derselbe, die neuern Verhandlungen, betreffend das Princip des ref. Lehrbegriffs (Zellers Jahrbb. 1848, 1). Ebrard, vindiciae theol. ref. Erlang. 1848. Al. Schweiser, die Synthese des Determinismus und der Freiheit in der ref. Dogmatik (gegen Ebrare; in Zellers Jahrbb. 1849, 2). Ebrard, das Verhältniss der ref. Dogmatik zum Determinismus, dem Wehr- und Lehrschrift, Zür. 1849. Zeller, das theologische System Zwingli's (Jahrb. 1853, 1). Ch. Sigwart, Ulrich Zwingli, Stattg. 1855. Spörri, Zwingli-Studien, Lps. 1806. \*\* Sam. (ramer, Zwinglis Leer van het godsdienstig geloof, Middelburg 1866. J. G. Sabiten, die Lehre der ref. Kirche nach ihren Grundsätzen aus den Quellen dargestellt, 3. And. Lpz. 1855. (Vgl. §. 223.)

Unabhängig von Luther hatte Ulrich Zwingli vorübergehend in Glarus und Einsiedeln und dann bleibend in Zürich die reinere evangelische Lehre verkündet, und den Missbräuchen des Papstthums sich entgegengesetzt 1. Die gleich nach der ersten Bekanntschaft mit Luther sich herausstellende Verschiedenheit in Betreff der Lehre vom Abendmahl 2 nöthigte ihn und die schweizerischen Reformatoren, ihren eigenen Weg zu gehen: und so bildete sich neben der lutherischen Kirche, und zwar auf eigenthümlichen Grundlagen sowohl der religiösen Denkweise als der Verfassung und des Cultus<sup>3</sup>, die reformirte Kirche, die jedoch diesen bestimmten unterscheidenden Namen erst später erhielt 4. Nun hatte schon Zwingli die Grundsätze des gereinigten evangelischen Glaubens in Schriften niedergelegt, welche den ersten Ansatz zu der reformirten Dogmatik bildeten 5. Aber erst nach Zwingli's Tode blieb es dem französischen Reformator Johann Calvin 6 vorbehalten, in seiner Institutio religionis christianae ein Werk darzustellen, das noch umfassender, als die Loci des Melanchthon, jene Grundsätze in einem zusammenhängenden, wohlgeordneten Systeme erblicken liess 7.

1 Geb. 1. Jan. 1484 zu Wildhaus im Toggenburgischen. Ueber sein Leben vgl. die Biographien von Osw. Myconius, Nüscheler, Hess, Schuler, Hottinger, Röder und \* Christoffel, Huldreich Zwingli's Leben und ausgewählte Schriften, Elberfeld 1857. Opp. ed. Gualther, Tig. 1545 ss. 1581. IV T. fol. \*Werke, herausgegeben von Schuler und Schulthess, deutsch I. II. lat. III—VII. — Merk würdigste Stadien der Schweizer Reformation in ihrer I. Periode: 1. Disputation zu Zürich (29. Januar 1523) — Zwingli's Auslegung und Grund der Schlussreden und Artikel — 2. Disputation (26—28. Oct.) — Zwingli's christenliche Ynleitung — Rathschlag von den Bildern und der Messe u. s. w. — Durchführung der Züricher Reformation — Disputation su Baden (1526), zu Bern (1528) — Berner Reformation (B. Haller, Sebast. Meier u. A.) — Basler Reformation (1529, Ockolampad) — Kappeler Krieg — Zwingli's

11. Oct. 1531). — Das Weitere bei Bullinger, Ref.-Gesch. herausg. von 1821 u. Vögeli, Frauenf. 1838. III. 8. J. J. Hottinger, evangel. Kircheng. 1708 ff. IV. (Wirz-Kirchhofer, Zürich 1813—1819). Joh. von Müller, der schweiz. Eidgen., fortgesetzt von J. J. Hottinger, 6. u. 7. Bd. u. s. w. Fieseler III, 1 S. 5—7. Die hieher bezüglichen Schriften von Göbel, Lange, p. Hersog, Meyer gewürdigt von Ullmann in Stud. u. Kr. 1843. S. 759 ff. harakteristik von Spörri ruht im Einzelnen auf scharfsinnigem Beobachn und Studien, ist aber, was das Ganze betrifft, zu sehr beherrscht von lativen Voraussetzungen.

# 3. die spec. DG. (Abendmahl).

Worin dieses eigenthümlich Reformirte bestehe? vgl. §. 212 Anm. 3 und sen angeführten Schriften. Nach Schweiser würde das ref. Princip weth in dem durch alle dogmatische Bestimmungen hindurchgehenden Streu suchen sein, alles Heil und alle Heilswirkungen schlechthin von Gott michts Creatürlichem) absuleiten, womit denn auch das stärkere Hervori der h. Schrift und die engere Beziehung, in welche das Gesetz zum gelium tritt, zusammenhinge (Opposition gegen das Paganistische, vgl. §. 212). Baur sucht das Eigenthümliche in der Absolutheit Gottes, chenberger vorzüglich im Christologischen, indem die reformirte Theologie die historische, die lutherische mehr die speculative Seite hervorkehre dessen Christologie u. s. w. S. 189 Note). Wie dem immer sei, so viel wiss, dass die Differenzen, welche die dogmatische Wissenschaft nachzun die Aufgabe hat, als untergeordnet zu fassen sind, im Vergleich mit wesentlichen und durchgehenden Gegensatze, der swischen Katholicismus Protestantismus besteht; und es heisst die gesunde Entwicklung des letzhemmen, wenn man den nicht zu leugnenden Unterschied zu einem unrindlichen Gegensatz ausspannt. - Ist früherhin in Absicht auf genaue meheidung des Lutherischen und Reformirten zu wenig geschehen, so ist der dogmatische Scharfsinn auf dem Wege, in subtile Spitzfindigkeiten arten. Die Zeit mahnt, an das Uebereinstimmende sich zu halten. Ueber eformirte Lehrbildung (im Unterschied von der lutherischen) vgl. Gass

Bei Luther u. den Lutheranern hiessen sie Sacramentirer, Schwarmgeister w. (später Calvinisten). In Frankreich entstand der Name religion prése réformée zuerst.

Ausser den polemischen Schriften, Predigten, Briefen u. s. w. sind von gli in dogmatischer Hinsicht besonders zu nennen: Commentarius de vera lsa religione (an Franz I.), Tig. 1525. — Fidei ratio ad Carol. Imp. ibid. 4. — Christianae fidei brevis et clara expositio ad Regem christ. (ed. inger), ibid. 1536. Ueber Zwingli's Bedeutung als Dogmatiker s. die anarten Schriften von Zeller, Sigwart, Spörri, Cramer, auch Gass S. 91. Es nicht vergessen werden, worauf Spörri S. 22 aufmerksam macht, dass gli zu "einer Zeit hinweggenommen wurde, als seine Gedanken noch lange durchgearbeitet und ausgewirkt waren in Tiefe und Weite." . . "Zwingli mundchst nur diejenigen Stellen (des Gebäudes) gelichtet, wo der alte Wahn ittelbar praktischen Bedürfnissen im Wege lag; neben den klaren Consesen seiner Grundgedanken kommen unvermittelt hin und wieder auch die dungen der alten Dogmatik zum Vorschein; das Charakteristische des Manzber ist ohne Frage da zu suchen, wo sich wirkliche eigenthümliche Geienarbeit desselben zu erkennen giebt."

- <sup>6</sup> Zu Noyon in der Picardie geb. 10. Juli 1509, † 27. Mai 1564 in Geaf. Ueber sein Leben: Bretschneider, Bildung u. Geist Calvins und der Geafer Kirche (Ref.-Alm. 1821). Henry, Leben Calvins, Hamb. 1835—1844. III. Dasselbe im Auszug, ebend. 1846. \* Ernst Stähelin, Johannes Calvin, Leben und ausgewählte Schriften, Elberfeld 1863. II. O. F. Fritssche, Gedächtnisunde auf J. Calvin, Zürich 1864.
- Christianae religionis institutio, totam fere pietatis summam, et quicquid est in doctrina salutis cognitu necessarium, complectens; omnibus pietatis sudiosis lectu dignissimum opus (mit einer Vorrede an Franz L), zu Basel verfasst 1535. Die Ausgabe von 1536 (Basel, bei Thom. Plater) ist in der That die erste; die Annahme von Henry (I, S. 102 ff.) von einer früheren fransösischen Ausgabe von 1535 hat sich durch neuere Forschung als unhaltbar erwiesen. — Der Basler Ausg. folgten (mit wenigen Veränderungen) die Strassburger (bei Rihelius) 1539 (einige Exemplare unter dem Namen Alcuinus), 1541, 1545, u. die Genfer 1550, 1553, 1554; eine durchaus neue Bearbeitung 1559 sa Genf (bei Robert Stephanus), nach der auch die folgenden Ausgaben. \*Latzinische Handausgabe von Tholuck. Ed. 2. Berol. 1846. Deutsche Uebersetung von Krummacher, Elberf. 1823. Eine vollständige kritische Ausgabe der lastitutio, der die weiteren Werke Calvins folgen sollen, ist die der Strasburger Professoren Baum, Cunits u. Reuse: \* Corpus Reformatorum. Vol. XXIX-XXXI. Brunsvigae 1865 ss. Von der Institutio sind heraus: 1. editio princeps 1536. 2. editiones annorum 1539—1554. 3. editio postrema 1559. 4. Institution de la religion chrétienne, nouvelle édition critique. 1865. — Ausser der Instit. noch mehrere andere dogmat. und exeget. Werke Calvins (s. spec. DG.). - Ausgsben der Gesammtwerke: Genev. 1617. XII. fol. Amst. 1671 (1677). IX. fol. Dem die Anecdota aus der Gothaer Biblioth. von Bretschneider, Lips. 1835. Vgl Gass S. 99 ff. Ueber die Eigenthümlichkeit der Theologie Calvins: Stelle a. a. O. Bd. II, S. 414 ff. War Zwingli's System unvollendet geblieben, so hatte Calvin in der Hauptsache schon bei Zeiten mit sich abgeschlossen. "Es erklärt sich dies aus seiner stetigen, aber frühen Entwicklung und seiner logschen, systematischen Schärfe, die von der gewonnenen Grundlage aus unverrückbar operirte. Endlich bedenken wir, dass Calvin ein Nachgeborner wer, der die gegebenen reformatorischen Elemente leichter zur Einheit führen bount, dem wesentlich nur [?] die Arbeit des Nachhelfens und Ordnens abrig blieb" Fritzsche a. a. O. S. 8.

# §. 220.

Die reformirten Bekenntnissschriften.

(Vgl. die oben §. 13 genannten Sammlungen.)

Schon der von der Geschichte der lutherischen Reformation in Deutschland verschiedene Entwicklungsgang der reformirten Kirche! führte auch eine weniger in sich abgeschlossene, anfänglich mehr auf einzelne Personal- und Localbekenntnisse sich beschränkende, nur allmählig sich verallgemeinernde Darstellung der öffentlich geltenden Kirchenlehre mit sich. Dazu kam die nicht zu verkennende Charakterverschiedenheit Zwingli's und Calvins 2. Man hat

ther, wo es auf genauere Dogmenbestimmung ankommt, zwischen m Bekenntnissschriften zu scheiden, die vor, und denen, die nach m. Einflusse Calvins entstanden sind<sup>3</sup>. Eine bestimmt in sich gegrenzte Zahl der reformirten Bekenntnissschriften lässt sich s dem oben angegebenen Grunde nicht erwarten, indem blos nige derselben, und auch diese nur in höherm oder geringerm rade, eine allgemeine Geltung in der reformirten Kirche sich zu rachaffen wussten, während andere entweder nur eine locale i, ne persönliche , oder auch nur eine temporäre, bald wieder vorpergehende Bedeutung hatten 6.

- 1 Vgl. meine Vorll. über Wesen u. Gesch. der Reformation, 17. Vorles. hoseiner I, S. 7 ff.
- 2 Dem persönlichen Naturell nach stand vielleicht Zwingli Luthern weit her, als Calvin, während dieser (wenigstens in wissenschaftlicher Beziehung) r mit Melanchthon verglichen werden dürfte; doch hat man sich darum die gmatische Kluft swischen Calvin und Zwingli nicht allzu gross zu denken. » berühren sich in wesentlichen Punkten.
- **S.** Winer S. 18 u. 19.
- 2. B. die erste Basler Conf. Auch die der einzelnen Länder (Gallicana, nglicana, Scotica, Belgica, Marchica u. s. f.) hatten eben zunächst in diesen te Geltung, obwohl die in ihnen geäusserten Grundsätze stillschweigend in n andern reformirten Ländern anerkannt, mitunter auch von Repräsentanten melben unterschrieben wurden.
- So die oben angef. Fidei ratio Zwingli's und dessen clara et brevis expoio, vgl. Winer S. 18. — Dagegen erhob sich die Bullingersche Privatconmion sur Helvetica II., die des Guido von Bres zur Belgica, s. §. 222 xte 4 u. 9.
- So die Tetrapolitana, von der später nicht mehr die Rede war; die reite Basler (erste helvet. 1536); die Formula Consensus u. a. m. S. die fol. nden 86.

# §. 221.

## a. Vor dem Auftreten Calvins.

\* Escher, in der Encykl. von Ersch und Gruber 2. Sect. V, S. 228 ff.

Bereits auf dem Reichstage zu Augsburg reichten die vier, dem wingli'schen Lehrbegriff sich zuneigenden oberdeutschen Städte trassburg, Costnitz, Memmingen und Lindau eine besondere Bekenntissschrift ein, welche daher Confessio Tetrapolitana (auch Argennensis, Suevica) heisst 1; und auch Zwingli gab dem Kaiser Rehenschaft über seinen Glauben. Im Jahre 1534 legte die Kirche on Basel das erste öffentliche Zeugniss ihres evangelischen Glauens in einer Bekenntnissschrift ab, die zugleich in Mühlhausen beltung erhielt (Confessio Basileensis I., Mülhusana)2, und in 'olge des fortgesetzten Sacramentsstreites und der friedesuhenden Bemühungen Bucers u. A. entstand im Jahre 1536 die sweite Baselsche oder erste Helvetische Confession, welche von verschiedenen Schweizerstädten unterschrieben und den su Schmalkalden versammelten lutherischen Theologen zugeschickt ward.

- <sup>1</sup> Aufgesetzt von M. Bucer, im Druck erschienen 1531. 4. sowohl deutsch als lateinisch; dann wieder deutsch, Neustadt a. d. Hardt 1580, und Zweikr. 1604. 4. Sie besteht aus 23 Artikeln. Der 18. über das Abendmahl ist mer wenig verschieden von dem Augsb. Bekenntniss (s. die spec. DG.). Planek III, 18. 83 ff. Latein. im Corpus et Synt. I p. (215 ss.) 173 ss. und bei Augusti p. 327. Vgl. Winer a. a. O. u. Wernsdorf, historia Confess. Tetrapol. Viteb. 1721. 4. Uebrigens unterseichneten die Tetrapolitaner später (1532) auf dem Schweinfurter Convent die Augsburgische Confession, s. Hoppe, conf. Entwicklung S. 72.
- <sup>2</sup> Bekannthnuss vnsres heyligen Christenlichen Gloubens, wie es die kylch zu Basel haldt (mit dem Motto: corde creditur ad justitiam, ore autem fit confessio ad salutem, Rom. 10) in 12 Artikeln, nach einem von Oekolampad verfassten Concept (s. meine Gesch. der Basler Confess. Basel 1827. 8. Beil. A); der deutsche Abdr. ebend. S. 37 ff.; lat. im Corp. et Synt. I, (93) 72 ss. August p. 103 ss.
- <sup>3</sup> Auf einem Convent zu Basel 1536 von den abgeordneten Theologen der Städte Zürich, Bern, Basel, Schaffhausen, St. Gallen, Mühlhausen, Biel (namentlich von H. Bullinger, Oswald Myconius, Simon Grynaeus, Leo Judse und Casp. Grosmann) unter später hinzugetretener Mitwirkung der Strassburger Bucer und Capito. Ueber Veranlassung und Entstehung derselben vgl. \* Kirchhofer, Osw. Mycon. Zürich 1813. S. 271—316. Hess, Lebensgesch. M. Heinrich Bullingers, Bd. I, S. 199 ff. 217 ff. Escher a. a. O. Ueber das Verhältniss zur ersten Basler s. meine Gesch. der Conf. S. 67.

## §. 222.

#### b. Unter calvinischem Einfluss.

Hatte sich die Kirche zu Genf erst unabhängig von der Zürchischen auf der Grundlage des calvinischen Lehrbegriffs erbat, so trat sie nun mit dieser durch den Consensus Tigurinus (über das Abendmahl) in einen engern Verband (1549), während die von Calvin weiter ausgebildete Prädestinationslehre in dem Consensus Genevensis (1552) festgestellt ward. Ein allgemeineres symbolisches Band wurde aber erst um die reformirte Kirche geschlungen, nachdem Churfürst Friedrich III. von der Pfalz zu der calvinischen Lehre sich bekannt hatte. Dies geschah sowohl in dem von Cappar Olevianus und Zacharias Ursinus bearbeiteten Heidelberger Ketechismus (1562), als in der von Bullinger verfassten, auf den Wunsch des Churfürsten veröffentlichten zweiten helvetischen Confession (1566). Dieselben Grundsätze, wie hier, finden sich mehr oder weniger in den übrigen reformirten Bekenntnissschriften ausgesprochen, z. B. in der Confessio Gallicana, der Anglicana, der

Scoticana<sup>1</sup>, Hungarica (Czengerina)<sup>8</sup>, Belgica<sup>9</sup>, der Confessio Sigismundi (Brandenburgica, Marchica)<sup>10</sup>, dem Catechismus Genevensis<sup>11</sup>, der Declaratio Thorunensis<sup>12</sup> u. s. w. Endlich machten auch die in dem Innern der reformirten Kirche, namentlich über die Prädestination<sup>13</sup>, ausgebrochenen Streitigkeiten ähnliche symbolische Bestimmungen nothwendig, wie die der Concordienformel in der lutherischen Kirche. Dahin sind zu rechnen die Beschlüsse der Dordrechter Synode (1618)<sup>14</sup> und die in der Schweiz entstandene Formula Consensus<sup>15</sup>.

- ¹ Consensio mutua in re sacramentaria ministrorum Tigur. et J. Calvini, in 36 Artīkeln, in Calvini Opp. VIII, p. 648 ss. und in dessen Tract. theol. (Genev. 1611. Amst. 1667. fol.), einzeln 1554 bei Rob. Stephan; Winer S. 19. Vgl. Hess, Leben Bullingers II, S. 15—20. Henry, Leben Calvins II, S. 473 Note a. Beil. 18. "Calvins Geist stellte sich dergestalt moischen das erste schweiserische Gepräge und das deutsch-lutherische, dass er das erstere fortbilden und von Schroff heiten befreien konnte, ohne es dem andern susuführen" Gass S. 126. C. Pestalossi, Heinrich Bullinger, Elberfeld 1858. S. 373 ff. Stähelin, Calvin II, S. 112 ff.
- <sup>2</sup> De acterna Dei praedestinatione, qua in salutem alios ex hominibus elegit, alios suo exitio reliquit, it. de providentia, qua res humanas gubernat, consensus pastorum Genevensis ecclesiae, a J. Calvino expositus, Genev. 1552. 8. (in Opp. VII., p. 688 ss., und VIII. der holländ. Ausgabe p. 593 ss. Tract. theol. p. 666). Ueber die (irrige) Angabe Plancks und Marheineke's, dass auch dieser Consensus von den Zürichern angenommen worden sei, s. Escher a. a. O. Meine Jesch. der Basl. Conf. S. 83. Winer S. 19. Henry II, 1 S. 42.
- <sup>2</sup> Christlicher Underricht, wie der in Kirchen und Schulen der churf. Pfalz retrieben wirdt (auch Pfälzischer Katechismus, Catech. Palatinus) — ins Latein. ibersetzt von Josua Lagus und Lamb. Ludolph Pithopoeus; in beiden Sprachen Heidelb. 1563. 8., fast in alle Sprachen übersetzt und commentirt: so von Heinr. Alting, s. die Ausgabe von E. A. Lewald, Heidelberg 1841. Er besteht aus 3 Hanptstücken: 1) vom Sündenelend des Menschen; 2) von der Erlösung aus demselben; 3) von der Dankbarkeit dafür. Der Fragen sind 129 (die 80. über die Messe wurde in manchen Ausgaben weggelassen). Vgl. Sim. von Alpen, Gesch. und Litt. des Heidelb. Katech. Frankf. a. M. 1810. 8. Rienäcker in der alig. Encykl. 2. Sect. 4. Thl. Beckhaus in Illgens hist. Zeitschr. VIII, 2 S. 39. Augusti (s. oben S. 504). Seisen, Gesch. der Reformation in Heidelberg bis zur Abfassung des Heidelb. Katech. Heidelb. 1846. Zyro, Handbuch zum Heidelb. Kat. Bern 1848. 8. Sudhoff, der Heidelb. Kat. Creuznach 1851. Derselbe, fester Grand christlicher Lehre, ein Hülfsb. zum Heidelb. Kat. (zusammengestellt aus den deutschen Schriften Casp. Olevians und eignen Abhandlungen) Frankf. a. M. 1854. Derselbe, C. Olevianus u. Z. Ursinus, Elberfeld 1857. O. Thelemann, Geschichte des Heidelb. Kat, u. seiner Verfasser, Erlangen 1863.
- <sup>4</sup> Confessio helvetica posterior (auch unter dem Titel: Confessio et expositio brevis et simplex sincerae religionis christianae), auf Anregung des Churfürsten von der Pfalz Friedrich's III. (1564) von Bullinger im Druck herausgeg.; lateizisch zuerst 1566, und in einer vom Verfasser selbst herrührenden deutschen Uebersetzung. Dann öfter einzeln gedruckt: herausgegeben von Kindler 1825, 8.; \*O. F. Fritzsche, Tur. 1839 (mit Prolegomenen); \*Ed. Böhl, Vindob. 1866.



- Vgl. Escher a. a. O. Sie hat 30 Capitel und erhielt, ausser der Schweis"), auch Ansehen in Deutschland (der Pfalz), Schottland, bei den polnischen, ungarischen, französischen Reformirten. Französisch erschien sie von Theodor Beza, Genf. 1566. 8. Ausg. von Callérier ebend. 1819. 8.
- 5 40 Artikel, im Mai 1559 unter dem Einfluss des Predigers Chandies aufgesetzt\*\*) und genehmigt von einer Synode zu Paris 1559; 1560 Franz IL, 1561 zu Poissy Karl IX. durch Beza übergeben; bestätigt von Heinrich IV. und seiner Mutter auf der Synode zu Rochelle 1571. Latein. 1566 und 1581 (Corp. et Synt. I, p. [99] 77 ss. Augusti p. 110 ss.). Ein kürzeres Bekenntniss in 18 Artikeln wurde Heinrich IV. eingehändigt, s. Henry, Leben Calvins III, 1 & 469 Note. Davon wieder verschieden ist die Confession und kurze Bekanntnuss des Glaubens der reform. Kirchen in Frankreich, Heidelb. 1566. 8., welche bestimmt war, Maximilian II. und den Ständen des deutschen Reiches auf dem Wahltag zu Frankfurt übergeben zu werden, vgl. Winer S. 19.
- Gewöhnlich die 39 (erst 42) Artikel genannt, von Cranner u. Rielley unter Eduards VI. Regierung (1551) entworfen, dann unter Elisabeth revidirt und 1562 von einer Synode zu London wieder genehmigt: Articuli, de quibus coavenit inter Archiepiscopos utriusque Provinciae et Clerum universum in Synode Londini anno 1562, secundum computationem Ecclesiae anglicanae, ad tollendam opinionum dissensionem et consensum in vera relig. firmandum, editi aprioritate serenissimae Reginae 1571; öfter wieder gedruckt, engl. in den Ausgg. des Common prayer Book; lat. im Corp. et Synt. I, p. (125) 99 ss. Augusti p. 126 ss. Damit übereinstimmend der Church Catechism auf Befehl König Eduards VI. von Joh. Poinet gefertigt (1553) in 4 Abschnitten. Vgl. Winer 8. 22. u. Marsh, Dr. Herberts vergleichende Darstellung der englischen u. römisches Kirche. A. d. Engl. von F. Eichel, Grimma 1848.
- <sup>7</sup> In 25 Artikeln vom Jahre 1560. Hauptverfasser ist der schottische Reformator Knox (in der Prädestination weniger calvinisch, als im Abendmahl). Corp. et Synt. I, p. (137) 109 ss. Augusti p. 143 ss. Beigefügt ist ein anderes Bekenntniss v. 1581. Davon wieder verschieden ist die sog. Westminster-Confession von 1643 (Cantabr. 1689. 8.; engl. Edinb. 1671. 12.), worüber Gemberg, schott. Nationalkirche S. 11. Winer a. a. O. Vgl. den Schluss des §.
- <sup>8</sup> Von einer Synode der ungarischen Reformirten 1557 oder 1558 entworfen, aus 11 Artikeln bestehend. Schröckh, KG. nach der Reform. II, S. 737. Corpet Synt. I, p. (186) 148 ss. (nach der Ausg. Debreczin 1570). Winer S. S. Augusti p. 241 ss.
- <sup>9</sup> Ursprünglich eine Privatschrift des Guido von Bres, und suerst (in 37 Artikeln) wallonisch gedruckt 1562. Sie wurde bald ins Holländische übersetst, und erhielt die Billigung der niederländischen Gemeinden, selbst Unterschriften mehrerer Fürsten. Sie wurde auf der Dordrechter Synode feierlich bestätigt Ausg. von Festus Hommius, Lugd. Bat. 1618. 4. u. ö. Augusti p. 170 ss. Vgl. Bartels, die Prädestinationslehre in der ref. Kirche von Ostfriesland bis su Dordrechter Synode (Jahrbb. für deutsche Theol. 1860. 2.).
- 10 Des hochgebornen Fürsten Joh. Siegmund u. s. w. Bekänndniss wa jetzigen unter den Evangelischen schwebenden und in Streit gezogenen Punkten

<sup>\*)</sup> Blos in Basel wurde sie erst später angenommen, was mit den kryptolutherischen Abstebten Suizers, zusammenhing. S. m. Gesch. der Conf.

<sup>\*\*)</sup> Unrichtig ist es, ihn geradesu als Verfasser zu bezeichnen, s. Herzegs Realenc. (Supplem.) unter "Chandieu". Anm.

- u. s. w. (16 Artt.). Sie ist verschieden von dem su Frankfurt a. d. O. 1614 suf Befehl desselben Markgrafen herausgekommenen Glaubensbekenntnisse der ref. evang. Kirchen in Deutschland. Ueber das Weitere s. Winer S. 21. Abgedr. bei Augusti p. 369 ss.
- 11 Von Calvin verfasst (1545. 8.), früher franz. 1541. Vier Hauptstücke (Glaube, Gesetz, Gebet und Sacramente). Calvini Opp. T. VIII (holländ. Ausg.) p. 11 ss. Winer S. 22. Augusti p. 460 ss. Stähelin, Calvin I, S. 124 ff. u. das 5. Cap. von Sudhoffs Ursinus u. Olevianus.
- <sup>12</sup> Auf einer unter Wladislaus IV. zu Thorn (1645) zu irenischen Zwecken gehaltenen polnischen Generalsynode übergeben, hat sie in einem bedeutenden Theile der reform. Kirche des Ostens allgemeine Geltung erlangt.
  - 13 S. darüber die spec. DG. (bei der Lehre von der Prädestination).
- <sup>14</sup> Vom 13. November 1618 bis 9. Mai 1619 in 145 Sitzungen: lat. in den Actt. Synodi nationalis etc. Dordr. 1620. 4.
- 15 Zunächst gegen den auf der Akademie zu Saumur (vgl. §. 225 Note 3) eingerissenen Universalismus, betrieben von Heinr. Heidegger in Zürich, Frans Turretin in Genf und Lucas Gernler in Basel. Der schriftliche Entwurf ist von Heidegger: Formula Consensus Ecclesiarum Helveticarum reformatarum circa doctrinam de gratia universali, et connexa aliaque nonnulla capita. Sie besteht aus 26 Artikeln. Ueber die Geschichte derselben und die Streitigkeiten, die ihre Einführung veranlasste, sowie über deren endliche Aufhebung (durch Vermittlung Preussens und Englands, 1723): C. M. Pfaff, schediasma de form. consens. Helvet. Tub. 1723. 4. J. J. Hottinger, succincta ac genuina formulae consensus Helv. historia (in der bibl. Brem. VII, p. 669 ss.; bes. gedruckt Zürich 1723). Mémoires pour servir à l'histoire des troubles arrivées en Suisse à l'occasion du consensus, Amst. 1726 (von Barnaud, Pfr. zu La Tour bei Vevray). Leonh. Meister, helvet. Scenen der neuern Schwärmerei und Intoleranz, Zürich 1785. S. 3 ff. Escher in der allgem. Encykl. a. a. O. S. 243 ff. Al. Schweizer, die theologisch-ethischen Zustände u. s. w. (§. 223 Anm. 21) S. 35 ff. Die Form der Unterschrift lautete: "Sic sentio, sic profiteor, sic docebo, et contrarium non docebo."

Neck warden den reformirten Symbolen beigesählt der Consensus Sendomirtensis 1570. und die Canones Thoruniensis Synodi generalis vom J. 1595, die Confessio Bohemica 1535 (1558) und das Colloquium Lipsiacum 1631: aämmtlich bei Aspusti, wo auch das Historische (dissert. hist.) nachsusehen. — Ueber die Symbole der Puritaner s. G. A. Niemeyer, collectionies confessionum in ecclesiis reformatis publicatarum appendix, Lips. 1840. Confessio Westmonasteriensis (1659. 1660. 1664) und die beiden Katechismen (1648): Hall. Litt.-Zeit. Jan. 1841. Erg.-Bl.

## §. 223.

# Die reformirte Dogmatik.

Vgi. die Litteratur zu §. 216 und 219. Al. Schweiser, ref. Glaubenslehre (im Eingang). \* Dersethe, die protestantischen Central-Dogmen in ihrer Entwicklung innerhalb der reformirten Kirche, Zürich 1854—56. II. (vgl. § 219). Ebrard, Dogmatik I, S. 62 ff.

Im Ganzen herrschte in der reformirten Kirche die exegetische Thätigkeit vor der dogmatischen vor, doch blieb auch die letztere nicht im Rückstande. Ausser Zwingli und Calvin (§. 219) stellten H. Bullinger <sup>1</sup>, Andr. Gerh. Hyperius <sup>2</sup>, Wolfg. Musculus <sup>3</sup>, Ben. Aretius <sup>4</sup>, Wilh. Bucanus <sup>5</sup>, Theodor Beza <sup>6</sup>, Petrus Ramus <sup>7</sup>, Daniel Chamier <sup>5</sup> u.

- A. dogmatische Compendien ans Licht. Bald drang auch die scholastische Methode in die reformirte Kirche ein, als deren Vertreter Bartholomäus Keckermann , Amandus Polanus a Polansdorf , J. H. Alsted 11, Joh. Sharp 12, Joh. Wolleb 13, Heinr. Alting 14, Joh. Maccovius 15, Gisbert Voetius 16, Marc. Friedr. Wendelin 17, Johann Hoornbeck 18, Samuel Maresius 19, Andr. Rivetus 20, und vor allen Joh. Heinr. Heidegger 21 zu betrachten sind. Ein eigenthümliches System gründete J. Coccejus, die sogenannte Föderalmethode 22, welche dessen Schüler, unter ihnen vorzüglich Franz Burrmann 23, Abraham Heidanus 24, Hermann Witsius 25, weiter ausbildeten. Melchior Leydecker dagegen behandelte die ganze Dogmatik nach den Personen der Trinität 26, und wieder Andere versuchten andere Lehrarten 21.
- ¹ Geb. 1504, † 1575; s. dessen Leben von Hess (2 Bde. 1828. 1829) u. von \*Pestalozzi, Elberfeld 1858. (5. Theil der "Väter u. Begründer der ref. Kirche"). Dessen dogmatisches Handbuch im Auszug, ebend. S. 505 ff. vgl. S. 386 u. 469. Dieses selbst erschien u. d. T. Compend. relig. christ. e puro Dei verbo depromtum, Basil. 1556. Ueber seinen Antheil an den Confessionsschriften s. den vor. §.
- <sup>2</sup> Geb. 1511 zu Ypern, † als Prof. der Theologie zu Marburg 1564. Schriften: Methodi theologiae sive praecipuorum christ. rel. locorum communium libb. III, Basil. 1568. 8. Varia opuscula theol. ibid. 1570. 1571. S. Semler zu Baumg. S. 46 ff. Heinrich S. 293 ff. Gass S. 131. Hepps S. 144 ff.
- <sup>3</sup> (Müslin, Mösel) geb. 1497 im Lothringischen, † als Prof. der Theol st. Bern. 1563. Schrieb: Loci communes theol. Bern. 1573. 8. (Opp. Basil. IX. fol.). S. Semler S. 56 Note 28. Gass S. 131.
- 4 † 1574 als Prof. der Theol. zu Bern (lehrte früher in Marburg). Schrieb: Theologica problemata s. loci communes, Bern. 1604. S. Semler S. 54 Note 26. Heinrich S. 296. Gass S. 132.
- <sup>5</sup> Prof. der Theol. zu Lausanne (zu Anf. des 17. Jahrh.). Schrieb: Institutt theol. etc. Brem. 1604. Genev. 1612 u. ö.
- <sup>6</sup> Geb. 1519 zu Vécelay, † 1605 (vgl. die Biographien von Schlosser, Heidelb. 1809. Baum 1843. 1852. u. Heppe 1861). Schrieb: Quaestionum et responsionum christ. libellus in seinen Tractt. theol. Vol. I, p. 654.
- <sup>7</sup> de la Ramée, geb. 1515 zu Cuth in der Picardie, † als Märtyrer in der Bartholomäusnacht, 25. Aug. 1572. Schrieb: Commentariorum de rel christ. libb. IV. Frcf. 1576 (de fide, de lege, de precatione, de sacramentis).
- 8 Aus der Dauphiné, † 16. Oct. 1621 als Prof. zu Montauban bei Belagerung der Stadt. Schrieb: Panstratia catholica s. corpus controversiar. adv. Pontificios, Genev. 1696. V Voll. fol. Corpus theologicum s. loci communes theol. ib. 1653. fol. (opus posthumum)\*).

<sup>\*)</sup> Noch sind aus dem 16. Jahrhundert zu nennen: Franciscus Junius († 1602 als Prol. \*\* Leyden), Anton Saderl (Chardieu), Ilieronymus Zanchi († 1590), Boquin († 1582); a. 600 S. 139 ff. Heppe S. 148.

- Geb. su Dansig, lehrte su Heidelberg, † 25. Aug. 1609. (Adami vitae philos. p. 232 ss. Bayle, dict.: "Ses livres sont pleins de pillage et ont été bien pillés.") Schrieb: Systema Theol. tribus libris adornat. Hanoviae 1607. (Opp. Genev. 1614. 4.) S. Gass S. 408.
- 16 Geb. su Troppau in Schlesien 1561, lehrte zu Basel, † 1610 (vgl. Athense raur. p. 37). Schrieb: Syntagma theol. christ. Han. 1610. Vgl. Gass 5. 396.
- 12 Geb. 1588 zu Herborn, † zu Weissenburg als Prof. der Theologie 1638. Schriften: Theologia naturalis, Francof. 1615. 1622. Theologia catechetica, ibid. 1622. 4. Han. 1722. 4. Theologia scholastica, ib. 1618. 4. Theol. didactica, ib. 1627. 4. Theol. polemica, ib. eod. Theol. prophetica, ib. 1622. 4. Theol. casuum, Hanov. 1630. 4. Vgl. Gass S. 411.
- 12 Scotobrittanus, Prof. zu Die an der Drome in der Dauphiné. Schrieb: Carsus theologicus, in quo controversiae omnes de fidei dogmatibus inter nos \*\* Pontificios pertractantur et ad Bellarmini argumenta respondetur. Ed. 2. 3en. 1620. S. Schweizer S. XXI.
- <sup>13</sup> Geb. 1586, † 1629 als Prof. der Theol. in Basel. Schrieb: Comp. christ. Theol. Bas. 1626; auch ins Engl. übers.: christian divinity. (Zeichnet sich larch Einfachheit aus.) Ebrard nennt ihn "einen der grössten Dogmatiker, die e gelebt haben." Vgl. Gass S. 397.
- 14 Geb. 1583 zu Emden, seit 1613 Prof. zu Heidelberg, † 1644 als Prof. in Interingen. Schriften: Problemata tum theoretica, tum practica, Amst. 1662.
  4. Theol. elenchtica, Bas. 1679. Amst. 1664. Method. theol. didact. Amst. 1650. Tig. 1673. Auch sein Sohn Jakob Alting zeichnete sich als Dogmatiker und Polemiker aus. S. Gass S. 434.
- 15 (Makowsky) geb. zu Lobzenik in Polen 1508, † als Prof. zu Franceker 1644, ein Aristoteliker. Schriften: Loci communes theolog. Fran. 1639. 8.; ed. 1650. Arnold, 1650. 4., verbessert und vermehrt 1658. Quaestiones heolog. Fran. 1626. 8. Distinctiones et regulae theol. Amst. 1656. 12. S. Heistrich S. 355. Gass S. 441.
- 16 Geb. 1589 zu Heusden in Südholland, † als Prof. der Theol. zu Utrecht
  1676 (Gegner des Cartesius). Schriften: Theol. naturalis reformata, Lond. 1656.
  Institutiones theol. Traj. 1642. 4. Disputationes selectae ibid. 1648
  u. ö. Amst. 1669. V Voll. 4. S. Buddeus I, p. 417 (375). Heinrich S. 355 f.
  Gass S. 460.
- 17 Geb. 1584 zu Sandhagen (bei Heidelberg), † als Rector Gymnasii zu Zerbst 1652. Verfasste: Christ. Theol. libb. II methodice dispositi, Han. 1634. 1641. Amst. 1646 u. ö. Christ. Theolog. systema majus, Cassell. 1656. 4. S. Buddeus p. 416. Heinrich S. 356. Gass S. 416.
- 18 Geb. 1617 zu Haarlem, † als Prof. zu Leyden 1666. Schrieb: Institutt. theol. Ultraj. 1653. Lugd. Bat. 1658. 8. S. Buddeus p. 417. Heinrich S. 357.
- 19 (Des Marets) geb. 1598 zu Oisemont in der Picardie, † 1673 zu Gröningen.
   Schriften: Collegium theologicum sive systema universale, Gron. 1658. 4. —
   Theologiae elenchticae nova synopsis sive index controversiarum etc. ibid. 1648.
   U. 4. u. a. m. S. Gass S. 442.
- <sup>20</sup> Geb. 1573, † 1651, schrieb vorzüglich Exegetisches. Polemisch-dogmatisch: Catholicus orthodoxus sive summa controversiarum inter orthodoxos et pontifi-

cios, Lugd. Bat. 1630. II. 4. Mehrere Streitschriften u. Abhandlungen. — Opp. Roterod. 1651. 1660. III. fol.

- <sup>21</sup> Geb. 1633, † 1698 als Prof. d. Theol. in Zürich. Verf. der Formula Cons. (s. §. 222). Ausserdem: Corpus Theol. christ. s. Theol. didacticae, moralis et historicae systema, Tur. 1700. 1732. II. fol. Medulla Theol. christ. ibid. 1696. 1702. 1713. Medulla medullae, ibid. 1701. Mehrere Dissertationen. Vgl. Al. Schweizer, die theologisch-ethischen Zustände der 2. Hälfte des 17. Jahrhunderts in der Zürchischen Kirche, Zürich 1857. S. 12 ff.
- <sup>22</sup> (Koch) geb. 1603 zu Bremen, † 1669. Das Bild eines Bundes swischen Gott und den Menschen diente ihm zum Fundament seines dogmatischen Systems. Er unterscheidet 1) den Bund vor dem Falle (Bund der Werke); 2) nach dem Falle (Bund der Gnade). Dieser Gnadenbund selbst umfasst eine dreifache Oekonomie: 1) vor dem Gesetz, 2) unter dem Gesetz, 3) unter dem Evangelium. Sein Werk: Summa doctrinae de foedere et testamentis Dei, 1648 u. ö. S. Buddeus p. 417. Heinrich S. 358 ff. Heppe S. 201 ff.: "Die Fruckt seiner Einwirkung auf die reformirte Dogmatik voar die Zurückführung der Theologie aus den Fesseln der überlieferten scholastischen und zur schulmässigen Bildung dienenden Behandlung in die Freiheit des Wortes Gottes." Ueber die Methode selbst vgl. Diestel, Studien zur Föderaltheologie (Jahrbb. für deutsche Theol. 1865. 2 S. 1 ff.).
- <sup>23</sup> Geb. 1628 zu Leyden, seit 1662 Prof. der Theol. zu Utrecht, † 1679. Schrieb: Synopsis theologiae et oeconomiae foederum Dei, Amst. 1671. 1691. II.
- <sup>24</sup> Geb. 1597 zu Frankenthal in der Pfalz, seit 1648 Prof. der Theol. in Leyden, wegen der Streitigkeiten über die cartes. Philos. abgesetzt, † 1678. Schrieb ein Corpus theol. christianae. II.
- <sup>25</sup> Geb. 1626 in Westfriesland, Prof. der Theol. zu Francker, Utrecht und Leyden, † 1708. Schriften: Miscellanea sacra, Amst. 1692. II. Oeconomia foederum, Traj. 1694. Meletemata Leidensia, Lugd. 1703. Sämmtl. Werke: Herborn 1712—1717. VI. Bas. 1739. 4. Ueber andere Schüler des Coccejus: Wilhelm Moma, Joh. Brann, Nic. Gürtler vgl. Walch p. 222 ss. Heinrich S. 362 ff.
- <sup>26</sup> Geb. 1642 zu Middelburg in Seeland, † als Prof. der Theol. zu Utrecki 1721 (ein Anti-Coccejaner). Schrieb: De oeconomia trium personarum in negotio salutis humanae libri VI, Traj. 1682. 12.
- <sup>27</sup> So Heinrich Hulsius, Le Blanc, Markius, Turretin. Vgl. Walch p. 225 s. Heinrich S. 373 ss.

# §. 224.

#### Die reformirte Mystik.

M. Göbel, Geschichte des christlichen Lebens in der rheinisch-westphälischen evangel. Eirobe-Coblenz 1852. 2. Aufl. 1862. II. Hamberger (§. 217).

Aus der römisch-katholischen Kirche verpflanzte sich der Mysticismus zunächst in die reformirte durch Johann Labadie und seine Schüler<sup>1</sup>, sowie durch den Anhänger der Antoinette Bourignon<sup>2</sup>, Peter Poiret<sup>3</sup>. In England zog Johanna Leade<sup>4</sup> den Johann Pordage<sup>1</sup>,

Thomas Bromley u. A. nach sich. Doch hat dieser theils phantastische, theils dogmatisch indifferentistische Mysticismus wenig oder nichts auf die Bildung der Dogmen gewirkt<sup>6</sup>.

- ¹ Geb. 1610 zu Bourg in der Guienne, trat zur reformirten Kirche über, chne sich jedoch mit ihren Grundsätzen zu verständigen, † 1674 in Altona. Er stimmte in manchen Dingen mit den Wiedertäufern überein. Zu seinen Bewunderern gehörten Anna Maria von Schürmann, Peter Yvon, Peter du Lignon, Heinrich und Peter Schluter. Vgl. Arnold, K.- u. KG. Thl. II, Bd. 17 B. 680. Göbel II, S. 181 ff. (Ueber die Schürmann ebend. S. 273 ff.) Meine Vorll. IV, S. 307. Die Urtheile der reformirtrn Orthodoxie über diese Erscheizungen waren sehr hart und verwerfend, vgl. J. C. Schweizer bei Al. Schweizer 3. a. O. S. 19.
- <sup>2</sup> Geb. 1616 zu Lisle in Flandern, † in Franceker 1680. Ihr Leben Amst. 1663. Evangel. KZ. März 1837. Meine Vorles. IV, S. 312 ff. Amos Comenius, Strammerdum u. A. hingen ihr an.
- <sup>3</sup> Geb. 1646 zu Metz, † 1719 zu Rheinsburg. Bei ihm ist noch am ehesten ein (wenn auch nur negatives) dogmatisches Resultat zu gewinnen. Ueber sein Leben und seine Schriften s. Arnold a. a. O. III, S. 163. Biographie universelle u. d. A. Meine Vorles. IV, S. 325 ff.
- <sup>4</sup> Geb. 1633, † 1714, eine Schwärmerin. Vgl. Corrodi, Geschichte des Chiliamus III, S. 403 ff. Arnold S. 199 b. 298 ff. Meine Vorles. IV, S. 345.
  - \* Corrodi a. a. O.
- Die lutherische Mystik hatte mehr speculativen Gehalt, als die reformirte.
  Sie griff auch tiefer in das deutsche Volksleben (die häusliche Erbauung u. s.
  w.) ein, als die reformirte, die mehr eine Sache der Privatmeinung und des Separatismus blieb.

## §. 225.

Einfluss der cartesianischen Philosophie, und freiere Richtungen überhaupt.

Bestimmter als die Mystik wirkte auf die allmählige Umgestaltung der Glaubensansichten in der reformirten Kirche der Einfluss der cartesianischen Philosophie, besonders in den Niederlanden 1. Aus der Schule der Cartesianer ging Balthasar Bekker hervor, der in der Bestreitung der bezauberten Welt auch an den orthodoxen Ueberzeugungen der Kirche rüttelte 2. Aber auch ohne den Einfluss einer bestimmten Philosophie regte sich hier und da eine freiere, von dem Symbolzwang sich losmachende Richtung. So, in Verbindung mit arminianischen Grundsätzen, auf der Universität zu Saumur 3 und bei den Latitudinariern in England 4. Unter den schweizerischen Theologen zeichneten sich Joh. Alph. Turretin 5, Ben. Pictet 5 und Samuel Werenfels 1 bei allem Festhalten an der Orthodoxie durch eine gemässigte Gesinnung aus, wie sie auch der Zeit nach den Uebergang ins 18. Jahrhundert einleiten.

- 1 Renatus Cartesius (René Descartes), geb. 1596, † 1650 su Stockholm. Orgito, ergo sum. Unruhen seinetwegen in Holland. Der Hauptgegner Descartes', Gisbert Voëtius, beschuldigte ihn 1639 des Atheismus. 1647 (u. 1676) ward die cartesian. Phil. von den Curatoren der Universität Leyden verboten, ebenso 1657 von einer Synode zu Delft. Mehrere der oben genannten Mystiker gingen von dem Cartesianismus aus; doch schlossen sich auch orthodoxe Dogmatiker demselben an, vgl. Tholuck, das akadem. Leben des 17. Jahrhunderts, 2. Abt. 1654. und in Herzogs Realenc. II, S. 591. Gass S. 454 ff.
- <sup>2</sup> Geb. 1634 in Westfriesland, ein Anhänger der cart. Philos.; seiner Meinungen wegen seines Amtes entsetzt; † 1698 (vgl. die spec. DG. in der Dämonologie). Sein Hauptwerk "die besauberte Welt" (Franceker 1692. 4.; deutsch Amst. 1693) enthält schon die Keime des spätern Rationalismus.
- <sup>3</sup> Moses Amyraldus (Amyraut), Josua de la Place (Placaeus), Ludwig Cappellus u. s. w. Gegen diese Lehrer war besonders die Formula Consensus gerichtet. Ueber Amyraldus vgl. Al. Schweiser in Zellers Jahrbb. 1852. 1. 2 u. Edmond Saigey, Strassb. 1849. Herzogs Realencykl. unter Amyraut. Ueber die Lehre des Pajon (Pajonismus) s. Al. Schweizer in Zellers theol. Jahrbb. 1853. H. 1.
- 4 Will. Chillingworth (1602—1644), Ralph Cudworth († 1688), Tillotson, Stillingfleet u. A. m.
- <sup>5</sup> Der Sohn des streng orthodoxen Franz Turretin, geb. 1671, † 1737 su Genf. Opuscula: Brunsv. 1726. II. 8. Dilucidationes phil., theol. et dogmatico-morales, quibus praecipua capita theologiae et naturalis et revelatae demonstrantur, Lugd. Bat. 1748. III. 4. u. a. m. *Thomas*, in Herzogs Realene. XVI, S. 516.
- Geb. 1655, † 1724 zu Genf. Schriften: Theologia christ. Gen. 1696. II.
   Medulla theologiae, ibid. 1711. 1712. u. a.
- <sup>7</sup> Geb. 1657, † 1740 (Athenae rauricae p. 57; R. Hanhart, in der wissensch. Zeitschrift, Basel 1524. 2. Jahrg. 1. Heft, S. 22; 2. H. S. 83 ff.). Opuscula theologica, Basileae 1782. III. 8.

### III. Die römisch-katholische Kirche.

# §. 226.

#### Das Tridentinum und der römische Katechismus.

†Sarpi (Pietro Soave Polano), istoria del Concilio di Trento, Lond. 1619. † Pallaviciai, ist. del Conc. di Trento, Rom. 1656. u. ö. II.; übers. von † Klitsche, Augab. 1835. Chemniii examen Concilii Tridentini, Francof. 1707; Auge. von Preuss, Berl. 1862. Salig, vollatindige Historio des Trid. Conc. Halle 1741 ff. III. 4. † J. M. Göschi, geschicht. Derstellung des grossen allgem. Concilis zu Trient, Regensb. 1840. II. Danz, Geschichte des Trid. Conc. nach der Darstellung eines katholischen Schriftstellers, Jena 1846. Markeischt, System des Katholischmus (s. §. 16). J. P. Lange, die gesetzlich-katholische Kirche als Sinnbild der freien evangelisch-katholischen Kirche, Heidelberg 1850.

Dem Protestantismus gegenüber sah die römisch-katholische Kirche sich genöthigt, einen Blick in sich selbst zurückzuthun. Ihre Aufgabe war eine doppelte: einmal die von ihr bekannte Lehre gegen Missdeutungen und falsche Consequenzen sicherzustellen, dann aber auch das mit erneuertem Bewusstsein festzuhalten, was hrem Princip zufolge festgehalten werden sollte. Demnach hatte lie Synode von Trient (1545—1563) die Bestimmung, den Kathoicismus über sich selbst aufzuklären, und dem grossentheils von en Scholastikern der vorigen Periode ausgebildeten System, im ewussten Gegensatze gegen die Forderungen der Reformation, die zierliche Sanction zu ertheilen. Die Aussprüche dieses Concils¹, owie die des auf sie basirten römischen Katechismus² sind sonach is der symbolisch-confessionelle Ausdruck der reinen römisch-katolischen Kirchenlehre anzusehen, so dass jede von ihnen abreichende Lehre auf den Charakter der Katholicität verzichem muss.

- <sup>1</sup> Canones et decreta Concilii Tridentini, Rom. 1564. 4. In demselben Jahre algen mehrere Ausgaben zu Rom, Venedig, Antwerpen, Löwen, Cöln und iele andere; Lyon 1580 (mit dem Index librorum prohibitorum). Spätere Ausaben von J. Gallemart, Cöln 1618. 1620; Antw. 1644; Lyon 1712; von Phil. kiffelet, Antw. 1640; und \* Jodoc. le Plat, Antw. 1779. 4. (vgl. Walch, bibl. seol. Tom. I, p. 407 ss.). Abgedr. bei Streitwolf und Danz (s. oben S. 17). asg. von L. Richter, Lips. 1853; Stereotyp-Ausgabe, Leipzig 1863. Für die ogmengesch. und Symbolik ist besonders wichtig: Sess. 4-7. 13. 14. 21-25. - Die aus diesen Decreten gezogene Professio fidei Tridentinae ward auf efehl Papet Pius' IV. 1564 entworfen, und alle, die ein geistliches Amt oder ine akademische Würde u. s. w. erhielten, zur Annahme derselben verpflichtet. ie findet sich im Bullar. Rom. T. II, p. 127 ss. (auch als Anhang zur ältern usgabe von Winer). Vgl. G. Ch. F. Mohnicke, urkundliche Geschichte der ngenannten Professio fidei Trident, u. s. w. Greifswald 1822. 8. Winer S. 9. bingener, Histoire du Concile de Trente, Paris 1847. II. Preuss, das Concil on Trient, Berlin 1862.
- <sup>2</sup> Catechismus Romanus (nach einem Beschluss des Conc. Trident. Sess. 25), atworfen vom Erzbischof Leon Marino, dem Bischof Egidius Foscarari und em portugiesischen Gelehrten Fr. Fureiro unter Aufsicht dreier Cardinäle; ater der Autorität Pius' V. herausg. 1566. fol. (die Latinität von Paul Matius). Mehrere Ausgaben und Uebersetzungen in die neuern Landessprachen. ine neuere Handausgabe Mainz 1834. 12. Die ältern liefern den Text ohne laterbrechung und Abtheilung; in der zu Cöln 1572 erschienen zuerst Bücher ad Capitel, in der zu Antwerpen 1574 Fragen und Antworten. Der Katchismus zerfällt in 4 Theile: de symb. apostolico, de sacramentis, de decalogo, ke oratione dominica. Ueber das Verhältniss des Katech. zum Tridentinum und ein geringeres Ansehen bei den Jesuiten und andern katholischen Theologen Winer a. a. O.

Ne von dem Jesuiten P. Canisius verfassten Katechismen (der grössere 1554, der kleinere 1566), die mit ihrem Ausehen sogar den Catech. Roman. verdrängten, haben swar keine päpstliche Bestätigung, und somit auch kein eigentliches symbolisches Ansehen erlangt; dennoch aber erregten sie grössern Lärm, und riefen neue polemische Bestrebungen hervor. Vgl. Jo. Wigand, Warnung vor dem Katechismus des Dr. Canisli, des grossen Jesuwidders (i), Jens 1570. 4. Ferner kann man auch die Confutatio (vgl. §. 218 Note 2) als ein die Grundsätse des Katholicismus im Gegenaatz gegen den Protestantismus herausstellendes Actenstück betrachten; doch geht ihr ebenfalls eine förmliche kirchliche Sanction ab.

# §. 227.

# Die katholischen Dogmatiker.

#### † H. Lämmer, die vortridentinische katholische Theologie des Beformationeseitalters, Berlin 1868.

Unter den Theologen, welche den alten Lehrbegriff der Kirche mitten im Reformationszeitalter selbst vertheidigten 1, nimmt neben Eck, Faber, Cochlaeus u. A. Desiderius Erasmus die erste Stelle ein, ob gleich er kein dogmatisches System hinterlassen hat?. An ihn reiht sich an Albert Pighius<sup>3</sup>, den Calvin bestritt. Nach dem Tridentinum machten sich besonders die Mitglieder des Jesuitenordens die Vertheidigung des modernen Katholicismus (theoretisch und praktisch) zur Lebensaufgabe. Unter ihnen ragt Robert Bellermin als eigentlicher Dogmatiker und Polemiker hervor 5, während Die nysius Petavius mehr auf dogmengeschichtlichem Wege das Alter des katholischen Glaubens zu erweisen suchte 6. Noch sind de katholische Dogmatiker (und Moralisten) aus dem Jesuitenorden zu nennen: Peter Canisius 7, Alphons Salmeron 8, Johann Maldonat 9, Franz Suarez 10, Gabriel Vasquez 11, Franz Coster 12, Martin Becanus 13 u. A. Unter den Gegnern der Jesuiten und ihrer scholastischen Methode zeichnete sich der Dominicaner Melchior Canus 14 aus. -Der scharfsinnige und gewandte Bischof von Meaux, Jacques Bénigne Bossuet, idealisirte den Katholicismus so gut er konnte, und suchte ihn dadurch den Protestanten beliebter zu machen, während er auf der andern Seite die Veränderungen, die ihr Lehrbegriff in kurzer Zeit erlitten hatte, nachwies 15.

- ¹ Ueber Thomas Cajetan (den Commentator des Thomas Aquinas), Eck, Faber, Cochlaeus, Wimpina, Ambrosius Catharinus u. A. siehe die Reformationsgeschichte, u. Bouginé, Litteraturgeschichte II, S. 70 ff. Ueber den zur römischen Kirche zurückgekehrten Georg Wizel (geb. 1501, † 1573; Schriften: Visregia, Helmst. 1650; de sacris nostri temporis controversiis, ibid. 1650) vgl. \*Neander, de Georgio Vicelio, Berol. 1839. 4., u. dessen "das Eine und Mannigfache des christlichen Lebens" Berlin 1840. S. 167 ff.
- <sup>2</sup> † zu Basel 1536. Seine wichtigsten Streitschriften gegen Luther, in Beziehung auf den freien Willen, s. in der spec. DG. \*Ad. Müller, Leben des Erasmus von Rotterdam, Hamb. 1828. 8.
- <sup>3</sup> Von Campen gebürtig, † als Propst an der St. Johanniskirche zu Utrecht, im Dec. 1542. Schriften: de Hierarchia ecclesiastica und de libero hominis arbitrio et divina gratia libri X. Colon. 1542. Vgl. Bayle, dictionnaire, <sup>2</sup> Schweizer, Centraldogmen I, S. 180 ff.
- <sup>4</sup> Ueber die Stiftung dieses Ordens durch *Ignas Loyola* (1534—1540) siebe die Kirchengeschichte. Ueber den dogmatischen Geist des Jesuitismus (Marierdienst) *Baumg.-Crus.* Comp. I, S. 394 f.
- <sup>5</sup> "La meilleure plume de son tems, en matière de controverse" (Bayle) geb. 1542 zu Monte-Pulciano im Toskanischen, trat in den Jesuitenorden, ward

Cardinal, 1602 Erzbischof von Capua, † 1621. Verfasste: Disputationes atroversiis fidei adv. hujus temporis haereticos, Ingolst. 1581. 1582. II. fol. i92. fol. Venet. 1594. III. fol. u. ö. Das Werk hat nicht nur protestansondern auch kathol. Gegner gefunden, s. Schröckh, KG. nach der Retion IV, S. 260 ff. Von den protestant. Gegnern besonders J. A. Scherzer 13), Antibellarminus, Lips. 1681. 4.

1583 su Orleans, † 1652 su Paris. Schrieb: Opus de theologicis dogus, Par. 1644—1650. IV. Antw. 1700. VI. S. Heinrich S. 377 ff. Nach Methode schrieb auch Lucko. Thomassia seine dogmata theologica 1680
S. Heinrich S. 582.

Eigentlich de Hondt, geb. 1511, † 1597. Verfasste: Summa doctrinae chrise (institutiones christianae), Par. 1528. fol., und die beiden Katechismen 1. 226).

7on Toledo, † 1585. Opera: Madrid 1597—1602. Colon. 1612. XVI. fol.
 3eb. 1534, lehrte in Salamanca und Paris, † 1583. Opera: Par. 1643. 1677.
 3. Heinrich S. 302 ff. Schröckh IV, S. 83.

- † 1617 su Lissabon. Schrieb: Commentatio in Thomae summam, Mogunt. -1659. XIX. fol.
- † 1604 su Alcala. Schrieb: Commentarii in Thomam, Ingolst. 1606. Venet. Antw. 1621.
- † 1619 (war Lehrer der Theol. und Philos. zu Cöln, und Provincial seines am Rhein). Schrieb: Enchiridion praecipuarum controvers. in religione stitationes. (Schröckh IV, S. 280.)
- † 1624 als Beichtvater Kaiser Ferdinands II. (hatte zuvor in Würsburg, wad Wien gelehrt). Schriften: Summa Theol. Manuale controversiamys temporis. (Opera: Mogunt. 1630. 1649. II. fol.)

Aus Tarracon gebürtig, † 1560 als Provincial seines Ordens in Kastilien. b: Locorum theol. libb. XII. Salam. 1563. fol. Padua 1714. 4. Venet. 1759. l Wien 1764 (von Hyacinth Serry). Vgl. Heinrich S. 289 ff. Schröckh 66 ff.

Geb. 1627 zu Dijon, seit 1681 Bischof von Meaux, † 1704. Schriften: Exm de la doctrine de l'église catholique, 1672 u. ö.; von Fleury, Antw. 12. — Histoire des variations des églises protestantes, Par. (und Amst.) II. 8. Gegen ihn: Basnage, hist. de la rel. des églises réformées, Rot. und Pfaff, disputatt. Anti-Bossuet. Tub. 1720. Dagegen wieder: Déetc. Par. 1701. 12. Auch mehrere Katholiken erklärten sich gegen Bossuetsche Auffassung der Dogmen. So der Jesuit Maimbourg; kröckh VII, S. 280 ff. vgl. C. Schmidt in Herzogs Realencykl. II, ff.

# §. 228.

#### Der Jansenismus.

idis, Geschichte von Port-Royal, der Kampf des reformirten und jesuitischen Katholicis-18 unter Ludwig XIII. XIV. Hamb. 1839. 1844. II. (Herzegs Realenc. VI, S. 423 ff.) Kleis, de Jansenismi origine, doctrina, historia. Pars I. Neusse 1863.

n Gegensatze gegen die jesuitisch-pelagianische Dogmatik und dentwickelte sich nach einigen frühern Vorgängen 1 der Jan-

senismus, der von den Niederlanden aus sich nach Frankreich verbreitete und in der Congregation von Port-Royal einen mächtigen Anhang und Stützpunkt gewann?. Nach der einen Seite hin (in Beziehung auf die Gnadenwahl u. s. w.) lehnte sich der Jansenismus an die Lehre der Protestanten an, und verwirklichte sonach das protestantische Glaubensprincip innerhalb der katholischen Kirche; aber nach der andern Seite (in Beziehung auf Kirche und Sacrament) wurzelte er wieder tief in der katholischen Weltansicht, beides dem ältern Augustinismus gemäss, den er in seiner Reinheit herzustellen bemüht war 3. Die Männer von Port-Royal, Ant. Arnauld 4, Peter Nicole 5 u. A. haben mehr in praktisch-asketischer, oder auch in allgemein wissenschaftlicher, als in streng dogmatischer Form auf den Glauben der Zeit gewirkt Vorzüglich hat der tiefsinnige Pascal sowohl durch die Angriffe auf die jesuitische Moral als durch geistreiche Vertheidigung des Christenthums die gute Sache, von seinem Standpunkte aus, gefördert 6. Der Priester des Oratoriums Paschasius Quesnel verbreitete mit dem neuen Testamente auch die jansenistischen Grundsätze unter das Volk, und gab dadurch zu neuen Verfolgungen des Jansenismus und zu neuen Streitigkeiten Anlass 7.

- <sup>1</sup> Ueber die schon früher in der katholischen Kirche sich äussernde angustinische Richtung s. Ranke, Geschichte der Päpste I, S. 199, und die pse. DG. Ueber die Lehre des M. Bajus zu Löwen mit seinen Gegnera, über Luche. Molina u. s. w. ebend.
- <sup>2</sup> Cornelius Jansen, geb. 1585, Bischof von Ypern, † 1638. Nach seinem Tode herausgegeben: Augustinus seu doctrina S. Augustini de humanae naturae sanitate, aegritudine, medicina adversus Pelagianos et Massilienses, Lov. 1640. III. fol. u. ö. Ueber die äussern Schicksale des Jansenismus (Bulle "In eminenti" von Urban VIII. 1642), über den Abt von St. Cyran (Jean du Vergier) und Port-Royal des Champs vgl. Reuchlin a. a. O. und die KG. überhaupt, sowie (in Beziehung auf die wissenschaftliche Bedeutung der Gesellschaft was Port-Royal für Frankreich) die Litterargeschichte, namentlich Sainte-Besse, Port-Royal, Paris 1840.
- <sup>3</sup> Vgl. oben S. 196. 254. Man kann den Jansenismus den Protestantismus innerhalb der katholischen Kirche nennen, insofern man durch den Jesuitismus (dessen Gegensatz er bildet) den modernen Katholicismus repräsentirt sieht. Man darf aber dabei nicht vergessen, dass dies nur gilt in Beziehung auf die Lehre von der Gnade und den Werken. Im Punkt der Sacramente (namentlich der Eucharistie) ist der Jansenismus streng katholisch geblieben und ein ebenso entschiedener Gegner des Protestantismus, als nur immer der tridentinische oder der jesuitische Katholicismus.
- Geb. 1612, † 1694. Oeuvres complètes, Laus. 1780. 4. Vgl. Rouchlin S.
   132 ff. 206 ff. Kirchenhistor. Archiv 1824 S. 101 ff.
- <sup>5</sup> Geb. 1625, † 1685. Er bekämpfte sowohl die Jesuiten, als die Protestarten. S. Kirchenhistor. Archiv a. a. O. S. 121 ff.
  - 6 Geb. 1623 zu Clermont in Auvergne, † 1669. Schriften: Les Provinciales

(lettres écrites par Louis Montalte à un provincial de ses amis), Col. 1657 — Pensées sur la religion, 1669 u. ö.; deutsch von K. A. Blech, mit einem Vorwort von Neander, Berlin 1840. (Ocuvres: Paris 1816.) Vgl. die den Pensées vergedruckte Biographie seiner Schwester (Mad. Périer). Theremin, Adalberts Bekenntnisse, Berlin 1831. S. 222 ff. J. Rust, de Blasio Pascale, Erl. 1833. 4. \*Reuchlin, Pascals Leben und der Geist seiner Schriften, Stuttg. 1840.

† 1719. Von ihm: Le Nouveau Testament en français av. de reflexions morales etc. Par. 1687 u. ö. Ueber die Constitutionsstreitigkeiten s. die KG.

#### §. 229.

#### Die katholische Mystik.

Hamberger (§. 217).

Ueber dem Ringen nach äusserer Macht in Politik, Kunst und Wissenschaft (wobei vor allen die Jesuiten sich thätig zeigten), hatte der Katholicismus doch nie ganz die Richtung auf das Innere verloren, wie sie bereits in der kirchlichen Mystik des Mittelalters zur Erscheinung gekommen war. Als die edlern Organe dieser Richtung stellen sich dar die neuen Heiligen, Carlo Borromeo 1, Franz von Sales 2 u. A. nebst dem Cardinal Joh. Bona 3. Indessen ging auch hier der Mysticismus mit dem Pantheismus eine gefährliche Verbindung ein, wie dies bei dem deutschen Mystiker Angelus Silesius auf unzweideutige Weise sich kund giebt 4. — Des spanischen Weltpriesters Michael Molinos 5 mystische Passivität bildete den schroffsten Gegensatz zu der weltlichen Geschäftigkeit des Jesuitismus, und rief in Frankreich die quietistische Streitigkeit hervor 6. Nur eine so reine, ganz in Gott lebende Seele, wie die eines Fénélon, konnte eine solche Lehre in ihrer Idealität erfassen 7, ohne in die Schwärmerei zu versinken, die sich ihr anheftete. und vor deren Möglichkeit schon der nüchterne Verstand eines Bossuet surtickschaudern musste \*.

- <sup>1</sup> Geb. 1538 zu Arona, † 1584 als Erzbischof von Mailand; kanonisirt 1610. †\*Sailer, der heil. Karl Borromeus, Augsburg 1823. Ueber dessen (grossentheils asketische) Schriften ebend. S. 146 u. 225 f. (Stellen aus den Homilien).
- <sup>2</sup> Geb. 1567 in Savoyen, † 1622 als Bischof (in partibus) von Genf; kanomirt 1665. Oeuvres: n. A. Par. 1534. XVI. Introduction à la vie dévote. Sein Leben von Marsollier, Paris 1747. II. S. Sailer, Briefe aus allen Jahrbunderten Bd. III, S. 127 ff.
- <sup>2</sup> Geboren 1609 zu Mondovi in Piemont; Bernhardiner; seit 1669 Cardinul; † 1674. Schriften: Via compendii ad Deum, Col. 1671. 12. Manuductio ad coclum, Par. 1664 u. ö. 12. Opp. Par. (Antv.) 1677 u. Antv. 1739. fol.
- <sup>4</sup> Eigentlich Scheffler<sup>\*</sup>), geb. 1624 in Breslau, zur katholischen Kirche übergetreten 1653, † im Jesuitenkloster zu Breslau 1677. Schrieb: Heilige Scelen-

OGegen die Identität von Silasius und Scheffler hat Schrader Einspruch erhoben: Angelus Silesius in seiner Mystik, Halle 1853. 4.; doch nicht mit hinreichenden Gründen.
Hagenbach, Dogmengesch, 5. Aufi.
34

530

- lust Cherubinischer Wandersmann u. s. w. Beispiele daraus in *Wackernsgels* Lesebuch II, Sp. 427 ff. *Varnhagen von Ense*, Denkwürd. und vermischte Schriften, 1637. I, S. 307 ff. \**Göschel*, in den Jahrbüchern für wiss. Kr. 1834. Nr. 41 ff. *Wittmann*, Ang. Siles. als Convertit, myst. Dichter u. Polemiker, Augsb. 1842. *Kahlert*, Ang. Sil. Breslau 1853.
- \* † nach mehrjähriger Gefangenschaft zu Rom 1696. (Ob im Zusammenhange mit den Alombrados? Baumgarten-Crusius, Comp. I, S. 407.) Guida spirituale, Rom. 1675 (ins Lat. übersetzt von A. H. Francke, Leipzig 1687. 12). C. E. Scharling, Michael de Molinos a. d. Dän. Gotha 1855. Noch vor Mol spanische Mystiker: Therese à Jesu († 1582), Johann vom Kreus († 1591, kanonisirt 1726), Lope de Vega († 1635). Vgl. Baumg.-Crus. a. a. O. S. 410. Hamberger S. 189 ff.
- Der Streit wurde veranlasst durch Ant. Marie Bouvières de la Motie Guyon († 1717; s. deren Selbstbiographie, Col. 1720. III. u. ö.) und ihren Beichtvater Frans la Combe. Ueber den Streit selbst s. die KG. und die unten angeführte Biographie Fénélons.
- <sup>7</sup> Geb. 1651, † 1715 als Bischof von Cambray. Schrieb: Explication des maximes des Saints sur la vie intérieure, Par. 1697. Amst. 1698. 12. Ocuves spirituelles, Amst. 1725. V. 12.; deutsch v. Claudius, Hamb. 1823. III. Ausführliche (den ganzen Streit erzählende) Biographie von \* Bausset, histoire de J. B. Bossuet, 4 Voll. Vers. 1814; mit Supplément von Tabarand, Par. 1822. Horder, Adrastea (Werke zur Phil. IX) S. 43. G. W. Lechler in Herzogs Realencykl. IV, S. 356 ff.
  - <sup>8</sup> Dessen Relation sur le quiétisme, 1693.

Ueber die verschiedenen Gestaltungen der kath. Mystik ("areopagitische, asketische, speculative tief religiöse") s. Baumg.-Crus. Comp. I, S. 409.

# §. 230.

# Freiere Richtungen in der Kritik und Dogmatik. — Uebergang in die neuere Zeit.

So sehr der Katholicismus seinem Princip nach die Kritik darniederhielt, so konnte sich doch gerade diese auf dem biblischen
Gebiete in der katholischen Kirche freier entwickeln, als auf protestantischem Boden. So ward Richard Simon der Begründer der
biblischen Kritik<sup>1</sup>, und half mittelbar auch in dogmatischer Hinsicht die neue Zeit vorbereiten, die aus dem Kampfe der verschiedenartigsten Elemente sich hervorwand. Als freisinnigere, von der
Scholastik sich losringende katholische Dogmatiker zeichneten sich
um diese Zeit Johann Baptist du Hamel<sup>2</sup> und Natalis Alexander<sup>3</sup> aus

<sup>2</sup> Geb. 1624, Priester des Oratoriums, † 1706. Schrieb: Theol. apeculatina et practica, Par. 1691. (*Heinrich S. 382. Schröckh VII*, S. 208.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Geb. 1683, † 1712. Von ihm: Histoire critique du Vieux Testam. Bot 1685. 4.; du N. T. 1689.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Geb. 1639, † 1724, ein gelehrter Dominicaner. Verfasste: Theol. dogmatics et moralis, Par. 1693. X. 8. 1699. 1703. — Dissertationes historico-ecclesiasticse. II. fol. (*Heinrich* S. 354. *Schröckh* a. a. O.)

# IV. Die griechische Kirche.

§. 231.

rend die römisch-katholische Kirche in ihren tiefsten Grundar erschüttert, aber auch in mancher Hinsicht durch die Reformation erhaltene Anregung erfrischt und erneuert stand die griechische Kirche mitten in der mahometanielt als eine traurige Ruine da. Die Berührung mit dem itismus war nur eine äusserliche und vorübergehende 1; der Patriarch Cyrillus Lucaris seine Anhänglichkeit an die dvins merken liess, büsste er (1638) dafür mit dem Leben? auf (1642) stellte der Metropolit von Kiew, Petrus Mogilas, ndung mit andern griechischen Theologen ein Glaubensuss der Russen auf, das auch bei den Patriarchen des indes Beifall fand und auf der Synode von Jerusalem (1672) ang erhielt 3. Wenn auch Leo Allatius (1669) die Uebereing der griechischen Lehre mit der römischen zu behaupten so wusste sich doch jene fortwährend in Unabhängigkeit er zu erhalten.

thre 1559 sandte Melanchthon die griechische Uebersetzung der Augsnfession an den Patriachen Joasaph II. Ohne Erfolg. Nichts Beshten die Unterhandlungen, welche J. Andreä und die Tübinger Theo-Jeremias II. anknüpften (1574). Der daraus entstandene Schriftenard 1581 abgebrochen; s. Schnusrer, de actis inter Tub. Theoll. et s Const. (oratt. acad. ed. Paulus, Tub. 1828).

zaçıs) Άνατολική ὁμολογία τῆς χριστιανικῆς πίστεως, latein. Genf 1529, 33, lat. und griech. 1645; bei Aymon, monumens authentiques de la Grecs etc. à la Haye 1708. 4., und bei Kimmel, libri symb. eccl. or. Vgl. dessen Prolegomena p. XXII.

ισις τῆς τῶν 'Ρωσῶν πίστεως 1642; dann unter dem Titel: 'Οςθόσδος τῆς καθολικῆς καὶ ἀποστολικῆς ἐκκλησίας ἀνατολικῆς; bei Kimmel p. oleg. p. L ss. Vgl. Synodus Hierosolymitana adversus Calvinistas CLXXII. sub Patriarcha Hierosolymorum celebrata, bei Kimmel p. oleg. p. LXXV.

rsi, † 1669) De ecclesiae occidentalis atque orientalis perpetua con-Col. 1648.

#### V. Die kleinern Religionsparteien (Secten).

**§. 232.** 

sselhurg, eatalogus haeretieorum, Francof. 1897 ss. XIII. 8. Erbksm, Geschichte testantischen Secten im Zeitalter der Reformation, Hamb. 1848. \* Metth. Schnocken-Vorlesungen über die Lehrbegriffe der kleinern protestantischen Kirchenparteien; 182. von Hundeshagen, Frankt. 1863.

n in den Bewegungen der Reformation thaten sich im ruch mit der bestehenden katholischen Kirche Richtungen

hervor, die wir zum Theil als Fortsetzung und Wiederholung eines frühern unkirchlichen Oppositionsgeistes, zum Theil als einseitige negative Bestrebungen einer beschränkten Verstandeskritik zu begreifen haben. Mit ihnen konnte der Protestantismus, ohne in sich selbst zu zerfallen, keine gemeinsame Sache machen. So wurden der Anabaptismus und der Unitarianismus, die in andern Formen schon früher von der katholischen Kirche waren ausgeschieden worden, auch von den lutherischen wie von den reformirten Protestanten von vorn herein mit Entschiedenheit zurückgewiesen, und nachträglich zu Secten gestempelt. Auch im weitern Verlaufe der Zeit tauchten verschiedene Secten auf, von denen jedoch nur wenige, wie z. B. die Gesellschaft der Quäker, ein dauerndes historisches Dasein sich fristeten. Freilich konnte es auch geschehen, dass der dogmatische Rigorismus innerhalb der protestantischen Kirche gerechten Widerspruch hervorrief und die Gemässigten nöthigte, sich neben der grossen Kirche ihr Kirchlein zu erbauen, wie dies bei den Arminianern (Remonstranten) der Fall war, die fast weniger eine Secte, als eine Fraction der reformirten Kirche bilden.

# §. 233.

# a. Wiedertäufer (Mennoniten).

Schyn, historia Christianorum, qui in Belgio foederato Mennonitae appellantur, Amst. 1723. 3.

Hunzinger, das relig. Kirchen- und Schulwesen der Mennoniten, Speier 1831. 3. Ersken
a. a. O. S. 480 ff. Gibbel, Gesch. des christl. Lebens u. s. w. II, 2 S. 290. Osserue.

Menno Simonis und die Mennoniten, in Hersogs Realencykl. IX, S. 339 ff. Nippeld, die
widerkirchliche Mystik im Reformatious-Zeitalter, in Gelsers Monatablättern 1864. (Die übrige
Litt. in der KG.)

Der Widerspruch gegen die Kindertause hatte sich zuerst im Begleite roher Schwärmerei und revolutionärer Bestrebungen geäussert. Späterhin aber, um die Mitte des 16. Jahrhunderts, gelang es dem Niederländer Menno Simonis<sup>2</sup>, die Partei der Tausgesinnten in eine geordnete Gemeinde zu sammeln, welche von nur an den Namen der Mennoniten führte, und selbst wieder in kleinere Parteien zersiel<sup>3</sup>. Das älteste Glaubensbekenntniss der Mennoniten ist das von Joh. Ris und Lübbert Gerardi ums Jahr 1580<sup>4</sup>. Andere Bekenntnissschriften dieser Secte sind weniger allgemein anerkannt<sup>5</sup>.

<sup>1</sup> Ueber die ersten Bewegungen der Zwickauer Propheten (Nicol. Storch Martin Cellarius [Borhaus], Marx Stübner und Thomas Münser) und Cert stadts, über die Wiedertäufer in der Schweiz und die Verhandlungen mit ihnen (Grebel, Manz, Hochrütener, Hubmeier u. s. w.), sowie über die Münsterschen Unruhen (Rottmann, Bockhold, Knipperdölling) siehe die Reformationsgeschichte. Ueber ihre Lehren (freilich vom polemischen Standpunkte aus) siehe Melanchthons Vorlegung etlicher unchristlicher Artikel, welche die Wiedertäufer

Lesthers deutschen Werken, Thl. II der Wittenb. Aug. S. 282 ff. 1, der Wiedertäufer Lehre und Geheimniss aus heiliger Schrift nd. S. 299 ff. Bullinger, von der Wiedertaufe Ursprung, Secten Zürich 1561. 4. Ott, annales anabaptistici, Bas. 1624. Vgl. die Hast, Geschichte der Wiedertäufer, Münster 1836 u. s. w.) in den ler KG. Die merkwürdige Durchdringung der über die Schrift in (montanistischen) Geistesschwärmerei und der ängstlichen Bucha Einzelnen ist schon Zwingli aufgefallen, s. Werke (von Schuler II, 1 S. 298: "Jetst wellen sy den Buchstaben unverstanden haben t, bald wellen sy jn gar nit haben." Ueber David Joris u. die te: Nippold, in Niedners Zeitschr. für hist. Theol. 1864. 1 u. 4. 5, † 1561. — Hauptgrundsätze des Mennonitismus: Verwerfung ife, der Eidesleistung, des Soldatenstandes; Fusswaschung. uder und Flaminger, Feine und Grobe. Ueber die weitern Abwie über die ganze Geschichte der Secte und ihre Verbreitung s.

elydenisse des Geloofs u. s. w. (praecipuorum christianae fider revis confessio, 1580; lat. bei *Schyn* a. a. O. c. 7, p. 172 ss.) be-Artikeln.

n a. a. O. Köcher, bibl. symb. p. 467 ss. Winer S. 24 f. Ueber sen ebend.

#### **§. 234**.

#### b. Unitarier (Socinianer).

iotheca Antitrinitariorum, Freist. (Amst.) 1684. 8. F. S. Bock, historia Anti-, maxime Socinianismi et Socinianorum, Regiomont. 1774—1784. \*Trecksel, ntischen Antitrinitarier vor Faustus Socinus. 1. Buch: Michael Servet und ager, Heidelb. 1839. 8. 2. Buch: Lelio Socini und die Antitrinitarier seiner O. Fock, der Socinianismus nach seiner Stellung in der Gesammtentwicklung Geistes, nach seinem Verlauf und nach seinem Lehrbegriffe, Kiel 1847. Historic Studien über den Socinianismus in Zellers Jahrbb. 1848, S. 371 ff. Hern Realenc. XIV, S. 490 ff. Schneckenburger a. a. O. (§. 232).

ı praktischen Widerspruch gegen die Kindertaufe u. sich gleichzeitig auch der theoretische gegen die kirchätslehre eingestellt, so dass die Geschichte der ersten eit der Reformation vielfältig in die Geschichte der Wieerflochten erscheint 1. Die gewaltsame Unterdrückung, se Richtung von Katholiken und Protestanten erfuhr<sup>2</sup>, sher die Hinrichtung Michael Servets 3 am meisten hernnte das Aufkommen einer Partei inicht hindern, die lochachtung vor Christi menschlicher Person und bei enntniss einer in der heiligen Schrift enthaltenen göttibarung, dennoch aus eben dieser Schrift sich nicht einer Mehrheit der Personen im göttlichen Wesen über-Es waren die beiden Socine, Laclius und besons Socinus 6, welche der zerstreuten unitarischen Partei en und einen äusserlichen kirchlichen Halt gaben. eitigen Verstandesrichtung schloss der Socinianismus 534

sowohl (negativ) den Keim des spätern Rationalismus, als (positiv) den des äusserlich gefassten biblischen Supranaturalismus in sich, und half somit den Uebergang aus der einen Periode in die andere vorbereiten. Von dem polnischen Städtchen Rakow haben die Socinianer auch den Namen Racovienses erhalten, und ebendaher benennt sich ihr Katechismus. Ausser den Verfassern desselben haben den socinianischen Lehrbegriff weiter entwickelt: Jonas Schlichting, J. Völkel, Joh. und Samuel Crell, Christ. Ostorodt, Valentin Schmals, Ludw. Wolzogen, Andreas Wissowatius.

- 1 "Was der Anabaptismus auf dem kirchlich-praktischen Gebiete, das versuchte eine nahe verwandte und meist mit anabaptistischen Elementen reichlich geschwängerte Richtung in Beziehung auf die Kirchenlehre. Es war dies im Grunde nur ein besonderer Zweig, eine eigenthümliche Form und Acusserungsweise der nämlichen allgemeinen Grundrichtung" Trechsel a. a. O. I, S. 8. Was daher §. 232 von der beschränkten Verstandeskritik gesagt ist (im scheinbaren Gegensatz gegen das fanatische Wesen der Wiedertäufer), bezieht sich erst auf die spätere Entwicklung des Unitarianismus durch Socin. Vgl. Note 7. und Trechsel S. 3 und 4. Auch Baumg.-Crus. (Comp. I, S. 332 f.) zieht in den Antitrinitariern die speculative, in den Anabaptisten die praktische Opposition.
- <sup>2</sup> Von den ältern Antitrinitariern sind zu nennen: Ludwig Hetser von Bischofszell im Thurgau (1529 zu Constanz hingerichtet), Johann Denck aus der Oberpfalz, Jacob Kautz von Bockenheim, Conrad in Gassen, ein Würtemberge (1529 zu Basel enthauptet), Johannes Campanus, ein Niederländer, der zu Wittenberg lehrte, Melchior Hofmann zu Strassburg, Adam Pistorius und Rudolph Martini aus Westphalen, theilweise auch der anabaptistische David Joris (Brügge), Claudius von Savoyen. Ueber ihre, keineswegs unter sich übereinstimmenden (bald arianische, bald sabellianische oder samosatenische) Lehren s. Trechsel a. a. O. (Abschn. 1) und die spec. DG. Auch der Spanier Joh. Valdez († 1540 in Neapel) wird von Einigen nicht nur zu den Beförderern der Reformation, sondern auch zu den Vorgängern des Unitarianismus gerechnet, siehe dagegen z. B. Sandius a. a. O. p. 2—6; C. Schmid, in Illgens Zeitschr. für hist. Theol. I, 4 S. 837.
- <sup>3</sup> Mit dem Zunamen Reves, geboren 1509 oder 1511 zu Villanueva im Königreich Arragonien; kommt 1529 mit Karl V. nach Italien, lebt seit 1530 in Basel (mit Oekolampad), schreibt 1531 sein Buch de Trinitatis erroribus libb. VII. Verschiedene Aufenthalte in Frankreich u. s. w. Sein Process und seine Hinrichtung zu Genf 1553. Ueber seine weitere Geschichte s. Mosheim, neue Nachrichten von dem berühmten span. Arzte Michael Serveto, Helmst. 1756. 4. Trechsel a. a. O.
- <sup>4</sup> Zu ihr gehörten weiter: Joh. Valentin Gentilis (1566 zu Bern enthanptet, Paul Alciat († 1565 zu Danzig), Matthäus Gribaldi († 1564 in Savoyen), Georg Blandrata (in Polen und Siebenbürgen, † 1590), zum Theil auch (?) Bernhard Occhino († 1564 in Mähren), Caelius Sec. Curio († 1569), Paul Vergerius († 1565) u. A. m. Seit der Mitte des 16. Jahrhunderts verbreiteten sich die anttrinitarischen Grundsätze besonders in Polen. Auf den Synoden zu Pinczow und Petrikow (1563—1565) constituirten sie sich als kirchliche Secte.

Geb. 1525 zu Siena, † 1652. S. C. F. Illgen, vita Laelii Socini, Lipe, 1814.

I. C. Orelli, Laelius Socinus, in der Basler wiss. Zeitschr. Jahrg. 1824. Heft . 28 ff.; und die Urkunden dazu, ebend. 138 ff.

Der Neffe des Obigen, geb. 1539, † 1604. Vgl. sein Leben von Przypco-, in der Bibl. fratrum Polonorum (Note 9), P. I. Seine Hauptwirksamkeit olen und Siebenbürgen. Baumg.-Crus. bezeichnet den Laelius richtig als ngeistigen Vater der Sache", und den Faustus als den "Urheber der Par-Comp. I, S. 334.

"Der Socinianismus, kann man sagen, ist die gemeinsame Wiege, in welcher Supranaturalismus und der Rationalismus der neuern protestantischen Theonoch beisammenliegen." Strauss, christliche Glaubenslehre I, S. 56.

Ein älterer Katechismus war der von Georg Schomann, socin. Prediger in cau, † 1591. Ihm folgte der von F. Socin: Christianae religionis brevissima intio per interrogationes et responsiones, quam catechismum vulgo vocant. rv. 1618. 8. — ein Fragment, das blos die Theologie und Christologie um-Auf dem Grunde dieses Fragments erschien der grössere socinianische chismus durch Hieron. Moscorovius, einen polnischen Edelmann († 1625), den socin. Prediger Valentin Schmalz, poln. 1605. 12.; latein. unter dem : Catechesis ecclesiarum, quae in regno Polon. et magno ducatu Lithuaet aliis ad istud regnum pertinentibus provinciis affirmant, neminem alium per patrem domini nostri J. C. esse illum unum Deum Israelis, hominem n illum, Jesum Naz., qui ex virgine natus est, nec alium praeter aut ante n, Dei filium unigenitum et agnoscunt et confitentur, Racov. 1609. 12.; Ausg. mit Widerlegung von G. L. Oeder, Frankfurt und Leipzig 1739. ro suerst auch die Fragen numerirt sind). Ueber weitere Ausgaben mit Bekenntnissschriften der Socinianer (Confess. fidei v. Jon. Schlichting, 8.) vgl. Winer S. 25 f.

Sie finden sich beisammen in der Bibliotheca fratrum Polonorum, quos zrios vocant, Irenop. (Amst.) 1656. VI Voll. fol. Nähere Angaben bei # S. 27.

#### §. 235.

### c. Arminianer (Remonstranten).

leeg, Historie der Remonstranten. Aus d. Holl. Lemgo 1781, Abr. des Amerie van der loeven, het tweede Eeuwfest van het Seminarium der Remonstranten, Leeuwarden 1830. S.

Ausgestossen aus der reformirten Kirche sah sich die in der denwahl milder denkende Partei der Arminianer genöthigt, in eigene Religionsgemeinschaft zusammenzutreten 1, deren Grunde sowohl in den 5 Artikeln der Remonstranten vom Jahre 16103, in der von Simon Episcopius verfassten Confession enthalten Ausser dem Universalismus ist es überhaupt eine mit leisen rodoxen Elementen versetzte, mehr auf die Moral als auf das re Dogma hinauslaufende, temperirte Orthodoxie, was den Arianismus charakterisirt. Der Geistesrichtung nach hat er einige wandtschaft mit der Nüchternheit des Socinianismus, gegen desspecielle negative Dogmen er sich aber in seinem positiven ie verwahrt hat. Ausser Arminius selbst und Simon Episcopius en sich vorzüglich Hugo Grotius als philosophischer Apologet und Exeget 4, Philipp a Limborch als Dogmatiker 5 unter ihner gezeichnet; und auch sonst sind aus der arminianischen K viele treffliche Männer hervorgegangen 6, die durch ihre grün Wissenschaft und ihren milden Sinn wohlthätig auf den Prot tismus zurückgewirkt haben 7.

- <sup>1</sup> Arminius (Harmsen, Hermann), geboren 1560 zu Oudewater, seit 16 fessor der Theologie zu Leyden, † 1609. Opp. theol. Lugd. Bat. 1629. 4. seinen Streit mit seinem Collegen Franz Gomarus und die Folgen desse die neuere KG. Vgl. Pelt, in Herzogs Realenc. I, S. 526.
- <sup>2</sup> Den Ständen von Holland und Westfriesland übergeben unter dem Remonstrantia, libellus supplex exhibitus Hollandiae et Westfrisiae Ord abgedruckt bei *Walch*, Religionsstreitigkeiten ausser der lutherischen III, S. 540 ff.
- <sup>3</sup> Simon Episcopius (Biscop), geboren 1583, † 1643. Confessio seu ratio sententiae Pastorum, qui in foederato Belgio Remonstrantes vo super praecipuis articulis relig. christ. Harderov. 1622. 4. (in Simon. E Opp. II, 2 p. 69 ss.). Sie besteht aus 25 Kapiteln. Ueber die verschi Ausgaben und Uebersetzungen s. Clarisse, Encycl. theol. p. 443, und S. 23. Gegen die vier Leydener Professoren J. Polyander, Andreas 1 Ant. Walaeus und Ant. Thysius, welche eine Censura in Confess. Rei (Lugd. Bat. 1626) herausgegeben haben, schrieb Episcopius seine Apolog confessione etc. 1629. (1630?) 4. (Opp. p. 95 ss.). Vgl. auch (in Bess mehrere Streitschriften) Episcopii verus theologus remonstrans (ibid. p. : Ausserdem schrieb Episc.: Institutiones theologicae libb. IV (unvollendet [Amst. 1650. 1665. II Tomi. fol.] Tom. I). Vgl. Heppe in Hersogs Reale S. 100. Ueber die Katechismen von Joh. Uytenbogard und Barthol Praevostius s. Winer a. a. O.
- <sup>4</sup> Geboren 1583, † 1645. Um den Verdacht des Socinianismus abzuv schrieb er seine Defensio fidei catholicae de satisfactione Christi, 161 de veritate rel. christ. Lugd. Bat. 1627. 12. Opp. theol. Amst. 1679. I 1697. IV. fol. Bas. 1731. IV. fol. (die 3 ersten Bände enthalten Exeget \* Luden, Hugo Grotius nach seinen Schicksalen und Schriften, Berlin 1
- <sup>5</sup> Geboren 1633, Lehrer am remonstr. Gymnasium zu Amsterdam, Schrieb: Theologia christiana, Amst. 1686 u. ö. Basil. 1735. fol. "De ständigste und berühmteste System des remonstrantischen Lehrbegriffs Philipp von Limborch... ein Mann voll Geist, Gelehrsamkeit, Besche und mannig facher litterarischer Verdienste... Schon die Anlage des verräth etwas Eigenthümliches, und lässt auch eigenthümliche Grundsätze blicken. Das Ganze ist mit trefflicher Klarheit und Auswahl geschrieben." lin, Geschichte der theologischen Wissenschaften I, S. 319.
- 6 Als Dogmatiker sind noch zu nennen: der Nachfolger des Epi Steph. Curcellaeus, geboren 1586, † 1659; von ihm: Institutio relig. chri VII in Opp. theol. Amst. 1675. fol. (unvollendet). Andr. a Cattenburgh ren 1664, † 1743; von ihm: Spicilegium theol. christ. Philippi a Lir Amstel. 1726 fol. Bibliotheca scriptorum remonstrantium.
- <sup>1</sup> "Das arminianische Princip, frei sich zu halten vom Ansehen der lischen Bücher, weil dabei die exegetischen Forschungen, die Freiheit de meneutik und die speculative Behandlung so ausserordentlich gediehen, l

auch den Einfluss der Werke des Episcopius und Hugo Grotius auf die ganze sengelische Kirche verbreitet; und so entstand auch in der evangelischen Kirche in Deutschland der allgemeine Wunsch, sich von der Autorität der symbolischen Bücher lossumachen" Schleiermacher, KG. S. 620. Vgl. Gass S. 435: "Indem die arminianischen Lehrer überall Abzüge machen von der Satzung und in das karte Gepräge des Dogma's milderude Züge einfliessen lassen, behalten sie eine sradssigte oder verkürzte Orthodocie in Händen, welche nicht mehr von symbolischen Büchern beschränkt, dagegen auf alle Weise durch praktische Frömmigheit und sittlichen Eifer unterstützt sein will."

#### **§**. 236.

#### d. Quäker.

E. Crossii historia Quakeriana, Amst. 1695. Ed. 2. 1703. 8. Quakerhistorie, Berlin 1696. W. Somel, Geochichte von dem Ursprunge des christlichen Volks, so Quaker genannt werden. M. Tuke, die Religionsgrundskize, zu welchen die Gesellschaft der Quaker sich bekennt. A. d. Engl. (1814.) Lps. 1828. J. J. Gurney, obss. on the peculiarities of the Friends, Lond. 1824. Leds, Etude historique et critique sur le Quakerisme, 1857. Hersog, in dessen Bealencyki. XII, S. 404 ff.

Verwandt mit den wiedertäuferischen Principien (in Beziehung auf das Verhältniss des innern Wortes zum äussern u. a. m.) zeigt sich das System der Quäker. Nachdem das schwärmerische Feuer, das der Stifter der Secte, Georg Fox<sup>1</sup>, entzündet, sich allmählig abgekühlt hatte, gewann die Gesellschaft der Freunde unter William Penn<sup>2</sup> (1689) das Zutrauen der englischen Regierung. In Nordamerika (Pennsylvanien) verbreitete sich die Secte, die auch anderwärts Anhänger fand, am stärksten<sup>3</sup>. Der Schotte Robert Barkley gab dem Lehrbegrift der Quäker, so weit von einem solchen die Rede sein kann, wissenschaftliche Gestalt und symbolischen Ausdruck<sup>4</sup>.

- <sup>1</sup> Schuster aus der Grafschaft Leicester, Schwärmer, † 1691, gründete mitten in den Stürmen der englischen Revolution die Gesellschaft der *Freunde* (Quaker war der Spottname) 1649.
- <sup>2</sup> Sohn des berühmten Admirals, gemässigter als Fox, † 1718. Biographie von Marsillac aus dem Franz. (Par. 1791. 8.) Strassburg 1793. 8. Th. Clarkson, memoirs of the private and public life of W. Penn, Lond. 1813. II. 8.—Er selbst schrieb: A Summary of the history, doctrine and discipline of Friends. Ed. 6. Lond. 1707. 8. Deutsch von Seebohm, Pyrmont 1792.
- In Nordamerika seit 1681; seit 1686 fanden sie auch in England Anerkennung. Erst im 18. Jahrhundert verbreiteten sie sich auch auf dem Contiaente (in Pyrmont seit 1791), s. L. Seebohm, kurze Nachricht von dem Entstehen und dem Fortgang der christlichen Gesellschaft der Freunde, Pyrmont 1792.
- 4 1) Theologiae vere christianae apologia, Amst. 1676. 4.; deutsche Uebersetzung 1684. 1740. 8. Widerlegungsschriften von Anton Reiser, Barthold Holzfuss, Ben. Figken, Wilh. Baier riefen eine Vertheidigung von Barklay hervor. 2) Catechismus et fidei confessio approbata et confirmata communi consensu et consilio patriarcharum, prophetarum et apostolorum, Christo ipso

inter eos praesidente et prosequente, Roterod. 1676. 8. Urschrift englisch. (Alles aus Bibelsprüchen.) Gesammtausgabe seiner Schriften von W. Pens, 1662.

# §. 237.

# Irenische Versuche (Synkretismus).

C. W. Hering, Goschichte der kirchlichen Unionsversuche, seit der Reform. bis auf unsere Zek, Lpz. 1836—1838. II. H. Schmid, Gesch. der synkretistischen Streitigkeiten in der Zeit des Calixt, Erlangen 1846. W. Gass, Georg Calixt und der Synkretismus. Dogmen-hist. Abhandl. Breslau 1846. Heppe, die altprotestantische Union (Confessionelle Entwicklung s. s. w. S. 252 ff.).

So schroff auch im Ganzen die verschiedenen Kirchenparteien sich in dieser Zeit gegenüberstanden, so fehlte es doch nicht an Versuchen, die Getrennten zu vereinigen, sowohl die Lutheraner mit den Reformirten 1, als die Protestanten mit den Katholiken 3, wobei die Starrheit der Dogmen erweicht, mitunter aber auch das Charakteristische zu sehr abgestumpft wurde. Auch die Secten wirkten auf die grössern Kirchenparteien zurück, indem die Mystiker innerhalb derselben in wesentlichen Punkten mit den Anabaptisten und Quäkern übereinstimmten 3, die nüchternen Verstandestheologen aber von dem Arminianismus, ja wohl auch von dem Socinianismus sich zu grösserer Nachgiebigkeit bestimmen liessen 4.

- ¹ Schon während des Reformationskampfes suchten Martin Bucer und der Landgraf Philipp von Hessen den Dämon der Zwietracht zu beschwören (die Wittenberger Concordie 1536). Von lutherischer Seite suchte im 17. Jahrhundert Calixt die Getrennten zu versöhnen (synkretist. Streit, s. die oben angeführten Schriften), von reformirter Seite der Schotte Joh. Duraeus, seit 1630. Leipz. Gespräch 1631, Thorner 1646 (Colloquium charitativum).
- <sup>2</sup> Bossuet (s. oben §. 227 Note 14). Rojas de Spinola (seit 1688 Bischof von Tina in Kroatien, seit 1685 Bischof von Wienerisch-Neustadt, † 1695) unterhandelt mit dem hannöverschen Abte Molanus von Loccum. Leibnitz nimmt an den Unterhandlungen Theil.
- <sup>3</sup> Namentlich in der Lehre vom innern Wort, von der Rechtfertigung u. s. w. (wodurch wenigstens die directe Polemik gegen die römische Kirche abgestampft wurde).
  - 4 Vgl. §. 235 Note 7.

## §. 238.

## Einfluss der Philosophie. Deismus. Apologetik.

Carrière, die philos. Weltanschauung der Reformationszeit, Stuttg. 1847. C. Hagen, der Gebi der Reformation und seine Gegensätze, Erl. 1843. 1844. II. John Leland, a view of de principal deistical writers, that have appeared in England in the last and present center, 1754. II. Thorschmidt, Freidenkerbibliothek, Halle 1765—1767. Herder, Adrastea (Werls zur Philos. und Gesch. IX). \*Gotth. Victor Leckler, Gesch. des englischen Deismis, Stuttg. 1841.

Endlich blieb auch noch den vielfach Getrennten ein gemeinst mes Interesse zu verfechten übrig, das christliche überhaupt, gegen-

ther einer gegen die positive Autorität der Offenbarung sich auflehnenden oder dieselbe in ihren wesentlichsten Beziehungen ge-Ahrdenden Richtung. Schon im Reformationszeitalter selbst hatte sich vorzüglich in Italien eine bald deistische, bald pantheistische Weltanschauung aufgethan, die dem christlichen Offenbarungsglauen sowohl der Katholiken als Protestanten gefährlich zu werden irohte 1. Die theologische Wissenschaft blieb indessen von ihnen mberührt, und auch die in bestimmterer Gestaltung hervortretenien Schulsysteme des 17. Jahrhunderts waren, mit Ausnahme des artesianischen, ohne besondern Einfluss auf die Fassung des christichen Dogma's, zu dem sie sich in ein möglichst neutrales Veraltniss zu setzen wussten?. Erst gegen Ende der Periode (als Jebergang in die folgende) begann die auf praktische Resultate ossteuernde, mit Keckheit aburtheilende Popularphilosophie des ogenannten gesunden Menschenverstandes, unter dem Namen der reidenkerei, des Deismus und Naturalismus, dem Offenbarungslauben sämmtlicher Confessionen den offenen Krieg anzukündigen 3, rodurch die seither matt gewordene apologetische Thätigkeit aufs eue in die Schranken gerufen wurde 4.

1 "Die Weltgeschichte kennt vier auf einander folgende Zeiträume, in welhen ein entschiedener Uuglaube, eine unverhüllte Feindschaft gegen das Chriimilium bei den Hauptvölkern Europa's gewissermaassen die Runde machen, vdem sie meist in den obern Sphären der Gesellschaft sich erzeugen, in die uttlern hinabdringen, in beiden als die Spitze der Bildung gepflegt, bewundert rerden, einer Art von Cultur sich erfreuen. Italien macht im 15. und 16. Jahrundert den Anfang; im 17. und 18. folgen England und Frankreich nach; n 19. schliesst Deutschland den Reigen." Der deutsche Protestantismus u.s. w. 1. 53. — Unter den Philosophen Italiens zeichnen sich aus: Girolamo Cerdano phoren 1501, † 1576); Bernardino Telesio (geb. 1508, † 1588), "der Vorläufer is französischen Sensualismus"; Giordano Bruno († auf dem Scheiterhaufen 17. Febr. 1600 zu Rom); Julius Caesar Vanini (geb. 1585, "als Atheist und Cotteslästerer" hingerichtet zu Toulouse 9. Februar 1619); Tomaso Campanella geb. 1568, † 1639). Die Stellung dieser Männer zum Christenthum war jedoch the verschiedene, indem sie theilweise an das Positive desselben und namentth an dessen mystische Elemente sich anschlossen, theilweise aber auch (namentlich Vanini) eine bis zur Blasphemie gesteigerte Skepsis hervorkehrten; gl. Carrière a. a. O.

<sup>2</sup> Es war fast einzig der Cartesianismus, der in dieser Periode bestimmter i die Theologie eingriff, und zwar zunächst nur bei den Reformirten (s. §. 25 Note 1); doch fand diese Philosophie durch Malebranche auch den Weg i den Katholiken. — Spinoza (geb. 1632, † 1677) stand mit seiner edeln Perinlichkeit ausser allem kirchlichen Verbande, weshalb er auch theologischer eits ignorirt wurde; erst später ging die christliche Speculation und Theologie efer auf den Spinozismus ein. Locke (geb. 1632, † 1704) beförderte den schon urch Franz Baco von Verulam († 1626) angeregten Empirismus, der dann eilich (wider Willen des Urhebers) die deistische Betrachtungsweise befördern alf. — Leibnitz (geb. 1646, † 1716) zeigte vielfaches theologisches Interesse

(Theodicee, Union, vgl. §. 237) s. *Perts*, über Leibnitzens biblisches Glaubensbekenntniss, Berlin 1846; aber erst durch *Wolfs* Ueberarbeitung (in der felgenden Periode) gewann seine Philosophie Eingang in die Köpfe und Schriften der Theologen. Das Weitere über das Verhältniss der Philosophie zur Theologie innerhalb des orthodoxen kirchlichen Lehrsystems s. bei *Gass* S. 178 ff.

- <sup>3</sup> Ueber das Vage der Benennungen s. Herder a. a. O. S. 174 f. Leckler S. 452 ff.\*) Die sogenannten Deisten waren sehr verschieden an Charakte, an Geist und Gemüth\*\*), und eben so verschieden waren wieder ihre Systeme unter sich und in ihrem Verhältniss zum Christenthum. Der englische Deismus ist zunächst aus der Geschichte der englischen Reformation und der Reformationskämpfe zu begreifen. Beförderer desselben, ausser der Secte der Seekers und Rationalists (Lechler S. 61, Note), waren: Herbert von Cherbury († 1648), Thomas Hobbes († hochbetagt 1679), Charles Blount († 1693), John Toland († 1722), Anton Collins († 1729), Anton Ashley Cooper (Graf von Shaftesbury, † 1713), Thomas Woolston († 1733), Matth. Tindal († 1733), Themas Chubb (illiterate person, Handschuhmacher und Lichtzieher, † 1747) - und die weitern in der folgenden Periode. - In Frankreich waren Jean Bodin († 1596, Verfasser des Heptaplomeres - herausgeg. von Guhrauer 1841), Michael de Montaigne († 1592) und Pierre Charron († 1603) einer skeptischen Richtung sugethan; später bahnte P. Bayle († 1706) dem französischen Naturalismus den Weg (s. über ihn L. Feuerbach, Pierre Bayle, Anspach 1838). - In Deutschlaud stiftete Matth. Knutsen (um 1674) die Secte der Gewissener.
- 4 Ohne Rücksicht auf den Deismus hatte Grotius sein apologetisches Werk geschrieben (§. 235 Note 4). Gegen die englischen Deisten gründete Rober Boyle (1638) ein eigenes Predigtinstitut. Unter den englischen Apologeten zeichnen sich sich aus: Rich. Baxter (1691), Will. Sherlock († 1707) u. A. (die speciellere Polemik gegen die Deisten s. bei Lechler a. a. O.); unter den französischen Apologeten der katholische Pascal (geb. 1623, † 1662): Pensées, Amst. 1669 u. ö. u. der reformirte Abbadie († 1727): Traité de la vérité de la religion chrétienne, Rotterd. 1684.

# §. 239.

#### Eintheilung des Stoffes.

Zur Erleichterung der historischen Uebersicht wird es nöthig sein, in der speciellen Dogmengeschichte erst die Dogmen voranzustellen, an welchen der confessionelle Unterschied der grössern Kirchenparteien, d. h. vor allem der Gegensatz zwischen Katholicismus und Protestantismus, am auffallendsten zur Erscheinung kommt ¹, und dann erst die folgen zu lassen, worin die grössern Kirchenparteien, im Gegensatze gegen die kleinern Secten, eine völlige

Namentlich ist hier nicht nothwendig an den Deismus im philosoph. Sprachgebrauch in seinem Unterschiede vom Theismus) zu denken; denn auch der Pantheismus konnte sti dieser die Offenbarung negirenden Gesinnung sich verbinden.

<sup>\*\*)</sup> Mit Recht wird von dem Verf. der Schrift "der deutsche Protestantismus u. s. w." auf das vorwiegende idealistische und spiritualistische Gepräge des englischen Deismus und auf den ehrenhaften Ernst aufmerksam gemacht, der erst später in den Materialismus der Franzosen sich verirtte.

der doch theilweise Uebereinstimmung blicken lassen, und bei relchen der Gegensatz zwischen Katholicismus und Protestantismus urücktritt oder gar verschwindet. In die erste Klasse fallen sosch die Lehre von den Erkenntnissquellen der Religion, an welher das formale, sowie die Lehre vom Menschen, von der Sünde, on der Rechtfertigung und der Heilsordnung, an welcher das marielle Princip des Katholicismus und des Protestantismus zur Ercheinung kommt, dann endlich die Lehren, an welchen sich die as den Principien folgenden Consequenzen am sichersten erkenen lassen, die Lehre von der Kirche 2 und den Sacramenten (mit tusnahme der Taufe), und ein Theil der Eschatologie (Lehre vom fegfeuer) 3. In die zweite Klasse fällt die gesammte Theologie ad Christologie, die Lehre von der heil. Taufe und die Lehre von en letzten Dingen (mit Ausnahme des Fegfeuers).

- ¹ Den Hauptgegensatz können wir mit Neander (Kath. u. Prot. S. 30) dain formuliren, dass sich im Protestantismus "die unmittelbare Beziehung des sigiösen Bewusstseins zu Christus", im Katholicismus dagegen "diese Beziehung wuhend auf der Vermittlung durch eine dusserliche Kirche" dargiebt. Neben iesem Hauptgegensatz ist aber auch fortwährend zu berücksichtigen der unrgeordnete Gegensatz zwischen Lutheranern und Reformirten, der zunächst a der Lehre vom Abendmahl, später in der Lehre von der Prädestination eraustritt und sich auch in andern Dogmen geltend macht, ohne jedoch den emzinsamen Boden der evangelisch-protestantischen Grundüberzeugung zu triassen. Auch die abweichenden Ansichten der kleinern, vom protestantischen Princip sich theilweise entfernenden Religionsparteien können, so weit a diese Lehrstücke beschlagen, hier ihre Erledigung finden.
- <sup>2</sup> Die Lehre von der Kirche gehört freilich auch wieder mit zu den prinipiellen Streitlehren, namentlich vom katholischen Standpunkt aus betrachtet; ishe Basr gegen Möhler S. 60 ff. Innerhalb des Protestantismus aber ergaben ish die Ansichten über die Kirche mehr als Folgerung aus dem Frühern.
- \* Es hat freilich sein Unbequemes, den Locus von den Sacramenten, sowie en von den letzten Dingen auseinander zu reissen; dennoch überwiegt dabei er Vortheil, dass die Symbolik in ihrem wahren und natürlichen Verhältniss er ganzen Dogmengeschichte erscheint, und so der Ueberblick über die Gemente erleichtert wird. In den Lehrstücken von der Theologie und Chriblogie, sowie in denen von der Taufe tritt dann der Hauptgegensatz hervor, und grössern Kirchen gegen die Secten bilden (Unitarier, Anabaptisten).

# B. Specielle Dogmengeschichte der vierten Periode.

#### ERSTE KLASSE.

Die Unterscheidungslehren zwischen der katholischen und protest schen Kirche.

(Mit Inbegriff des Gegensatzes zwischen Lutheranern und Reformirt und mit Berücksichtigung der kleinern Religionsparteien und Seets

#### ERSTER ABSCHNITT.

Die Lehre von den Erkenntnissquellen.
(Formelles Princip.)

**§**. 240.

#### Katholicismus und Protestantismus.

Heppe, die Dogmatik des deutschen Protestantismus, S. 211 ff. Hase, Polemik (2. 4 68 ff. Neander, Katholicismus und Protestantismus S. 69--99.

Schon von Anbeginn der Reformation stellte es sich be Kampfe über die materiellen Principien heraus, dass der stantismus zugleich auch von einem andern formalen Princi ging, als die katholische Kirche jener Zeit; denn währer Vertreter der letztern fortwährend auf das Ansehen der Tra sich beriefen, wollten die Protestanten nur dann ihren Ge nachgeben, wenn sie von ihnen mit hellen und klaren Gi der Schrift eines andern überwiesen würden 1. Dieser pri Gegensatz trat nun auch in den symbolischen Schriften, bes stark in denen der reformirten Kirche, heraus 2. Genauer li sich auf folgende vier Punkte reduciren: 1) Während die stantische Kirche die heil. Schrift des alten und neuen Test für die einzig sichere Quelle der religiösen Erkenntniss, de für die einzige Norm ihres Glaubens hält3, lässt die kathe Kirche neben dieser Quelle noch eine andere herfliessen, die dition 4. — 2) Während die Protestanten nur die kanonischen ten des A. und N. Test. zur heiligen Schrift rechnen<sup>5</sup>, erker katholische Kirche auch den sogenannten Apokryphen des A kanonischen Gehalt zu 6. — 3) Die katholische Kirche bel allen Fällen sich selbst das Recht vor, die heil. Schrift zu erkl während die protestantische Kirche dieses Recht im engern jedem zugesteht, der mit den nöthigen Gaben und Kenn dazu ausgerüstet ist, im weitern jedem heilsbegierigen Christen überhaupt, indem sie von dem Grundsatze ausgeht, dass die Schrift durch die Schrift sich erkläre nach der analogia fidei 8. Damit hängt endlich 4) zusammen, dass die katholische Kirche sich auch das Recht beilegt, die von ihr genehmigte Uebersetzung der Vulgata als die authentische allen übrigen vorzuziehen, wodurch sie dieselbe gewissermaassen dem Original an die Seite stellt 9, während die Protestanten nur den Grundtext für authentisch halten 10.

1 Lather gelangte zum Schriftprincip vom materiellen Boden aus. Indem er die falsche Rechtfertigungslehre zunächst im Ablasskram bestritt, appellirte er allererst an den Papst, dann von diesem als dem übel berichteten an den basser zu unterrichtenden, von diesem wieder an ein Concil, bis er endlich die allein entscheidende Autorität der Schrift anerkannte, und sie nun selbst zum fermalen Princip erhob. Schon in der Protestation am Schluss der Thesen lessert er sich dahin: so verwegen sei er nicht, seine Meinung der Meinung Aller vorsusiehen; aber auch nicht so unverständig, das göttliche Wort den nenechlich ersonnenen Fabeln nachzusetzen (Luthers Werke, Walch XVIII, S. 154 ff.). Bestimmter auf der Leipz. Disputation (Walch a. a. O. S. 1160): kein Brist könne gezwungen werden, ausser der heil. Schrift, die eigentlich das steliche Recht sei, sich verpflichten zu lassen. In den Resolutionen erhebt er ich schon entschieden über das Ansehen der Concilien. Vgl. seine übrigen Streitschriften \*) und sein Verhalten auf dem Reichstage zu Worms; das Weitere bei Schenkel I, S. 20 ff. — Das von Luther Errungene hat Melanchtkon reiter ausgebildet \*\*), Loci theol. ed. Augusti p. 4 ss.: Imo nihil perinde opariso, atque si fieri possit, Christianos omnes in solis divinis litteris liberrime tesari et in illarum indolem plane transformari. Nam cum in illis absolutisinam sui imaginem expresserit divinitas, non poterit aliunde neque certius sque purius cognosci. Fallitur quisquis aliunde Christianismi formam petit, mana e scriptura canonica. Vgl. auch die Stelle in der spätern Ausg. bei Bretschneider, Corp. Ref. XXI, p. 453. 685 ff. 732. Ueber den von ihm gemehten Unterschied von Schrift und Wort Gottes s. Heppe S. 216. — Schnelr als Luther war Zwingli in Betreff des Schriftprincips mit sich im Reinen, bwohl er nicht zunächst die Schrift als solche hervorhebt, sondern das Wort Fettes im Gegensatz gegen Menschenlehre. So "von der Klarheit und Gwüsse les göttlichen Wortes" (Werke Bd. I, S. 81): "Endlich damitt wir ufhörind rellen eim jeden uf alli gegenwurf hie antwurt geben, ist das unser meinung, lass das wort Gottes von uns soll in höchsten eeren gehalten werden (wort lottes verstand allein das vom Geist Gottes kummt) und gheinem wort sölither gloub gegeben, als dem. Dann das ist gwüss, mag nit felen, es ist hei-

<sup>\*)</sup> So gegen Heinrich VIII. (Werke XIX, S. 336): "Ich setze wider aller Väter Sprüche, wider aller Engel, Menschen, Teufel Kunst und Wort die Schrift. Hie stehe ich, hie trotze ich, hie stolzire ich und sage: Gottes Wort ist mir über Alles, göttliche Majestät steht bei mir."

steht bei mir."

\*\*\*) Nach Nesssder (Kath. und Prot. S. 87) hätte Melanchthon noch rer Luther es mit Besthumtheit ausgesprochen, dass die heil. Schrift unabhängig von aller andern Autorität, allein aus sich selbst erklärt, die alleinige und für Alles Regel gebende Erkenntnissquelle des christl. Glaubens sel, vgl. die von Neander angeführten Stellen: Contra Eckium defensio (Corp. Ref. ed. Bretschneider I, 113) und Epistola ad Hessium v. Febr. 1520) ib. 138); und in der That beziehen sich die obigen Aeusserungen Luthers mehr auf die Autorität des göttlichen Wertes im Allgemeinen, als auf die der "Schrift" im Besondern.

ter, lasst nit in der finsterniss irren, es leert sich selbs, thut sich selb uf und beschint die menschlichen seel mit allem heil und gnaden" u. s. w. Vgl. seine Aeusserungen auf den beiden Züricher Disputationen. Der Schrift als solcher geschieht zuerst im Archeteles (Opp. III) Erwähnung (s. Ebrard, Abendm. II. S. 46 f.). So p. 32: Scripturam S. ducem ac magistram esse oportet, qua i quis recte usus sit, impunem esse oportet, etiamsi doctorculis maxime displiceat. Oberste Regel bleibt ihm auch hier, was Christus lehrt, ibid. p. 30: Carctis posthabitis huc tandem veni, ut nulla re, nullo sermone tam fiderem, atque eo, qui ex ore Domini prodiit. Pag. 31: Dum lapidem inquiro, non invenio alium, quam lapidem offensionis et petram scandali, ad quam offendunt, quot quot Pharisaeorum more irritum faciunt praeceptum Dei propter traditionen suam. His itaque in hunc modum comparatis, coepi omnem doctrinam ad hunc lapidem explorare, et si vidissem lapidem eundem reddere colorem vel potiss doctrinam ferre posse lapidis claritatem, recepi eam; sin minus, rejeci. . . Ad hunc thesaurum, puta ad certitudinem verbi Dei, dirigendum est cor nostran. - Expos. simpl. (Opp. IV, p. 67): Non vel jota unum docemus, quod non ex divinis oraculis didicerimus, neque sententiam ullam, cujus non primarios se clesiae doctores, prophetas, apostolos, evangelistas, episcopos, interpretes, sel priscos illos, qui purius ex fonte hauserunt, auctores habeamus. (Er urgirt also in der Schrift den Begriff des Ursprünglichen.) Uebrigens muss nach Zwingli "die gschrift allein durch den glouben verstanden werden, und der gloub allein bewährt werden, ob er gerecht sye, an der gschrift, die durch den glouben recht verstanden wird." (Analogia fidei. Beispiel von einem, der ein Pferd anspannen will ohne Strick und Geschirr, oder mit Stricken den Wagen ziehen will ohne Pferd; beides gehört zusammen.) Deutsche Werke II, 2 S. 3. School abstracter erscheint das Schriftprincip bei Calvin, Instit. I, c. 6, §. 2: Sie 41tem habendum est, ut nobis affulgeat vera religio, exordium a coelesti doctria fieri debere, nec quemquam posse vel minimum gustum rectae sanaeque doctrinae percipere, nisi qui Scripturae fuerit discipulus. Unde etiam emergit ve rae intelligentiae principium, ubi reverenter amplectimur, quod de se illic testari Deus voluit. (Vgl. den ganzen Zusammenhang des Cap. und die folgenden.) Indessen erscheint auch bei Calvin die Schrift als Schrift nicht als das Primäre, sondern erst als das Secundäre, vgl. VI, 2: Indubium tamen est, insculptum fuisse eorum (hominum) cordibus firmam doctrinae certitudinem, ut persusi essent atque intelligerent a Deo profectum esse quod didicerant. Semper coin Deus indubiam fecit verbo suo fidem, quae omni opinione superior esset. Tesdem ut continuo processu doctrinae veritas saeculis omnibus superstes maneret in mundo, eadem oracula quae deposuerat apud patres, quasi publicis tabulis consignata esse voluit.

- <sup>2</sup> Die lutherischen Symbole haben keinen bestimmten Art. de Sacra Script, sprechen sich aber gelegentlich gegen die Tradition aus. Confess. Aug. p. 13. 25 ss. Apolog. p. 205 ss. Art. Sm. p. 337. Bestimmter Form. Conc. p. 570. Dagegen beginnen die reformirten Symbole meist mit dem Artikel von der heil. Schrift, oder widmen ihr sonst eine Stelle (s. die folgende Anm.). Eine Ausnahme macht die erste Basler Confession, die aber am Schlusse alles dem Urtheil der Schrift unterstellt. Vgl. Note 3.
- <sup>3</sup> Art. Smalc. 1. c.: Regulam autem aliam habemus, ut videlicet verbum Dei condat articulos fidei, et praeterea nemo, ne angelus quidem. Form. Conc. 1. c.: Credimus... unicam regulam et normam, secundum quam omnia dogmata omnesque doctores aestimari et judicari oporteat, nullam omnino aliam esse. quam prophetica et apostolica scripta cum V. tum N. T. Reliqua vero sive

patrum sive neotericorum scripta, quocunque veniant nomine, sacris litteris nequaquam sunt aequiparanda. Vgl. sol. decl. p. 632. — Conf. Helv. I. (Bas. II.): Scriptura canonica, verbum Dei, Spiritu S. tradita, omnium perfectissima et antiquissima philosophia, pietatem omnem, omnem vitae rationem, sola perfecte continet. — Conf. Helv. II, 1: Credimus et confitemur, scripturas canonicas sanctorum prophetarum et apostolorum utriusque Testamenti ipsum verum esse verbum Dei, et auctoritatem sufficientem ex semetipsis, non ex hominibus habere. Nam Deus ipse loquutus est patribus, prophetis et apostolis, et loquitur adhuc nobis per scripturas sanctas. Et in hac Scriptura sancta habet univeralis Christiana ecclesia plenissime exposita, quaecunque pertinent cum ad salvilicam fidem tum ad vitam Deo placentem recte informandam. . . Sentimus ergo ex hisce scripturis petendam esse veram sapientiam et pietatem, ecclesiarum quoque reformationem et gubernationem omniumque officiorum pietatis inmitationem, probationem denique dogmatum reprobationemque aut errorum confetationem omnium, sed admonitiones omnes\*). Cap. 2: Non alium sustinemus in causa fidei judicem, quam ipsum Deum per Script. S. pronunciantem, quid rerum sit, quid falsum, quid sequendum sit, quidve fugiendum. . . Repudiamus traditiones humanas, quae tametsi insigniantur speciosis titulis, quasi divinae spostolicaeque sint viva voce apostolorum et ceu per manus virorum apostolisuccedentibus episcopis ecclesiae traditae, compositae tamen cum scriparis ab his discrepant, discrepantiaque illa sua ostendunt, se minime esse aposolicas. Sicut enim Apostoli inter se diversa non docuerunt, ita et apostolici son contraria apostolis ediderunt. Quinimo impium esset asseverare, apostolos viva voce contraria scriptis suis tradidisse. Vgl. Confess. Gall. art. 5. Belg. 7. Angl. 6. Scot. 18 u. s. w.; bei Winer S. 30 f. — Auch die Remonstranten und Socinianer stimmen in diesem allgemeinen formalen Grundsatz mit den ibrigen Protestanten überein: Confess. Remonstr. I, 10 ss. I, 13. Cat. Rac. qu. 31 a. 33; bei Winer S. 31 f. In welchem Sinne die Protestanten die Tradition hasen, s. unten (§. 244).

4 Conc. Trid. sess. IV. (de canon. scripturis): Synodus . . . hoc sibi perpetao ante oculos proponens, ut sublatis erroribus puritas ipsa evangelii in ecdesia conservetur . . . perspiciensque veritatem et disciplinam contineri in libris exiptis et sine scripto traditionilus, quae ex ipsius Christi ore ab apostolis acaptae, aut ab ipsis apostolis, Spiritu Sancto dictante, quasi per manus traditae, ad nos usque pervenerunt: orthodoxorum patrum exempla secuta, omnes libros V. quam N. T., cum utriusque unus Deus sit auctor, nec non traditiones peas, tum ad fidem, tum ad mores pertinentes, tamquam vel oretenus a Christo val a Spiritu Sancto dictatas et continua successione in ecclesia catholica contervatas, pari pietatis affectu ac reverentia suscipit et veneratur. . . Si quis sutem . . . traditiones praedictas sciens et prudens contemserit, anathema sit. Vgl. Cat. Rom. praef. 12, und über das Wesen der Tradition die Stellen aus bellarmin de verbo Dei IV, 3 (bei Winer S. 30 f.). Cani loc. theol. 3. Die griechische Kirche lehrt Aehnliches, Confess. orth. p. 18: Φανερόν πῶς τὰ ἄρλοα της πίστεως έχουσι το χύρος χαι την δοχιμασίαν, μέρος από την άγίαν φαφήν, μέρος ἀπὸ τὴν ἐχχλησιαστικὴν παράδοσιν.

• Vgl. die Stelle Note 3, wo von den apostolicis et propheticis scriptis V.

<sup>\*)</sup> Doch glebt die Conf. zu, dass Gott ausserordentlicher Weise, auch ohne Predigt des Wortes, die Menschen erleuchten könne: Agnoscimus interim, Deum illuminare posse homines, etiam sine externo ministerio, quos et quando velit: id quod ejus potentiae est. Nos autem loquimur de nalitata ratione instituendi homines, et praecepto et exemplo tradita nobis a Dec. Hagenbach, Dogmengesch. 5. Aud. 35

- et N. Test. die Rede ist. Bestimmter werden die Apokryphen zurückgewiesen von den reformirten Symbolen, auch von den Arminianern, Mennonitea und Socinianern: Confess. Helv. II, 1. Gall. 3. 4. Conf. Belg. 6. Conf. Remonstr. I, 6. (Winer S. 41.) Einige Bekenntnissschriften geben sogar bestimmte Verzeichnisse der kanon. Schriften, z. B. die Angl. 6, die Belg. art. 4. (Dadurch wurde freilich die freie Untersuchung des Kanon gehemmt und beschränkt.)
- <sup>6</sup> Conc. Trid. sess. IV, decret. 1. Ueber die Beweggründe, welche die kath. Kirche haben mochte, auf die Apokryphen zu halten (in denen sie allerdings Beweisstellen für mehrere ihrer Lehren fand, deren sie aber auch wieder bei ihrem Glauben an die Tradition füglich entbehren konnte), s. Marheineks, Symb. Bd. II, S. 234 ff. Winer S. 41.
- 7 Conc. Trid. sess. IV, decret. de edit. et usu S. S.: Ad coërcenda petulantis ingenia decernit (Synodus), ut nemo suae prudentiae innixus, in rebus fidei et morum ad aedificationem doctrinae christianae pertinentium sacram scripturam ad suos sensus contorquens contra eum sensum, quem tenuit et tenet sansta mater ecclesia, cujus est judicare de vero sensu et interpretatione Scripturarum Sanctarum, aut etiam contra unanimem consensum patrum ipsam scriptura sacram interpretari audeat, etiamsi hujusmodi interpretationes nullo unquam tempore in lucem edendae forent. Qui contravenerint, per ordinarios declareatur et poenis a jure statutis puniantur. Den nähern Commentar dazu giebt Bellarmin de verbo Dei III, 3. Es fragt sich vor allem, wo der Geist sei? Dieser ist in der Kirche. Entstehen Streitigkeiten (die Gott voraussah), so muss eine Autorität entscheiden. Diese kann weder die heilige Schrift sein, noch eine Privatoffenbarung, noch die weltliche Macht. Es bleibt sonach keise andere Autorität übrig, als der princeps ecclesiasticus, entweder er (der Past) allein, oder mit ihm die Vereinigung der Bischöfe. Die Schrift lässt mehrere Erklärungen zu, wie ein Gesetz. Nun aber sind in jedem wohlgeordneten Staate Gesetzgebung und richterliche Gewalt zwei verschiedene Dinge. Das Gesetz befiehlt, der Richter interpretirt das Gesetz, mithin kann auch die Schrift nicht sich selbst interpretiren. Der Papst aber oder ein Concil interpretiren nicht nach menschlicher Willkür, sondern nach göttlicher Eingebung. Vgl. J. Gretseri tractat.: Unde scis, hunc vel illum esse sincerum et legitimum scripturae sensum. Cani loci theolog. lib. IV. Becani manuale I, 5. — Die griechische Kirche theilt den allgemeinen Grundsatz von der Autorität der Kirche mit der römischen, nur dass sie die erstere auf die ökumenischen Concilia beschränkt; s. die Stellen bei Winer S. 35 f. Klausen, Hermeneutik S. 286 f.
- 8 Schon bei den verschiedenen Disputationen mit den Altgläubigen erklärtes sich die Reformatoren für das Recht der freien (von den Concilien unabhängigen) Schrifterklärung; vgl. Zwingli, von der Klarheit des Wortes Gottes (deutsche Schriften I, S. 76 ff.); Antwort an Val. Compar (ebend. I, 2 S. 9 ff.); Calvin, Inst. I, 7. 8. Auch in dieser Hinsicht erklären sich indessen die reformirten Symbole ausdrücklicher, als die lutherischen (Winer a. a. O.). Confess. Helv. I (Bas. II), art. 2: Scripturae Sacrae interpretatio ex ipsa sola petenda est, ut ipsa interpres sit sui, caritatis fideique regula moderante. Conf. Helvet. II, c. 2: Scripturas sanctas dixit Ap. Petrus (2 Petr. 1, 20) non esse interpretationis privatae. Proinde non probamus interpretationes quaslibet: unde nec pro vera aut genuina scripturarum interpretatione agnoscimus eun, quem vocant sensum romanae ecclesiae, quem scilicet simpliciter romanae ecclesiae defensores omnibus obtrudere contendunt recipiendum. Sed illam dustaxat

arum interpretationem pro orthodoxa et genuina agnoscimus, quae ex ipsis ita scripturis (ex ingenio utique ejus linguae, in qua sunt scriptae, secunrcumstantias item expensae et pro ratione locorum vel similium vel disa plurium quoque et clariorum expositae) cum regula fidei et caritatis it et ad gloriam Dei hominumque salutem eximie facit. Vgl. Scot. 18. temonstr. I, 14. — Deutlich und in voller Uebereinstimmung mit den men Protestanten sprechen sich auch hierüber die Socinianer aus. Cat. qu. 36: Etsi difficultates quaedam in S. S. occurrunt, tamen multa alia, , quae sunt ad salutem necessaria, ita perspicue aliis in locis S.S. sunt ut ab unoquoque, maxime vero pietatis ac veritatis studioso et divinam mplorante, possint intelligi. - Im Uebrigen wusste die protestantische wohl zu unterscheiden zwischen gelehrter Erklärung und allgemeinem idniss, und ebenso wieder zwischen diesem und dem tiefern Eindringen Sinn der Schrift, wie es nur dem Wiedergebornen gestattet ist; vgl. die Stellen in Luthers Werken (bei Walch IX, S. 857). "Analogia vd Unterstützung des heiligen Geistes wurden als die Leitsterne bei der mg erkannt." Winer S. 37. Ueber die Auslegungsprincipien der Refor-1 S. Schenkel I, S. 67 ff. \*).

nc. Trid. IV.: Synodus, considerans non parum utilitatis accedere posse s Dei, si ex omnibus latinis editionibus quae circumferuntur sacrorum a, quaenam pro authentica habenda sit, innotescat, statuit et declarat, ipsa vetus et vulgata editio, quae longo tot saeculorum usu in ipsa ecclesia est, in publicis lectionibus, disputationibus, praedicationibus et expositioso authentica habeatur et ut nemo eam rejicere quovis praetextu audeat sumat. Ueber den Sinn der Stelle s. Winer S. 39, und die dort angeführten aus Bellarmin und den kathol. Dogmatikern; Schröckh, KG. seit der Ref. 32 ff. Marheineke, Symb. II, S. 241 ff. — Nicht nur spricht sich in dieser nung zum mindesten eine Geringschätzung gegen den Grundtext aus, sonlischweigend auch der Widerwille gegen Uebersetzungen in die üblichen sprachen (da ja auch in den Predigten der Text aus der Vulgata genomrden soll) und gegen die Verbreitung derselben unter den Laien. Vgl. Winer S. 40.

uf den Grundtext weist Conf. Helvet. II. 2 hin (vgl. Note 8). Nach andsätzen der protest. Kirche über die Auslegung der heiligen Schrift musste sie annehmen, dass die genauere gelehrte Forschung ohne Verse des Grundtextes nicht möglich ist; daher auch die auf ein tüchtiges tudium gegründete Exegese die Grundlage des theol. Studiums bei den unten bildet. Ebenso bestimmt aber musste sie annehmen, dass für die hen Zwecke eine dem Original möglichst adäquate Uebersetzung auswobei es ihr jedoch nicht einfallen konnte, unter diesen Uebersetzungen wa die lutherische) als authentische bezeichnen zu wollen; obgleich in Manche bis auf diesen Tag gescheut haben, das Volk über die Innz der Uebersetzung und des Originals in einzelnen Fällen aufzuklären. t dies protestantisch?

lexiehung auf die dunkeln Stellen der Schrift heisst es bei Lether (Walch XVIII): a sie fahren, wo sie dunkel ist; halte sie, wo sie klar ist." — "Schrift mit Schrift gen und erleuchten" war zein und der Reformatoren hermeneutischer Kanon, der sie isch hindurchleitete. Vgl. Zwingli unter Note 1.

# §. 241.

# Abweichende Ansichten einiger Secten.

#### a. Das mystische Princip.

Nicht allein aber gegen das katholische Princip von der Tra dition, sondern auch gegen das mystische der Geltendmachun eines innern Wortes auf Kosten des äussern hielt der Protestantie mus fest an dem Ansehen der Schrift. Hier waren es nicht m die Wiedertäufer, welche neben dem zähen Halten am Buchstabe der Schrift in montanistischer Weise auf neue Offenbarungen sic beriefen 2, sondern auch noch Andere stellten in mehr oder wen ger Uebereinstimmung mit ihnen die Unzulänglichkeit des äusser Wortes heraus. So namentlich Sebastian Franck 3, Caspar Schweni feld 4, Theobald Thamer 5, Michael Servet 6. An sie schlossen sich i Wesentlichen die Quäker 1 und die Labadisten 8 an, nach welcht das äussere Wort erst durch das innere seine Autorität empfäng sowie jenes auch durch dieses erst verständlich wird. Negst stimmen diese Parteien mit den Katholiken überein, da sie nebe ja wohl auch über der Schrift noch eine andere Autorität anne men; positiv aber entfernen sie sich noch weiter vom Katholici mus, als die Protestanten, dadurch, dass sie jede objective Autor tät von sich weisen, und sich auf die subjective Erfahrung, auf d reine Innerlichkeit zurückziehen. Sonach stände der Protestanti mus mit seiner Lehre von dem Schriftworte in der Mitte zwische dem kirchlich-objectiven Katholicismus und dem mystisch-subje tiven Separatismus 9.

- Schon Carlstadt steifte sich auf den Buchstaben der Schrift, siehe Schel I, S. 40 ff. Ueber seine frühere, besonnene Ansicht von der Schrift v
- <sup>2</sup> Planck I, S. 44. So buchstäblich sie auf der einen Seite waren, so se drangen sie wieder auf den Unterschied von Buchstaben und Geist (nach Cor. 3, 6); vgl. Calvin, Inst. I, 9. Was Luther und die Reformatoren von ihr Visionen und neuen Offenbarungen gehalten, ist bekannt; siehe u. a. Luth an Melanchthon bei de Wette II, Nr. 358; vgl. die Meinungen des Joh. Den und Hetzer, bei Schenkel I, S. 143. Hagen, Geist der Ref. II, S. 282. D spätern und besonnenern Mennoniten kehrten wieder zur Schrift zurück.
- <sup>3</sup> In seiner Schrift "das verbütschirte, mit sieben Siegeln verschlossene Bud sucht er nachzuweisen, wie die buchstäbliche Erklärung der Schrift in una lösliche Widersprüche verwickle: "Gott will uns durch die Schrift in die Schr treiben und darin so angst und bange machen, dass wir wieder daraus zurü

in und zu ihm getrieben, müssen eilen, seinen Mund und Geist Raths fragen" u. s. w. "Die Schrift ist (nach ihm) beides, gut und bös, finster und hell, je nachdem sie einer in die Hand nimmt. Dem, der aus Gott ist, ist sie hell und gut; dem, der verkehrt ist, bös und finster. Darum will der heil. Geist nicht, dass wir gesättigt seien von der Schrift und einen Abgott daraus machen, als ob wir sein nimmer bedürften, sondern dass wir ihn um den rechten Verstand und Auslegung begrüßen." S. den Tractat, wie alle Ding vor in der Natur sind (bei Schenkel I, S. 140). — "Auch der Teufel kann überaus schriftweis sein, ja mitten in den Buchstaben der Schrift sich setzen, wie er bereits jetzt bei so vielen Secten thut, die nichts dann eitel Schrift für sich haben." (Vorrede zu seinem Zeitbuch). "Der schriftgelehrte Teufel macht alles Mögliche aus der Schrift", s. Paradoxa, S. 134 (bei Schenkel a. a. O. Hagen S. 336 ff.). Vgl. Erbkam S. 295 ff.

- De cursu verbi Dei, ed. J. Oekolampad. Bas. 1527. Der Glaube, behauptet Schwenkfeld in dieser Schrift, entspringe nicht aus äusserlichen Dingen, zicht aus dem äussern Wort oder dem Gehör, sondern aus dem innern Wort, welches vor allem Dienst des äussern vorhergehen müsse. Abraham hatte geglaubt ohne Predigt und ohne Gehör. Der Buchstabe ist nur das Gefäss des Geistes: beides darf nicht vermischt werden. Neben die Bibel stellte Schwenkfeld auch die Natur (vgl. Raimund von Sabunde). Die ganze Welt ist ihm "ein grosses Buch, mit mancherlei Buchstaben der Werke Gottes ganz herrlich durchmalet und beschrieben"; diese Werke sind "lebendige Buchstaben", welche die Menschen immer vor Augen sehen; sie sind der rechte "Bauernkalender", die "lichte Laienbibel", in der auch die lesen können, welche sonst Geschriebenes nicht verstehen. Darum weist auch Christus auf die Vögel des Himmels and die Lilien des Feldes hin. S. Schenkel a. a. O. S. 150. Indessen nahm Schwenkfeld zur Bibel keine feindselige Stellung ein; vielmehr war sie ihm der Prästein, an welchem alle göttliche Offenbarung zu messen ist, vgl. Erbkam 8. 425 ff.
- \* S. über ihn Neander, Theobald Thamer, der Repräsentant und Vorgänger moderner Geistesrichtung im Reformationszeitalter, Berl. 1842. Hochhuth, de Theobaldi Thameri vita et scriptis, Marb. 1858. sowie Niedners Zeitschr. für hist. Theol. 1861. u. Herzogs Realenc. XV, S. 667. Er pflegte den evangelischen Text auf der Kanzel nicht vorzulesen, sonden frei zu recitiren, "weil ein rechter evangelischer Prediger nicht allein solle den todten Buchstaben lernen, sondern mit seinen Werken, Gebeten und seinem Leben eine Bibel sein." Neander S. 21. Er beschuldigte Luther und dessen Anhänger einer Vergöttung des Buchstabens der Bibel: "Wenn einer von dir fragt: woher beweisest tu, dass diese Stücke sind das Evangelium? bringst du herfür einen verkehrten Zeugen, nämlich die Schrift und den Buchstaben, so auf dem Papier mit Dinte ist gemalt, welche an ihr selbst so gut als ein Stummer ist, und antwortet dir in einer freinden Sprache, die du nicht verstehst. Diesen menschlichen, ja jüdischen und verkehrten Sinn achtest du nicht allein höher, denn das Gowissen, welches ist die geoffenbarte Gottheit selber\*), und alle Gottescreaturen

<sup>\*)</sup> An einem andern Orte nennt er das Gewissen den wahren, lebendigen Gnadenstuhl, "da wir Gott fragen, wie und was wir thun und lassen sollen. Ob einer tausend Jahre die Eusserliche Schrift lesen hört, und hätte er das lebendige Wort, die Gottheit Christi oder das Gewissen innerlich nicht, so ist es ihm kein Wort." Neander S. 28. Thamer suchte den orthodoxen Inspirationsbegriff lächerlich zu machen. "Sie dächten sich's nicht anders, als dass Gott mit einem greisen Barte dasitze, wie ihn die Maler an der Wand abbildeten, und nehme mit der Hand ein Wort, d. i. einen Ton, und lege ihn auf die Zunge eines Jeremias" u. s. w. Neander S. 26.

oder Werke, sondern auch machst jene zur Königin aller Heiligen und Engel im Himmel." — Nicht deshalb ist etwas wahr, weil es in der Bibel steht, sondern weil es an sich wahr ist, steht es in der Bibel, s. Neander S. 24 f. Schekel I, S. 144 f. Wie Schwenkfeld beruft auch er sich auf die Offenbarung in der Natur und wirft den Gegnern Manichäismus vor, vgl. Neander S. 31.

<sup>6</sup> Auch Servet trennt die Schrift in ein inneres und äusseres Wort, und in diesem Sinne heisst sie ihm ein zweischneidiges Schwert. Er zeigt auch, wie das Christenthum älter sei als die Schrift (das N. T.). Christianismi restitute p. 627: Illud verum est, quod sine scripturis stare potest ecclesia Christi vera; et erat ecclesia Christi, antequam apostoli scriberent. Ecclesiae prophetia, interpretatio et vox viva praefertur Scripturae mortuae. Schenkel a. a. O.

<sup>7</sup> Barclaii Apol. thes. 2: . . . Divinae revelationes internae, quas ad furdandam veram fidem absolute necessarias esse adstruimus, externo scripturarum testimonio aut sanae rationi ut nec contradicunt, ita nec unquam contradicere possunt. Non tamen inde sequitur, quod hae revelationes divinae ad externan scripturarum testimonium aut etiam ad rationem naturalem seu humanam\*), tamquam ad nobiliorem aut certiorem normam et amussim, examinari debeent Nam divina revelatio et illuminatio interna est quiddam per se evidens et de rum, intellectum bene dispositum propria evidentia et claritate cogens ad assertiendum, atque insuperabiliter movens et flectens non minus, quam principia communia veritatum naturalium (cujusmodi sunt: totum est majus sua parte; duo contradictoria non possunt esse simul vera aut falsa) movent flectuntque animum ad assensum naturalem. Vgl. den Commentar zu dieser These bei Ueber das Auslegungsprincip Apol. X, 19 p. 198: Quidquid Winer S. 33. homo sua industria in linguis et eruditione in scripturis invenire potest, totam nihil est sine spiritu, absque quo nihil certum, semper fallibile judicatum et Sed vir rusticus hujusque eruditionis ignarus, qui ne vel elementum nort, quando scripturam lectam audit, eodem spiritu hoc esse verum dicere potest, et eodem spiritu intelligere, et si necesse sit, interpretari potest. - III, 4 p. 44: . . . Nullus adeo illitteratus, surdus aut tam remoto loco positus est, quem non attingat et recte instruat; cujus etiam spiritus evidentia et revelatio es sola est, qua difficultatibus illis, quae de scripturis occurrunt, liberamur.

8 Obgleich die heil. Schrift die Wahrheit vorträgt, so ist sie doch nicht die Wahrheit selber, sondern Gott und Jesus Christus ist sie. Die Schrift giebt das ewige Leben nicht eigentlich und für sich selbst: Gott allein, der des Leben ist, wirkt es. . . . Dem eigenen Munde Gottes, dem heil. Geiste, der noch immer zu uns spricht, ist noch mehr zu glauben, als der Feder seiser Schreiber. Die göttliche Wahrheit ist unendlich, sie kann nicht eingegrenst werden in irgend einen Buchstaben, weshalb es auch viele Wahrheiten geben kann, die nicht wörtlich in der Schrift enthalten und dennoch göttliche Wahrheiten sind, welche nicht anzunehmen, blos weil sie nicht in der Schrift stehen, wir uns versündigen würden. Nicht darum, weil etwas geschrieben ist, sollen wirs glauben, sondern weil es von Gott ist. (Gegen spätere Ausartung des Buchstabendienstes verdienen solche Aussprüche immer beachtet zu werden.) S. Arnold, Kirchen- u. Ketzerhist. Thl. II, Buch 17, S. 687 (Frankf. Aug. 700)

9 Mit der kathol. Kirche hat der Protestantismus, dem quäkerischen Princip gegenüber, das Halten an etwas Positivem, objectiv Gegebenem gemein, nur

<sup>\*)</sup> Mithin nicht zu verwechseln mit dem rationalistischen Princip! Das innere Wort sieht hier über Vernunft und Schrift (mystischer Supranaturalismus).

ass dies bei ihm die heil. Schrift allein ist, nicht die Autorität der Kirche lit dem quäkerischen Princip hat er, dem Katholicismus gegenüber, das Verterfen eben jener Autorität, das Akatholische, gemein. Dem Quäker muss er regen seiner historisch-positiven Tendenz als katholisirend, dem Katholiken ber wegen seiner grössern Innerlichkeit und Subjectivität als separatistisch recheinen.

# §. 242.

# b. Das rationalistische Princip. (Socinianer.)

In gleichem Maasse, wie jenes mystische Princip, wehrte der rotestantismus auch das rationalistische ab, wonach das Ansehen er Schrift irgendwie unter das der Vernunft gestellt, oder die rklärung derselben von sogenannten Vernunftwahrheiten abhängig emacht würde <sup>1</sup>. Dagegen näherte sich diesem Principe der Soinianismus, der zwar die Nothwendigkeit einer äussern Offenbang <sup>2</sup> und Autorität der Bibel, jedoch zunächst nur des N. Test. <sup>3</sup>, i bestimmtester Weise anerkannte, dabei aber doch von dem Grundtze ausging, dass sich in der heil. Schrift nichts der (socinianishen) Vernunft Widersprechendes oder ihr Unbegreifliches finden ärfe <sup>4</sup>, was ihn denn natürlich in manchen Fällen zu willkürlicher zusagese verleitete <sup>5</sup>.

- <sup>1</sup> An mehreren Stellen erklärte sich Luther gegen die Vernunft, die er in istlichen Dingen für blind hielt.
- <sup>2</sup> F. Socia geht darin so weit, dass er eine blosse Vernunftreligion ohne ihere Offenbarung für etwas Unmögliches hält. Opp. II, p. 454 a: Homo se per se nec se ipsum nec Deum ejusque voluntatem cognoscere potest, sed seesse est, ut haec illi Deus aliqua ratione patefaciat. Vgl. praelectt. theol. 2. u. Fock a. a. O. S. 291 ff. Ostorodt, Unterr. S. 10: "Dass aber die Menhen von Gott oder von der Gottheit etwas wissen, das haben sie nicht von atur, noch aus der Betrachtung der Schöpfung, sondern vom Hörensagen, ntemal sich Gott von Anfang den Menschen offenbart hat. Zu welcher Gefraber solches nicht gekommen ist, die haben leichtlich wohl gar keine Opion von irgend einer Gottheit." Die spätern Socinianer liessen indessen m dieser supranaturalistischen Strenge nach\*).
- <sup>3</sup> Ueber Socins und seiner Anhänger Lehre von der heil. Schrift im Allgeeinen s. die folgenden §§. u. Fock a. a. O. Doch beschränckt sich der Somianismus grossentheils auf das N. Test.; s. Cat. Rac. p. 1. u. Socin, de auctr. S. S. c. 1 p. 271 b (bei Winer S. 32 f.). Ueber die Bedeutung, die er dem T. zuschrieb und die doch nicht ganz so gering war, als man gewöhnlich erichtet wird, s. Diestel, die socinianische Anschauung vom A. T. in den ahrbb. für deutsche Theol. VII, 4 (1862).

<sup>\*) &</sup>quot;Der Begriff der Offenbarung (revelatio) ist von den symbolischen Büchern gar nicht und von den alten Dogmatikern theils ebenfalls nicht, theils unklar bestimmt worden" de Wette. Dogm. 8. 32. Im Kampfe mit den Delsten ward er ause neue erörtert.

- <sup>4</sup> Schlichting, diss. de Trin. p. 70: Mysteria divina non idcirco mysteria dicuntur, quod etiam revelata omnem nostrum intellectum captumve transcendunt, sed quod nonnisi ex revelatione div. cognosci possunt. Vgl. C. Zerrenser, neuer Versuch zur Bestimmung der dogmatischen Grundlehren von Offenbarung und heil. Schrift nach den socin. Unitariern, Jena 1820. 8. (Winer S. 39.)
- <sup>5</sup> Vgl. unten die Lehre von Christo. Wie der Protestantismus mit seines Schriftprincip zwischen dem katholischen und dem quäkerischen Princip in der Mitte steht (§. 241 Note 9), so auch wieder zwischen dem quäkerischen und socinianischen, d. h. zwischen einem rein innerlichen Gefühls-Supranaturalismus und einem rein äusserlichen in Rationalismus umschlagenden Verstandes-Supranaturalismus. Er sucht (seinem Princip nach) Tiefe und Klarheit, Innigkeit und Nüchternheit zu verbinden. Freilich ist dieses Princip nicht überall su seiner reinen Erscheinung gekommen.

# §. 243.

Die Lehre von der heiligen Schrift (nach ihrer weitern dogmatischen Entwicklung).

Inspiration und Schrifterklärung.

Bei all der Ehrfurcht, womit der Glaube der Reformatoren vor der heiligen Schrift sich beugte, und bei sehr entschiedenen Ausprüchen über die göttliche Eingebung derselben hatten sie doch auch ihre menschliche Seite mit unbefangenen Blicken betrachtet, und die Inspiration in grossartiger Weise und meist von ihrer praktischen Seite gefasst 1. Später aber steifte sich die protestantische Dogmatik so sehr auf den Buchstaben der Schrift, dass sie sich im Gegensatz gegen mildere Ansichten, namentlich der Arminianer 2 und Socinianer 3, zu den gewagtesten Behauptungen hinreissen liess 4. Uebrigens bildeten die orthodoxen Dogmatiker den locus de scriptura auch nach seiner formellen Seite weiter aus! während die Mystiker an das Tödtende des Buchstaben erinnerten. Vor allem wirkte Spener dahin, das protestantische Schriftprincip selbst wieder praktisch zu beleben, und dadurch Geist und Buch staben im Sinne des wahren Protestantismus zu versöhnen? Die katholische Kirche hielt zwar den Inspirationsbegriff im Allgemeinen fest, doch waren hierin die Jansenisten strenger als die Jesuiten ". — Rücksichtlich der Schrifterklärung ging bei allen Confessionen die allegorische Interpretation noch immer (bewusst und unbewusst) neben der grammatisch-historischen einher, und auch diese wurde häufig von dem Dogmatismus der Kirchenlehre beherrscht 9. Während Coccejus eine durchgängige Prägnanz der heil Schrift lehrte, beflissen sich die Arminianer und Socinianer am meisten einer nüchternen Exegese 10, worin ihnen bald auch Andere nachfolgten 11; und selbst das socinianische Princip, dass die Offenbarung der Schrift der Vernunft nicht widersprechen könne,

fand hier und da Anklang, besonders gegen das Ende unserer Periode 12.

1 Luther hatte den Segen der Schrift praktisch an sich erfahren, daher iberall die tiefste Ehrfurcht vor der Schrift und die lebendigste Empfindung ikres göttlichen Segens und ihres eigenthümlichen, von allen menschlichen Schriften sie unterscheidenden Inhaltes. Darum scheut er sich nicht zu sagen, man müsse die Schrift so ansehen, "als hätte Gott selbst darin geredet" (gegen Latomus, bei Walch XVIII, S. 1456), und nennt den h. Geist "den allereinfältigsten Schreiber, der im Himmel und auf Erden ist" (Walch XVIII, S. 1602). Anch nennt er einmal das heilige Schriftwort "Gott selbst" (Walch IX, S. 666). . . . "In Summa, die heil. Schrift ist das höchste und beste Buch Gottes, will Trostes in aller Anfechtung; denn es lehret von Glauben, Hoffnung und Liebe viel anders, denn die Vernunft sehen und fühlen, begreifen und erfahren kann, und wenns übel gehet, so lehret sie, wie diese Tugenden herfürleuchten wilen, und lehret, dass ein anderes und ewiges Leben über dies arme, elende Leben sei." Tischreden (Frankfurt 1576), fol. 1. Neben dieser tiefen Verehrung er Schrift finden sich wieder sehr freie Urtheile über die einzelnen Schriftteller. So (in der Vorr. zum N. T. 1522) über das Verhältniss der Evangelien einander, über die Episteln Jacobi (epistola straminea) u. Judă, über die pokalypse u. s. w.\*). Vgl. Vorrede zu W. Linkens Annotatt. über die fünf tieher Mosis: "Und haben ohne Zweifel die Propheten im Mose, und die letzm Propheten in den ersten studieret und ihre guten Gedanken, vom heil. wist eingegeben, in ein Buch aufgeschrieben. Ob aber denselben guten, treuen chrem und Forschern zuweilen auch mit unterfiel Heu, Stroh, Holz, und sie icht eitel Silber, Gold und Edelstein baueten, so bleibet doch der Grund da; Andere verzehret das Feuer des Tages, wie St. Paulus sagt (1 Cor. 3, 13)". in andermal sagt er (bei Walch VII, S. 2044): "Moses und die Propheten them gepredigt, aber da hören wir nicht Gott selber; denn Moses hat das Gets von den Engeln empfangen, und darum hat er einen geringern Befehl. 7enn ich nun Mosen höre, der da treibet zu guten Werken, so höre ich ihn eich als einen, der eines Kaisers oder Fürsten Befehl und Rede ausrichtet. ber das ist nicht Gott selber hören. Denn wenn Gott selbst mit den Menhen redet, so können dieselbigen nichts anderes hören, denn eitel Gnade, armherzigkeit und alles Gutes." - Dass Luther historische Widersprüche igiebt (z. B. zwischen dem Pentateuch und der Rede des Stephanus), s. Schen-# I, 56 f.\*\*). Vgl. die Stellen, wo er deutlich sagt, dass Christus über der chrift stehe, und dass, wenn die Widersacher auf die Schrift dringen wider hristum, "er auf Christum dringe wider die Schrift" (Walch Bd. VIII, S. 2140. . XIX, S. 1749; bei Schenkel S. 226 f.). - Auch Melanchthon nimmt nur eine rrthumslosigkeit der Apostel in der Lehre an, nicht aber in der Anwendung

e) Zur Geschichte der Kritik jener Zeit ist besonders wichtig die 1520 verfasste Schrift von Carlstad, de canonicis scripturis, herausgeg. von Credner, in dessen "Zur Gesch. des Kanons", Halle 1847. Carlstadt tadelte Luthers Urtheil über Jacobus. Dagegen vertheidigte er die Ausscheidung der alttestamentlichen Apokryphen aus dem Kanon sehr lebhaft; s. Jäger, Oarlstadt 8. 92 ff. Brens urtheilte über die katholischen Briefe und die Apokalypse Khnlich wie Luther, verwarf aber entschieden (wie Carlstadt) die alttestamentlichen Apokryphen; s. Heppe 8. 224. — Unter den lutherischen Dogmatikern ist Haffenreffer der letzte, der auf dieser Spur wandelt: er nennt geradezu die Sertlepfasse des N. T. libri N. T. apoeryphi. Vgl. Heppe 8. 248; über die Ansichten der reformirten Theologen 8. 254.

<sup>\*\*)</sup> Die freiern Aeusserungen Luthers über die Inspiration hat Breischneider gesammelt in seiner Schrift: Luther an unsere Zeit, 1817. S. 97—99.

der Lehre (mit Beziehung auf die Uneinigkeit von Paulus und Barnabi auf die Stellung des Paulus zu Petrus in Antiochien), s. Postill. P. II, 1 Heppe S. 222: "Von einer eigentlichen Inspirationstheorie findet sich b lanchthon keine Spur!" — Zwingli betrachtete die Schrift ebenfalls mit ternen, vorurtheilsfreien Augen, und sieht in den praktischen Wirkung Schrift den Hauptbeweis ihrer Göttlichkeit. . . . "Nimm ein guten starken der schmeckt dem Gsunden wol, macht jn fröhlich, stärkt jn, erwärmt ji Blut; der aber an einer sucht oder fiber krank lit, mag jn nit schmecke geschwygen trinken, wunderet sich, dass jn die gsunden trinken mögend bschicht nit us bresten des wyns, aber us bresten der krankheit. Also gottwort ganz gerecht an jm selbs und zu gutem dem menschen ge wers aber nit erlyden mag, nit verston, nit annemen will, ist krank. sye geantwurt denen, die frefenlich redend, gott welle in sinen worten n standen werden, glich als ob er uns gfären begere von der klarheit des gottes." (Deutsche Schriften I, S. 68; vgl. S. 81.) So sagt er auch "l stolam Jacobi" (Opp. VI, 2 p. 256) sehr schön: Scriptura sacra pelag immensum et inpermeabile, a nullo adhuc pro dignitate emensum, cam quo omnia omnium saeculorum ingenia exercentur. Dabei aber stellt Z innern Wahrheitssinn als das Kriterium der äussern Schriftworte auf. A an Valentin Compar (Deutsche Schriften II, 1 S. 16): "Welcher in Go truvt ist, der verstat alle ding, ob sy mit Gott sygind oder nit. Sieh, hi je der inner mensch das usser wort erkennen vnd urteilen, ob es der chen warheit glychförmig sye oder nit. Und mag das usser wort von senden bewärt, den glöubigen nit zwingen, dass er es annem." S. 17: das usser wort muss von dem innern, das Gott in's herz geschrieben la urteilt werden." Relativen Irrthum der heil. Schriftsteller in äussern 1 giebt Zw. unbefangen zu, aber unbeschadet der höhern Wahrheit, die sie baren: Tametsi enim in persona et tempore nonnunquam, in re tamen nu errarunt Sanctissimi viri (Annotatt. in Genesin, Opp. V, p. 27). Weit er dass kleine Abweichungen der Schriftsteller unter einander die Autori Bibel beeinträchtigen, erscheint sie vielmehr dadurch nur glaubwürdige sy allenthalb am Sinn einhellig ist und aber die oort oder zyt etwann sind beschrieben." Vgl. Uslegung und Grund der Schlussreden (De Schriften I, S. 388). — Sehr starke Inspirationsbegriffe finden wir bei Institut. I, c. 7, 4: Tenendum, non ante stabiliri doctrinae fidem, quan indubie persuasum sit, auctorum ejus cese Deum. Er beruft sich dabei s Testimonium Spir. Sancti. Idem ergo Spiritus, qui per os prophetarum tus est, in corda nostra penetret necesse est, ut persuadeat fideliter pro quod divinitus erat mandatum. . . . Illius (Spiritus S.) virtute illuminat non aut nostro aut aliorum judicio credimus, a Deo esse Scripturam; sec humanum judicium, certo certius constituimus (non secus ac si ipsius D men illic intueremur), hominum ministerio ab ipsissimo Dei ore ad nos fi Weitere Stellen bei Schenkel I, S. 62 f. Aber auch Calvin giebt bei al eine Verschiedenheit der Schriftsteller zu, rücksichtlich der Form, Insti-1: Lege Demosthenem aut Ciceronem, lege Platonem, Aristotelem, aut quosvis ex illa cohorte: mirum in modum, fateor, te allicient, oblectabur vebunt, rapient; verum inde si ad sacram istam lectionem te conferas nolis ita vivide te afficiet, ita cor tuum penetrabit, ita medullis insidel prae istius sensus efficacia vis illa rhetorum ac philosophorum prope eva: ut promtum sit perspicere, divinum quiddam spirare sacras scripturas omnes humanae industriae dotes ac gratias tanto intervallo superent. 2:

idem Prophetis nonnullis elegans et nitidum, imo etiam splendidum esse diidi genus, ut profanis scriptoribus non cedat facundia, ac talibus exemplis
uit ostendere Spiritus S. non sibi defuisse eloquentiam, dum rudi et crasso
lo alibi unus est. Beispiele: David und Jesaias auf der einen, Amos, Jereis, Zacharias (quorum asperior sermo rusticitatem sapit) auf der andern
te.

<sup>2</sup> Limborch, Theol. christ. I, 4, 10: De inspiratione Script. S. concludimus c, libros hosce a viris divinis scriptos, qui non tantum non errarunt, sed et, a spiritu Dei regebantur, in tradenda voluntate divina errare non potuerunt; , sicut non propria voluntate, sed instinctu Spiritus S. ad scribendum se acserunt (2 Petr. 1, 21), ita etiam in scribendo a Spir. S. directi fuerunt (2 2. 3, 6), adeo ut errorem nullum committere potuerint, nec in sensu ipso gimendo, nec in verbis sensum continentibus divinum conscribendis aut dicdia. Si quaedam non exacte definiverint, fuere ea non res fidei aut praecepta rum, sed rerum majorum parvae circumstantiae, ad fidem fulciendam nullum entes momentum, circa quas tamen non errarunt aut memoria lapsi sunt, menodo eas, quia necesse non erat, accurate et praecise non determinarunt. Weit kühner freilich hatte schon Grotius geurtheilt, Votum pro pace eccletica (De canonicis scripturis — Opp. theol. Amst. 1679. T. III, p. 672): Non acs libros, qui sunt in hebraco Canone, dictatos a Spir. S. . . . . scriptos eum pio animi motu non nego . . . sed a Spiritu Sancto dictari historias il fuit opus. . . . Vox quoque Spiritus Sancti ambigua est; nam aut signi-2... afflatum divinum, qualem habuere tum Prophetae ordinarii, tum in-David et Daniel, aut significat pium motum sive facultatem impellentem loquendum salutaria vivendi praecepta, vel res politicas et civiles etc. (vgl. folgenden Abschnitte über Verschiedenheit der Lesarten u. s. w.). - Sehr urtheilt auch Episcopius, Institutt. IV, 1, 4, über den Kanon: In hoc volumine tinentur varii libelli, non qui singuli singulas religionis christianae particulas se habent, et conjuncti totam religionem christianam complectuntur ac conment; seu veluti partes essentiales totum, adeo ut si unus tantum deficeret deesset, religio Christi tota destruenda et plane desitura aut defutura esset; veluti partes integrales, ita ut librorum istorum uno aut pluribus deficienis religio Christi mutila et trunca esset futura. Nihil minus: plures enim t libelli, qui nihil continent, quod non in aliis et saepius et luculentius reitur; et sunt, qui nihil ad religionem christianam magnopere faciens contith. Denique certum est, libellos hos in codicem seu volumen unum digestos se non divino jussu aut impulsu, sed consilio studioque humano, licet sancto rue etc. Besonders macht Episcopius die fides humana geltend, dass die igen Schriftsteller die Wahrheit hätten sagen wollen und können u. s. w. . с. 2.

"Die besondere Art der Einwirkung des h. Geistes konnte sich der Socisiemus gemäss seinem dualistisch-mechanischen Standpunkte nur als ein unnitteltes Eintreten der göttlichen Causalität in die menschliche Eigenthümlichdenken; und in dieser Besiehung steht der Socinianismus mit dem Katholisus und dem ältern Protestantismus auf dem nämlichen Standpunkt." Fock, 129. So sagt Socin (ganz orthodox): die heiligen Schriftsteller hätten gerieben ab ipso divino spiritu impulsi eoque dictante (Lectiones sacrae p. 287; Fock a. a. O.). Doch beschränkt er die Inspiration auf das Wesentliche, giebt im Unwesentlichen leichte Irrthümer zu (ein leviter errare); vgl. die 1en bei Fock S. 332. und de auctoritate Scripturae, Racov. 1611 (Opp. I, 165 ss.).

4 Gegen Calixt behauptete der Consensus repetitus fidei verae Luth (ed. Henke p. 5), Punct. 6: Profitemur et docemus, omnia scripta pro et apostolica dici divina, quia a Deo ceu fonte sunt et divinitus tradita nihilque in illis inveniri, quod Deum non habeat auctorem, vel Deo insi suggerente et dictante non sit scriptum, testibus Paulo 1 Cor. 3, 13. 3, 16, et Petro 2 Petr. 1, 20 s. Rejicimus eos, qui docent, scripturam vinam, non quod singula, quae in ea continentur, divinae peculiari revi imputari oporteat, sed quod praecipua, sive quae primario et per se ac intendit scriptura, nempe quae redemtionem et salutem generis hums cernunt, nonnisi divinae illi peculiari revelationi debeantur. (Selbst Stell 2 Tim. 4, 13 machen keine Ausnahme.) Am stärksten tritt die Gramms heraus in Formula Cons. 1: Deus O. M. verbum suum, quod est poter salutem omni credenti (Rom. 1, 16), non tantum per Mosen, Prophetas ( stolos scripto mandari curavit, sed etiam pro eo scripto paterne vigilav tenus et excubavit\*), ne Satanae astu vel fraude ulla humana vitiari Proinde merito singulari ejus gratiae et bonitati Ecclesia acceptum refer habet habebitque ad finem mundi sermonem propheticum firmissimum: r ίερὰ γράμματα, sacras litteras, ex quibus, pereunte coelo et terra, n quidem vel iota unicum peribit (2 Petr. 5, 19. 2 Tim. 3, 15. Matth. 5, In specie autem hebraicus V. T. codex, quem traditione Ecclesiae ju cui olim oracula Dei commissa sunt (Rom. 3, 2), accepimus hodieque reti tum quoad consonas, tum quoad vocalia sive puncta ipsa sive punctorum potestatem, et tum quoad res, tum quoad verba θεόπνευστος, ut fidei e nostrae una cum Codice N. T. sit Canon unicus et illibatus, ad cujus n ceu Lydium lapidem universae quae extant versiones, sive orientales siv dentales, exigendae, et sicubi deflectunt, revocandae sunt. (Vgl. ii Schweizer, die theol.-ethischen Zustände S. 37.) - Auch die lutherische matiker entschieden sich für die Ursprünglichkeit der hebr. Vocalzeiche Gerhard, loci theolog. I, c. 14 s. Quenst. I, 272 ss. Hollaz, Prol. III, XLIII. u. a. - In dieselbe Kategorie gehören die Streitigkeiten über die heit der Gräcität des N. Test. (Puristen u. Hebraisten), s. Winer, Gran neutest. Sprachidioms, Einl., u. Gass S. 159. Wurde doch sogar im Jal von G. Nitsch († 1729 als Superintendent in Gotha) die Frage angere die heil. Schrift Gott selbst oder eine Creatur sei? Vgl. Walch, Relig.-S keiten der evang. Kirche III, S. 145. u. I, S. 966. Tholack a. a. O. S.

<sup>5</sup> Einmal wurde der Begriff der *Inspiratian*, die man früher mit der barung identificirte, später für sich behandelte (s. Heppe S. 250), gens örtert. Von Gerhard, loci theol. I, c. 12, §. 12: Causa efficiens Scriptu crae principalis est Deus. §. 18: Causae instrumentales fuerunt sanct nes. Scripserunt non ut homines, sed ut Dei homines h. e. ut Dei i peculiaria Dei organa. Hollaz, Prol. III, qu. VI, p. 75: . . . Sicut ser quam homo alteri in calamum dictat, recte dicitur verbum humanum in relatum, ita scriptura a Deo inspirata verissime dicitur verbum Dei litter signatum. Quaest. XVI: Conceptus omnium rerum, quae in sacris litte bentur, prophetis et apostolis a Spir. S. immediate inspirati sunt. Qu. Omnia et singula verba, quae in sacro codice leguntur, a Spir. S. propl apostolis inspirata et in calamum dictata sunt. Vgl. weitere Stellen

<sup>\*)</sup> Wie sehr dieses blosse Wacken und Hüten tiber einem todten Schatze zu der tot sicht von Gott und seinem Verhältniss zur Welt stimmt, liegt auf der Hand. Nich pferisches, weder hier noch dort!

1 a. a. O. Hase, Hutter. rediv. - Die Göttlichkeit der Schrift wurde getheils auf die fides divina (das Zeugniss des heil. Geistes), theils auf die humana (αὐθεντία und ἀξιοπιστία), und daraus weiter die sogenannten iones S. S. abgeleitet: I) affectt. primariae: 1) divina auctoritas, 2) veritas, rfectio, 4) perspicuitas (semetipsam interpretandi facultas), 5) efficacia a; II) secundariae: 1) necessitas, 2) integritas et perennitas, 3) puritas et zitas fontium, 4) authentica dignitas. Es wurde aufmerksam gemacht auf mplicitas et majestas stili u. s. w. Vgl. Gerh. loci a. a. O. Calov. systema p. 528 ss., und die dogm. Lehrbb. (de Wette, S. 39. Hase, Hutter. rediv. 88.). Vgl. Gass, S. 235 ff. Heppe S. 240 ff. Schon Luthern war der Gedanke nicht fremd, dass das äusserliche Wort tht allein ausrichte, sondern dass der h. Geist inwendig in den Herzen æser (Zuhörer) das rechte Verständniss wirken müsse; vgl. Briefe bei de 1 Bd. V, S. 85, Nr. 1784. u. die Stellen bei Heppe S. 235. Auch der en orthodoxen Theologie war der Gedanke an ein Testimonium Spir. S. fremd; vgl. Klaiber, die Lehre der altprot. Dogmatiker von dem testimon. 8. und ihre dogmatische Bedeutung (Jahrbb. für deutsche Theol. 1857. ach Zwingli unter Anm. 1. — Vorzüglich aber traten die Mystiker der Kirche gegen die Buchstabenorthodoxie auf. So Jak. Böhm: "Ob nun die Vernunft nur schreiet: Schrift und Buchstaben her! so ist doch der re Buchstabe allein nicht genug zu der Erkenntniss, wiewohl er Anleiter rundes ist; es muss auch der lebendige Buchstabe, welcher Gottes selbstiges Wort und Wesen ist, in der Leiterin des ausgesprochenen Worts im chen selber eröffnet und gelesen werden, in welchem der heil. Geist der und Offenbarer selber ist" Vorrede zu der Schrift: von der Geburt und ichnung aller Wesen, bei Umbreit, Jak. Böhm S. 66. — Ueber Seb. Frank s. S. 241. — Weigel, Postille Thl. II, 61 f. III, 84: "Die Schrift ist ein r Buchstab und unkräftiges Wort, das allein in die Luft schallet." Gülden c. 19: "Es ist nicht genug sprechen: dieser ist ein solcher Mann gewesen, t den heil. Geist gehabt, er kann nicht irren. Lieber! beweis es vor, ob es sei, es würde dich noch sauer ankommen und schwer werden, zu verantn und zu beweisen. Was ist Kephas? wer ist Paulus? spricht der Apostel; st dieser oder jener? Menschen sind sie; Gott, Gott, Gott ist es allein, der Glauben wirket und Urtheil giebt zu prüfen alle Geister und Schriften." Walch, Einleitung in die Religionsstreitigkeiten Bd. IV, S. 1044 f. — Desgl. tian Hoburg (bei Hollaz, ed. Teller, p. 75): "Die Schrift ist ein alt, kalt todt Ding, das nur eitel Pharisäer machet." - Gemässigter als diese, aber o treffender Arnelt, wahres Christenthum S. 28: "Es hat Gott die heil. ft nicht darum offenbart, dass sie auswendig auf dem Papier als ein todter stabe soll stehen bleiben, sondern sie soll in uns lebendig werden im Geist Glauben, und soll ein ganzer innerlicher neuer Mensch daraus werden; die Schrift ist uns nichts nütze. Es muss alles im Menschen geschehen ı Christum, im Geist und Glauben, was die Schrift äusserlich lehrt." Ebend. : "Christus, der Lebendige, ist das Buch, in dem wir lesen, woraus wir lerollen." Ueber die Rothmann'sche Controverse über die Wirkung des Bibels vgl. Cotta, praef. in Gerh. p. 24. Walch, Einl. in die Religionsstreitign der luth. Kirche I, S. 524 ff. Gass, S. 265. Dass es der todte Buchstabe nicht thue, darin stimmte Spener mit den Obigen in. Aber eben so bestimmt erklärt er sich gegen jedes sich Geltendmachen

leistes ohne Schrift. Im bestimmten Gegensatz gegen das Quäkerthum sagt Nicht unser Gefühl ist die Regel der Wahrheit, sondern die göttliche Wahrheit ist die Regel unseres Gefühls. Diese Regel der Wahrheit ist im göttliches Wort ausser uns." S. die Stellen bei Hennicke S. 6 u. 7. — Von der Berechtigung der Laien, die heil. Schrift zu lesen und in ihr zu forschen, s. Geistliches Priesterthum (Frankfurt 1677) S. 29: "Weil der Brief des himmlischen Vaters malle seine Kinder ist, so kann kein Kind Gottes davon ausgeschlossen werden, sondern haben sie alle zu lesen (das) Recht und (den) Befehl." Ja "aie sollen auch die Schrift forschen, damit sie ihres Predigers Lehre darnach prüfen, sef dass ihr Glaube nicht auf dem Ansehen und Glauben eines Menschen, sondern göttlicher Wahrheit beruhe"\*). Besonders aber wirkte Spener dahin, die Bibel praktisch zu machen, sowohl unter dem Volke (durch vielseitigere Bibelerklärung), als unter den Theologen durch die Collegia biblica. Vgl. Pia desideria (Frankfurt 1712) S. 94 ss.

<sup>8</sup> Im Jahr 1588 verdammten die Facultäten von Löwen und Donai die Behauptung der Jesuiten, es sei nicht nothwendig, dass alle Worte der Schrift vom heil. Geist inspirirt seien. Auch der Jesuit Jean Adam wurde im Jahre 1622 mit den Jansenisten in einen Streit über die Inspiration verwickelt. Er meinte, die heil. Schriftsteller hätten sich mitunter zu übertriebenen Aeusserungen hinreissen lassen, und man dürfe nicht alles in der Bibel gar zu wörtlich nebmen. Die Jansenisten dagegen machten auf das Gefährliche dieser Behamtung aufmerksam. Reuchlin, Gesch. von Port-Royal I, S. 613 ff. — Gegen die protestant. Lehre von der Schrift erinnert Bellarmin (de verbo Dei IV. 4): . . . Apostolos non de scribendo, sed de praedicando Evangelio primaria intentione cogitasse. Praeterea, si doctrinam suam litteris consignare ex professe voluissent, certe catechismum aut similem librum confecissent. At ipsi vel listoriam scripserunt, ut Evangelistae, vel epistolas ex occasione aliqua, ut Petra, Paulus, Jacobus etc. et in iis nonnisi obiter [?] disputationes de dogmaties tractaverunt. Bellarmin verwirft die Schriftzeugnisse für die Inspiration der Schrift, als Zeugnisse in eigner Sache; auch der Koran berufe sich auf Inspiration! Ueber die Kanonicität der einzelnen Bücher finde sich gleichfalls kein sicheres Kriterium in der Schrift selbst u. s. w. \*\*). - Auch Richard Simons kritische Bestrebungen vertrugen sich nicht mit einem starren Inspirationsbegriff. Vgl. dessen Traité de l'inspiration des livres sacrés, Rotterd. 1687 u. s. <sup>9</sup> Ueber die Auslegungsprincipien der protest. Kirche im Gegensatz gegen die katholische vgl. oben §. 240 Note 7 und 8. Im Uebrigen siehe Clausen,

10 Liber de potentia S. S. — vgl. Aphorismi contra Pontificios — Animadversiones in Bellarmini controversias. Sein Hauptgrundsatz war: "dass die Worte der Schrift an jeder Stelle so viel bedeuten müssen, als sie gelten und bedeuten können." Wesentlich im Gegensatz gegen das arminianische und socinianische Princip, welches jede Schriftstelle mehr in ihrer Vereinzelung und historischen Begrenzung fasste, und daher das Parallelisiren der Stellen abwies, bemüht sich Coccejus, die Bücher der heil. Schrift als Theile eines größern Ganzen in ihrem Zusammenhange zu betrachten, so dass das eine in dem andern sich wiederspiegelt. Vgl. Clausen, Hermeneutik S. 282 ff. — Bekanntes

Hermeneutik S. 227 ff.

<sup>\*)</sup> Sp. wilnschte sogar (S. 38), dass auch Laien Griechisch und Hebräisch lernten, "um des heil. Geist in seiner eignen Sprache su vernehmen"; doch "hindert die Unkenntniss fresder Sprachen die frommen Christen nicht an wahrhaftiger Erkenntniss dessen, was Gott seihrer Seelen Erbauung ihnen nützlich findet."

<sup>\*\*)</sup> Gegen Calsias Inst. VII, 1, 2, wonach die heil. Schrift sich von nicht-heiliger unterscheiß, wie das Licht von der Finsterniss und das Stisse vom Sauern, macht er das Urtheil Lathers geltend, der doch den Brief Jacobi eine stroherne Epistel genannt.

iehwort: Grotium nusquam in sacris litteris (V. T.) invenire Christum, Cocum ubique. — Gegen die von der Dogmatik sich emancipirende Exegese misirten indessen Orthodoxe, wie Calov, mit aller Macht, vgl. Gass S. 164 ff.: allegorischen Interpretation machte reformirte Seits Hyperius einige Consionen, s. Heppe S. 253.

11 So Turretin, Werenfels u. A. Bekannt ist die skeptische Aeusserung des tern:

Hic liber est, in quo sua quaerit dogmata quisque, Invenit et iterum dogmata quisque sua.

12 s. B. Bekker (bezauberte Welt, Vorr. S. 11 ff.), der die Vernunft der rift voranstellt, aber keinen Widerspruch zwischen beiden annimmt. "Die harheit ist es, dass die Vernunft vor der Schrift vorhergehen muss, weil die rift die Vernunft vorherstellet — ich sage: die gesunde Vernunft, welcher ich Schrift muss offenbaren und blicken lassen, dass sie von Gott ist. rauf stehet die Vernunft neben der Schrift, als von Dingen redend, davon Schrift schweigt; und die Schrift stehet neben der Vernunft, weil sie uns setwas anderes lehret, und welches dem Untersuchen unsres Verstandes nicht unterworfen ist. Endlich so ist es dennoch, dass die Schrift über Vernunft ist, nicht als Frau und Meisterin (denn sie jedwede ihre unteriedenen Haushaltungen haben), als eine, die von höherm Adel und von grösmitteln ist. . . Dennoch begiebt es sich wohl, dass sie einander auf dem ge begegnen, oder in einem Hause zusammenkommen, und also einander Hand leihen, doch beide als freie Leute, allein mit dem Unterschied, dass Vernunft als die geringste der Schrift allezeit Ehrerbietung erweiset."

sehr die Protestanien die ganze Schrift, A. und N. T., als eines Glaubenscodex zu betrachten gewohnt waren, so schr musste doch wieder das materielle Glaubensprincip, das in der evangelischen Rechtfertigungslehre lag, auf das formelle surückwirken, und daher irgendwise eine Unterordnung des Alten Test. unter das Neue (des Gesetzes unter das Evangelium) ferdera. Die symbol. Bücher unterscheiden zwischen dem Ritual- und dem sittlichen Gesetze. Das erstere hatte typische Bedeutung und ist nun erfüllt, das letstere zeigt uns theils die Grösse der Sünde (in einem Spiegel), theils hat es auch jetzt noch normativen Werth. Vgl. Art. Smalc. art. 2, p. 319. Apol. p. 83. Confess. Gall. art. 23. Beig. 25. Helv. II, e. 12. 13. — In Beziehung auf den antinomistischen Streit (den Joh. Agricola zu Eisieben erregte) s. die Bestimmungen der Form. C. art. 5 u. 6 (de tertio usu legis). — Usbrigens kann man nicht sagen, dass Gesetz und Evangellum identisch seien mit dem A. und N. Test.; denn auch im A. Test. ist die Weissagung der evangelische Bestandtheil, während das N. Test. zugleich sittliche Gebote enthält, s. Luthers Vorrede zum N. Test. 1522. Vgl. über den ganzen Abschnitt Schenkel I, S. 165 ff.

#### §. 244.

Verhältniss der Schrift zur Tradition.

Vgl. die §. 237 angeführten Schriften von Schmid und Gass über Calixt.

Bei aller Beschränkung auf die Schriftautorität konnte sich der otestantismus der Macht der Ueberlieferung nicht absolut entzie
1. Ruhte doch selbst das Ansehen des Schriftkanons auf dem auben der Kirche. Die ganze geschichtliche Entwicklung konnte iht ignorirt werden, und namentlich trugen die Reformatoren kein denken, in Beziehung auf Kirchengebräuche der Tradition ein wisses, wenn auch nur menschlich normatives Ansehen einzuamen 2. Aber auch in Beziehung auf die Fundamentallehren des

Christenthums hatte sich der Protestantismus in Uebereinstim erklärt mit den ältesten Glaubenssymbolen der Kirche, weil ihnen die reine Schriftlehre wiederzuerkennen glaubte, ohne man es deshalb weder für nöthig, noch selbst für rathsam gest hätte, jene Symbole als eine besondere Autorität neben die Shinzustellen. Als daher im 17. Jahrhundert G. Calixt auf den sensus der alten Kirche als auf eine neben der Schrift hergel Autorität hinwies, erweckte er damit lebhasten Widerspruch. aller theoretischen Opposition gegen jede andere als die Scautorität, gerieth jedoch der Protestantismus sehr bald in die hängigkeit von seiner eigenen Tradition, indem sowohl die sprüche Luthers, als die der Bekenntnissschriften wider ihren len in praxi maassgebend und hemmend wurden für die wexegetisch-dogmatische Entwicklung.

- <sup>1</sup> Vgl. Winer S. 33. Marheineke, Symbolik II, S. 191 ff. Schenkei 40 ff. Neander (Kath. u. Prot.) S. 88 f. Hase, Polemik S. 75.
- <sup>2</sup> Man denke nur an die Kindertaufe und an vieles andere; die Fek Sonntags, der Feste. Deshalb lehrt die Conf. Aug. I, art. 5, p. 31: Serapud nos pleraeque traditiones, quae conducunt ad hoc, ut res ordine g in Ecclesia, ut ordo lectionum in Missa et praecipuae feriae. Desgleichen die fess. Angl. 34: Traditiones atque ceremonias easdem non omnino necess est esse ubique aut prorsus consimiles. Nam ut variae semper fuerunt, e tari possunt pro regionum, temporum et morum diversitate, modo nihil : verbum Dei instituatur. Traditiones et ceremonias ecclesiasticas, quae cum Dei non pugnant et sunt auctoritate publica institutae atque probatae, qu privato consilio volens et data opera publice violaverit, is, qui ut pec publicum ordinem ecclesiae quique laedit auctoritatem magistratus et q firmorum fratrum conscientias vulnerat, publice, ut caeteri timeant, arguest. Quaelibet ecclesia particularis sive nationalis auctoritatem habet institu mutandi aut abrogandi ceremonias aut ritus ecclesiasticos humana tantum toritate institutos, modo omnia ad aedificationem fiant. So auch Luthe de Wette, Briefe III, 294): Nullas ceremonias damno, nisi quae pugnen evangelio; ceteras omnes in ecclessia nostra servo integras. . . . Nullos odi quam eos, qui ceremonias liberas et innoxias exturbant et necessitat libertate faciunt.
- <sup>3</sup> So wurden die drei ökumenischen Symbole, das Apostolicum', Nica und Athanasianum, auch von der protestantischen Kirche adoptirt und den Lutheranern in das Concordienbuch aufgenommen. *Mclanchthon* i die Symbole (Enarr. Symb.) breves repetitiones doctrinae, in scriptis projets et apostolicis traditae. Die zweite helvetische Confess. berief sich au Glaubenssymbol des römischen Bischofs Damasus (bei Hieronymus): druckt in der ältern Ausg. und bei *Fritzsche* p. 9 u. 10.
- 4 Calixt verwahrt sich zwar gegen die Beschuldigung, als ob er die Snicht für hinreichend halte, dass sie nicht unum, primum et summum princisei; er sieht in der Tradition nur das Zeugniss, welches die Kirche vor Lehre der heil. Schrift ablegt. Gleichwohl spricht er von zwei Principie arte nova p. 49: Duo vero sunt principia, quae tanquam certissima et

ubitationis aleam posita utrimque admittimus, quae etiam sufficere — divinae legis auctoritas, tum deinde ecclesiae catholicae traditio. Tradition versteht er den consensus primaevae vel priscae antiquiad Landgrav. Ernest. p. 22: Nos principium primum ponimus: quida Scriptura docet, est verum; proximum ab hoc: quidquid primorum seculorum ecclesia unanimiter professa est, est verum. Pag. 23: Quae sce symbolis, confessionibus et declarationibus comprehenduntur, e iptura hausta sunt. Vgl. die übrigen Stellen bei Schmid a. a. O. S. & S. 46 ff.

ptsächlich bestritt ihn Calov in seinem Syncretismus Calixtinus und chriften, s. Schmid S. 240 ff. Gass S. 87 ff. Gegen ihn der Consentus fidei verae Luther. Punct. 5 (bei Henke p. 5): Rejicimus eos, qui estimonium ecclesiae necessarium esse ad cognoscendum Dei verbum, ie illo per alia χριτήρια cognosci nequeat; auctoritatem sacr. litteraide non constare, nisi e testificatione ecclesiae etc. Vgl. Punct. 6-8. stark sich Luther gegen jede Erhebung seines Namens und jedes auf seine Autorität erklärte, ist bekannt. Ebensowenig lag es im r Bekenntnissschriften, den Gewissen ein Joch aufzulegen. Die erste nfess. verwahrt sich dagegen feierlich am Schlusse: Zuletzt wollen wir r Bekenntniss dem Urtheil göttlicher biblischer Schrift unterwerfen dabei erboten haben, ob wir aus angeregten heiligen Schriften etwas erichtet, dass wir jederzeit Gott und seinem heiligen Wort mit grosbarkeit gehorsamen wollen. Vgl. Conf. helv. II. und Conf. Scot. am Praefatio. Auch die luther. Form. Concord. p. 572 sagt deutlich: sutem Symbola et alia scripta . . . non obtinent auctoritatem judicis: a dignitas solis sacris litteris debetur; sed duntaxat pro religione nononium dicunt eamque explicant, ac ostendunt, quomodo singulis temacrae litterae in articulis controversis in ecclesia Dei a doctoribus, rixerunt, intellectae et explicatae fuerint, et quibus rationibus dogmata a Scriptura pugnantia rejecta et condemnata sint. — Dagegen bringt . Consens. 26 die heilige Schrift (das Wort Gottes) in eine solche ng mit den Confessionen, dass sie mit ihnen auf einer und derselben stehen scheint. Vgl. auch die Conclusiones zu den Dordrechter Be-. — Streit über das "quia" und "quatenus". Ueber das Geschicht-J. C. G. Johannsen, die Anfänge des Symbolzwanges unter den Pro-Lpz. 1817. und den Artikel "Symbolische Bücher" von Mallet, in Herlenc. XV, S. 284 ff.

#### EWEITER ABSCHNITT.

# Anthropologie, Rechtfertigung und Heilsordnung. (Materielles Princip.)

a. Anthropologie.

**§. 245.** 

Der Mensch vor dem Falle.

Neander, Katholicismus u. Protestantismus S. 99 ff.

Allgemein wurde zwar auch jetzt von den Christen sämmtlicher Parteien angenommen, dass der Zustand der ersten Menschen wordem Falle ein an Leib und Seele vortrefflicherer gewesen, als sack demselben 1. Während aber die katholische Kirchenlehre die ursprüngliche Gerechtigkeit des Menschen mit den meisten Scholstikern als ein donum superadditum fasst 2, behaupten die Protestaten (Lutheraner und Reformirte), dass der Mensch vor dem Falle von Gott geschaffen sei in vollkommner Gerechtigkeit und Heifgkeit 3, und dass diese, wie die Unsterblichkeit, zu seiner ursprünglichen Natur gehört haben. Die Arminianer 4 und Socinianer 5 den ken geringer von dem ursprünglichen Zustande des Menschen. Letztere setzen das Bild Gottes blos äusserlich in die Herrschaft über die Thiere und die vernunftlose Schöpfung überhaupt, und leugnen die ursprünglich-natürliche Unsterblichkeit 6.

- ¹ Conc. Trid. sess. V: Si quis non confitetur, primum hominem... sanctistem et justitiam, in qua constitutus fuerat, amisisse incurrisseque mortem, quante ailli comminatus fuerat Deus, anathema sit. (Dies in Uebereinstimmung mit den protestant. Symbolen, siehe Note 3.) Vgl. Confess. orthod. der Griechen p. 50 (bei Winer S. 51). Den Ausdruck "constitutus" (statt creatus) wählte man auf den Vorschlag des Cardinals Paccheo (s. Neander a. a. O. S. 107).
- <sup>2</sup> Cat. Rom. 1, 2, 19: . . . Originalis justitiae admirabile donum addidit, ac deinde caeteris animantibus praeesse voluit. Deutlicher wird dies entwickelt von Bellarmin, T. IV de gratia primi hom. c. 2, propos. 4: Integritas illa, cum qua primus homo conditus fuit et sine qua post ejus lapsum homines omnes nascuntur, non fuit naturalis ejus conditio, sed supernaturalis evectio. Vgl. c. 5: . . . Quare non magis differt status hominis post lapsum Adae a statu ejusdem in puris naturalibus, quam differt spoliatus a nudo, neque deterior est humana natura, si culpam originalem detrahas, neque magis ignorantia et infirmitate laborat, quam esset et laboraret in puris naturalibus condita. Auch in dem folgenden Cap. wird die justitia originalis den Haaren des Simson,

einem festlichen Kleide und Schmucke u. s. w. verglichen \*). Cap. 6: Virtutes non erant insitae et impressae ipsi naturae, ut sunt dona naturalia, sed extrinsecus assutae et superadditae, ut sunt dona supernaturalia. Cap. 7: Die Aussteuer im Paradies war eine herrliche, während jetzt die der Natur als eine stiefmütterliche erscheint (mit Berufung auf Augustin). Vgl. Marheineke, Symb. Bd. III von Anf. Möhler, Symb. §. 1. Baur, Kathol. und Protest. S. 60 ff.

2 Luther selbst in Gen. c. 3 (Opp. ed. Jen. T. I, p. 83; bei Möhler S. 35) erklärt sich dahin: Justitiam non fuisse quoddam donum, quod ab extra accederet, separatum a natura hominis, sed fuisse vere naturalem, ut natura Adae esset diligere Deum, credere Deo, cognoscere Deum etc. Ueber Luthers dichterisch-phantastische Fassung des paradiesischen Zustandes vgl. Schenkel II, S. 4 ff. (Der Mensch ist für den Himmel geschaffen: das unterscheidet ihn von den "Kühen und Säuen". Das Auge des ersten Menschen hat den Luchs und Adler an Scharfblick, sein Arm den Löwen und Bären an Stärke übertroffen; ja mit den stärksten Thieren ist er umgegangen wie mit einem Hündlein.) -Weit besonnener, von allem Phantastischen entfernt, vielleicht nur zu spiritualistisch, Zwingli, von der Klarheit des Wortes Gottes (Deutsche Schriften I, S. 16): "So wir nun ein bildnuss Gottes wärind nach dem lychnam (Leib), müsste je Gott ouch einen lychnam us glidern zammengesetzt haben, nach dem wir gemacht wärind; und so wir das nachliessind, wurde nachfolgen, dass Gott ein sammengesetzt ding wäre und dass er widerum möchte entfügt werden, das alles ganz und gar wider die feste des göttlichen wesens ist . . . also wird tiberblyben, dass wir nach dem gmüth oder nach der seel sind gebildet uf den schlag Gottes. . . . Wie aber die bildnuss sye, ist uns nit zu wüssen, denn schlechtlich, dass die seel die substanz ist, in die die bildnuss Gottes fürnehmhich yngedruckt ist. . . . Noch so wir Gott an jm selbs nach siner gestalt nie geschen habend, mögend wir je nit wüssen, wie unser seel jm glych sye der substanz und ihres wesens halb: dann die seel sich selbs nach der substanz und wesen gar nit erkennt. Und wird also zum letzten usgesetzt, dass die würkungen oder kräft der seel, will, verständnuss und gedächtnuss nüt anders sind weder zeichen der wesenlichen bildnuss, die wir erst werdend sehen, wenn wir Gott an jm selbs und uns in jm recht ersehen werdend (1 Cor. 13, 12). ... Nun empfindend wir in uns, die bildnuss Gottes sye mit etwas dingen vil eigentlicher, dann mit den dryen, verständnuss, willen und gedächtnuss \*\*) ..., ich mein', dass noch mee stucken syind, damit man der bildnuss Gottes in uns innen werde . . .: dieselben stuck sind ufsehen uf jn und sine wort, das sind gewisse stuck, dass etwas fründschaft, glychniss und bildung Gottes in uns ist . . . denn dass der mensch sin ufsehen hat uf Gott und sin Wort, seigt er klarlich an, dass er nach siner natur etwas Gott näher anerborn, etwas mee nachschlägt, etwas zuzugs zu jm hat, das alles on zwyfel allein darus flüest, dass er nach der bildnuss Gottes geschaffen ist." - Calvin sucht Leibliches und Geistiges so zu vermitteln, dass ersteres die Folie des letztern ist, Inst. I, 15 §. 3: Quamvis imago Dei in homine externo refulgeat, proprium tamen imaginis semen in anima esse dubium non est . . . (gegen Osiander, der das Bild Gottes im Leibe suchte). §. 4 heisst ihm imago Dei s. v. a. integra humanae naturae praestantia, quae refulsit in Adam ante defectionem . . .

<sup>\*)</sup> Andere Vergleichungen mit dem Kranz einer Jungfrau u. s. w. bei Markeineke, Symb. III, S. 12.

<sup>\*\*)</sup> Nach Augustin, der darin ein Bild der Trinität sieht.

nunc aliqua ex parte conspicitur in electis, quatenus spiritu regeniti sunt; plenum vero fulgorem obtinebit in coclo. (Mit Zwingli theilt er die Polemik gegen Augustin in Bezug auf die Trias.) §. 8: . . . His praeclaris dotibus excelluit prima hominis conditio, ut ratio, intelligentia, prudentia, judicium non modo ad terrenae vitae gubernationem suppeterent, sed quibus transcenderent usque ad Deum et aeternam felicitatem. . . . In hac integritate libero arbitrio pollebat homo, quo, si vellet, adipisci posset aeternam vitam. Vgl. Schenkel II, 8. 11 ff. — Unter den lutherischen Symbolen übergeht die Augustana den primären Zustand; dagegen lehrt die Apol. 33 s.: Justitia originalis habitura ent non solum aequale temperamentum qualitatum corporis, sed etiam haec dona: notitiam Dei certiorem, timorem Dei, fiduciam Dei aut certe rectitudinem et vim ista efficiendi. Idque testatur Scriptura, cum inquit, hominem ad imaginem et similitudinem Dei conditam esse (Genes. 1, 27). Quod quid est aliud, nini in homine hanc sapientiam et justitiam effigiatam esse, quae Deum apprehenderet et in qua reluceret Deus, h. e. homini dona esse data notitiam Dei, timorem Dei, fiduciam erga Deum et similia? Vgl. p. 52: Propriis viribus posse diligere Deum super omnia, facere praecepta Dei, quid aliud est quam habere justitiam originis? Vgl. Form. Conc. p. 640. — Confess. Basil. I, art. 2: Von dem menschen bekennend wir, dass der mensch im anfang nach der hildnus Gottes Gerechtigkeit und Heiligkeit von Gott recht gemacht (Genes. 1. Eph. 4. Gen. 3). Confess. Helv. II, 8: Fuit homo ab initio a Deo conditus ad imaginem Dei, in justitia et sanctitate veritatis, bonus et rectus. Vgl. Conf. Belg. art. 11. Scot. 2. Gall. 9. Cat. Heidelb. 6. Canon. Dordrac. 3, 1 (wohl am sticksten). Form. Conc. 7. - Vgl. die Bestimmungen der spätern luther. u. refers Dogmatiker bei de Wette, Dogm. S. 91. Calov. IV, 392: . . . Eminebat cognition primaeva prae moderna quorumvis sive Theologorum sive Philosophorum sive rumve sapientum peritia et sapientia. Polan. p. 2122: Homo integer rects cognoscebat Deum et opera Dei atque se ipsum, et sapienter intelligebat omnis simplicia, singularia et universalia eaque recte componebat aut dividebat et ex compositis absque errore ratiocinabatur. — In diesen Zustand setzen auch die Dogmatiker, welche sich an die Bundestheologie anschliessen, den status operun-Vgl. de Wette S. 92. - Uebrigens rechnet schon Zwingli die Möglichkeit st sündigen zu den Vorzügen der sittlichen Natur, deren der erste Mensch theilhaft wurde. De provid. Dei (Opp. IV, p. 139): Quanto magis omnium opera rarissimum homo non est miser, quantum ad genus attinet: hic enim quantum intellectu praeditus sit, supra omnia sensibilia dignitate evehitur. Ea esia, praeter hominem, universa intellectu carent, qui ex primis dotibus numini praecipuus est. Ipsum igitur dum cum numine communem, quantumvis mutse, habet: jam tanto est nobilior homo reliquis sensibilibus, quanto lux tenebris volucres reptilibus et anima corpore. Non est ergo vel imprudentiae vel indignationis Dei opus homo sic factus, ut labi possit, quemadmodum et de angele sentiendum est; quum enim soli cum numine intellectum habent, dotem divinissimam, et nihil tam infirmum ac humile est, quod non sit in suo genere e optimum et utilissimum: jam et homo erit in sua classe absolutissime divins providentia factus. Quae ergo imprudentes miseriae damus, felicitatis sunt Labi potuisse a numine est inditum: fuit ergo insignis alicujus boni causa. So auch Calvin a. a. O. Bucanus III (bei Schweizer I, S. 888): Adamum flexibilem fecit, non talem, qui non posset nec vellet unquam peccare. Immutabilem esse solius Dei est. Keckermann 141 und Andere (bei Schweizer a. a. O.). Vgl auch Heppe S. 345 ff. u. 354 ff.

<sup>1</sup> Die arminianischen Symbole (Confess. Remonstr. 5, 5. u. Apol. Conf. P.

i Winer S. 52) heben mit Calvin die Freiheit des Willens heraus, leugdeshalb jenen höchsten Grad von Heiligkeit, wonach, wenn er vorgewesen wäre, der Mensch nicht würde gesündigt haben. So zeigt , Theol. christ. II, 24, 5, wie mit der gerühmten Unschuld auch wiesenheit (nesciebant nuditatem esse indecoram) verbunden gewesen; 1 sonst wissen müssen, dass Schlangen nicht reden können, und also schöpfen! Dass der Mensch, wenn er nicht gesündigt hätte, auch torben wäre, daran zweifelt auch Limborch nicht; aber daraus kann t auf die Unsterblichkeit seines Wesens schliessen \*); Gott würde ihn vor dem Eintreten des Todes bewahrt haben.

Racov. p. 18 (bei Winer S. 52). Socin. prael. c. 3: Si justitiae originine eam conditionem intelligunt, ut non posset peccare, eam certe sit Adamus, cum eum peccasse constet; neque enim peccasset, nisi ccare potuisset. . . . Concludimus igitur, Adamum etiam antequam n illud Dei transgrederetur, revera justum non fuisse, cum nec impecset nec ullam peccandi occasionem habuisset, vel certe justum eum irmari non posse, cum nullo modo constet, eum ulla ratione a peccauisse. Vgl. auch Cat. Racov. qu. 22 (der letzten Revision; bei Winer Fock S. 492 ff.

Racov. qu. 40: . . . ut homo nihil habet commune cum immortalitate. bur nihil habet commune homo cum immortalitate? Idcirco, quod ab humo formatus proptereaque mortalis creatus fuerit. Socin, de statu ninis ante lapsum (gegen Franz Pucci v. Florenz), 1578, in der Bibl. on. II, p. 253ff. Pag. 258: Nego, hominem a Deo immortalem fuisse Damit meint indessen Socin nicht, eum ab ipso creationis initio morti niese obnoxium, adeo ut omnino ei moriendum esset, sed tantummodo a morti fuisse subjectum, et nonnisi divina gratia, qua in ipsa creaatus non fuerat, a morte immunem perpetuo esse potuisse. Er beruft 1 Cor. 15, 22 und 2 Tim. 1, 10. Hier spricht sich ein supranaturalinteresse aus, Christum als den eigentlichen Urheber des Lebens zu n. Vgl. über ähnliche Ansichten früherer Lehrer oben §. 58 und Fock "Die Vorstellung, dass der Mensch erst in einem bestimmten Zeitrblich geworden, während er von Anfang an unsterblich war, lief zu r alle vernünftige Naturanschauung an, als dass ein System, welches de Vernunft zu seiner Führerin erkoren hatte, sich damit hätte befreunm. Auf der andern Seite aber darf man doch ebensowenig übersehen, orthodoxe Dogma von der Unsterblichkeit des Menschen in seinem ichen Zustande einen wesentlich speculativen Kern hat, den nämlich, Unsterblichkeit zum Begriff des Menschen gehöre." Ebend. S. 490.

nungen der Mennoniten, der Quäker und der griechischen Kirche, welche hier min-Betracht kommen, s. bei Wiser a. a. O.

Colist die justitis originalis ein donum supernaturale nannie und darum von den Geges Papismus beschuldigt wurde, vgl. Consens. repet. Punct. 17 (bei *lienke* p. 14); a. a. O. S. 363.

reit die fibrigen Protestanten ein posse non mori lehren, s. Winer S. 52.

## §. 246.

Der Sündenfall und dessen Folgen. (Erbsünde.)

(Symbolische Bestimmungen.)

Im Zusammenhange mit den obigen Bestimmungen fasst der Protestantismus, wie er sich in den meisten Werken der Reformatoren 1 und in den kirchlichen Symbolen 2 ausspricht, den Sündenfall als eine die Natur des Menschen im innersten Kern vergiftende, die ursprüngliche Heiligkeit und Gerechtigkeit in absolutes Verderben verwandelnde Thatsache, deren Folgen sich auf die Nachkommen Adams in der Weise erstreckt haben, dass dieselben in ihrem natürlichen Zustande der Verdammniss verfallen und zu jedem wahrhaft Guten unfrei untüchtig sind. Weniger streng nimmt es hierin der Katholicismus, der in dem Sündenfall mehr nur den Verlust der göttlichen Gnadengeschenke bedauert, wovon die menschliche Schwachheit und Unvollkommenheit eine natürliche Folge ist 3. Fast noch milder denken hierüber die Arminianer 4, und am meisten pelagianisch die Socinianer 5, welche (mit den ältern Lehrern) vorzüglich den physischen Tod als eine Folge der ersten Sünde bezeichnen, und die sittliche Schwäche blos von der Gewohnheit des Sündigens, aber nicht von Adams Sünde selbst herleits.

<sup>1</sup> Bei Luther hing die streng augustinische Ansicht mit seiner ganzen Gemüthsstimmung und Lebensrichtung zusammen. Durch den Kampf mit dem flachen und werkheiligen Pelagianismus der Gegner wurde er nur mehr in seiner Ansicht bestärkt. Entwickelt hat er dieselbe vorzüglich im Streit mit Erasmus, in der Schrift de servo arbitrio 1525 (gegenüber der de libero arbitrio 1524), wogegen Erasmus den Hyperaspistes erliess 1526. Auch an andern Stellen spricht sich L. sehr stark über die Erbsünde aus, die er unter anderm den Sauerteig des Teufels nennt, damit unsere Natur vergiftet ist (Walch II, \$ 2146 ff. VI, 396. XI, 2605). Vgl. Schenkel II, S. 16 ff. Heppe S. 388.— 14 lanchthon trat in der ersten Ausg. der loei der Lehre von der gänzlichen Vadorbenheit des Menschen und der Unfreiheit des Willens bei; ed. Augusti p. 18 ss. Pag. 19: Jam posteaquam deliquit Adam, aversatus est Deus hominem, ut non adsit ei gubernator Dei spiritus. Ita fit, ut anima, luce vitaque coelesti carens, excoecetur et sese ardentissime amet, sua quaerat, non cupiat, non velit, nisi carnalia etc. Ibid.: Sicut in igni est genuina vis, qua sursum fertur. sicut in magnete est genuina vis, qua ad se ferrum trahit, ita est in homine nativa vis ad peccandum. Die Tugenden der Heiden sind ihm, wie auch Lathern \*), nur virtutum umbrae. So waren Sokrates, Cato u. s. w. nur aus Ehrgeiz tugendhaft. . . . Pag. 23: Ut rem omnem velut in compendium cogun, omnes homines per vires naturae vere semperque peccatores sunt et peccant. Vgl. Galle S. 247 ff. Ueber die spätern Modificationen von seiner Seite ebend.

<sup>\*)</sup> In diesem Punkte geht Luther noch über Augustin hinaus, s. Schenkel II, S. 17.

8. 266 ff. Heppe S. 386 ff. Schmid S. 569 ff. — Unter allen Reformatoren dachte Zwingli über die Erbeünde am mildesten, indem er sie nur in einem gewissen Sinne als wirkliche Sünde fasste, ad Carol. V. Fidei ratio (Opp. IV, 1.6): De originali peccato sic sentio: Peccatum vere dicitur, cum contra legem tum est; ubi enim non lex est, ibi non est praevaricatio, et ubi non est praearicatio, ibi non est peccatum proprie captum, quatenus scilicet peccatum, selus, crimen, facinus aut reatus est. Patrem igitur nostrum peccavisse steor peccatum, quod vere peccatum est, scelus scilicet, crimen ac nefas. it qui ex isto prognati sunt, non hoc modo peccarunt: quis enim nostrum a paradiso pomum vetitum depopulatus est dentibus? Velimus igitur nolimus, mittere cogimur, peccatum originale, ut est in filiis Adae, non proprie pecstum esse, quomodo jam expositum est: non enim est facinus contra legem. forbus igitur est proprie et conditio: morbus, quia sicut ille ex amore sui lapso est, ita et nos labimur; conditio, quia, sicut ille servus est factus et morti bacxius, sie et nos servi et filii irae nascimur et morti obnoxii. (Beispiel von ienstmannen, die sammt dem Herrn, jedoch ohne ihre eigene Schuld, zu Kriegsstangenen gemacht werden.) Vgl. de peccato originali ad Urbanum Rhegium: pp. III, p. 627 ss. Pag. 628: Quid enim brevius aut clarius dici potuit quam iginale peccatum non esse peccatum, sed morbum, et Christianorum liberos ropter morbum istum non addici aeterno supplicio? Contra vero, quid imbe-Bias dici potuit et a canonica scriptura alienius, quam . . . non tantum esse orbum, sed etiam reatum? Pag. 629: Morbi autem vocabulo hic . . . utimur . . quatenus cum vitio conjunctus est eoque perpetuo, ut genti alicui transalthum est balbutire, coecutire, podagra laborare. Quod malum naturalem deschun solemus germanice "ein natürlichen Bresten" appellare, quo nemo vel sfor vel sceleratior existimatur; non enim possunt in crimen aut culpam rapi, natura adsunt. Sic ergo diximus originalem contagionem morbum esse, m peccatum, quod peccatum cum culpa conjunctum est; culpa vero ex comisso vel admisso ejus nascitur, qui facinus designavit. (Beispiel von einem der Sclaverei Gebornen.) Vgl. die Schrift vom kindertouf (Werke II, 1 S. 17 ff.): "Die erbsünd ist nüts anders, weder der brest von Adam her. . . . 7ir verstond aber durch das wort brest einen mangel, den einer on sin schuld nn der geburt her hat oder sust von zufällen." — "Die Verschiedenheit der winglischen Richtung von der gewöhnlichen ist in der That ohne grossen Beng (?)" Schweizer S. 46. Darin liegt denn doch ein Hauptunterschied, dass wingli die Erbsünde dem Menschen nicht zurechnet, dass sie als solche nicht volument sei. Vgl. die weitern Stellen und die Apologien Zwingli's von recm. Seite (s. B. Pictet) bei Schweizer a. a. O. Dagogen Schenkel II, S. 29 ff. The weit Zwingli das Wesen der Sünde in die Sinnlichkeit (das Fleisch) setzt, ebend, S. 34. Jedenfalls anerkannte Zwingli mit allen Reformatoren die abstate Sündhaftigkeit und Verdammlichkeit der Menschen vor Gott; vgl. "von bttlicher und menschlicher Gerechtigkeit" (Werke I, S. 465): "Wir sind vor ott all Schelmen . . . und wie unser Schelmerei allein Gott bekannt ist, also rteilt über die der einig Gott. . . . Die menschliche grechtigheit nenn ich n arme bresthafte grechtigheit, darum dass einer wol vor den menschen grecht ag gechätzt werden, der doch vor Gott nicht grecht ist; dann gheiner ist or Gott grecht . . . es ist nit möglich, dass ein mensch inwendig nach der öttlichen grechtigheit fromm, rein und suber sye." Also doch kein Pelagiaismus! - Vermittelnd zwischen Luther und Zwingli Calvin, Inst. II, 1 §. 6: on aliter interpretari licet quod dicitur, nos in Adam mortuos esse, quam uod ipse peccando non sibi tantum cladem ac ruinam ascivit, sed naturam

quoque nostram in simile praecipitavit exitium. Neque id suo unius vitio, quod nihil ad nos pertineat, sed quoniam universum suum semen ea, in quam lapsus erat, vitiositate infecit. . . . Sic ergo se corrupit Adam, ut ab eo transierit in totam sobolem contagio etc. §. 8: Videtur ergo peccatum originale hacreditaria naturae nostrae pravitas et corruptio in omnes animae partes diffusa.... Quare qui peccatum originale definierunt carentiam justitiae originalis, quam inesse nobis oportebat, quamquam id totum complectuntur, quod in re est, non tamen satis significanter vim atque energiam ipsius expresserunt. Non enin natura nostra boni tantum inops et vacua est, sed malorum omnium adeo fertilis et ferax, ut otiosa esse non possit. Qui dixerunt, esse concupiscentian, non nimis alieno verbo usi sunt, si modo adderetur (quod minime conceditur a plerisque), quidquid in homine est, ab intellectu ad voluntatem, ab anima ad carnem usque, hac concupiscentia inquinatum refertumque esse, aut, ut brevius absolvatur, totum hominem non aliud ex se ipso esse quam concupiscentiam. Das lautet flacianisch; doch vgl. §. 11: A natura fluxisse (peccatum) negamus, ut significemus adventitiam magis esse qualitatem, quae homini acciderit, quan substantialem proprietatem, quam ab initio induerit. Vocamus tamen naturalem, ne quis ab unoquoque prava consuetudine comparari putet, quum haereditario jure universos comprehensos teneat. §. 9: Neque enim appetitus tantum sun (Adamum) illexit, sed arcem ipsam mentis occupavit nefanda impietas et ad cor intimum penetravit superbia, ut frigidum sit ac stultum, corruptelam, quae inde manavit, ad sensuales tantum, ut vocant, motus restringere. Vgl. Schekel II, S. 37 ff.

<sup>2</sup> Lutherische Symbole: Conf. Aug. art. 2: Docent, quod post lapsum Adse omnes homines, secundum naturam propagati, nascantur cum peccato, h. c. sine metu Dei, sine fiducia erga Deum et cum concupiscentia, quodque be morbus seu vitium originis vere sit peccatum, damnans et afferens nunc queque aeternam mortem his, qui non renascuntur per baptismum et Spir. S. Dannant Pelagianos et alios, qui vitium originis negant esse peccatum, et, ut extenuent gloriam meriti et beneficiorum Christi, disputant hominem propriis viribus rationis coram Deo justificari posse. Vgl. Apol. art. 1. 5. Art. Smale. p. 317: Peccatum haereditarium tam profunda et tetra est corruptio naturae, ut nullius hominis ratione intelligi possit, sed ex Scripturae patefactione agnoscenda et credenda sit. Form. Conc. p. 574: Credimus, peccatum originis non esse levem, sed tam profundam humanae naturae corruptionem, quae nihil samm, nihil incorruptum in corpore et anima hominis atque adeo in interioribus et estrioribus viribus ejus reliquit. Nach p. 640 bleiben ihm nur impotentia et inepitudo, ἀδυναμία et stupiditas, qua homo ad omnia divina seu spiritualia sit prersus ineptus. . . . In aliis enim externis hujus mundi rebus, quae rationi subjectae sunt, relictum est homini adhuc aliquid intellectus, virium et facultatum, etsi hae etiam miserae reliquiae valde sunt debiles, et quidem haec ipsa quantulacunque per morbum illum haereditarium veneno infecta sunt atque contaminata. ut coram Deo nullius momenti sint. — Reformirte Symbole: Basil, I, art. 2: Er (der Mensch) ist aber muthwilliglich gefallen in die sünd, durch welchen fasl das gantze menschlich geschlecht verderbt, der verdammnuss unterworfen worden, auch unser natur geschwächt und in eine solche neigung zu sünden kommen, dass, wo die durch den Geist Gottes nit widerbracht wirdt, der mensch von jm selbs nüt guts thut noch wil. Confess. Helv. II, 8: Peccatum autem intelligimus esse nativam illam hominis corruptionem ex primis nostris parentibus in nos onmes derivatam vel propagatam, qua concupiscentiis pravis immersi et a bono aversi, ad omne vero malum propensi, pleni omni nequitia, diffiden-

ia, contemtu et odio Dei, nihil boni ex nobis ipsis facere, imo ne cogitare midem possumus. Cap. 9: . . . Non sublatus est quidem homini intellectus, son erepta ei voluntas et prorsus in lapidem vel truncum est commutatus. Cegrum illa ita sunt immutata et imminuta in homine, ut non possint amplius, mod potuerunt ante lapsum. Intellectus enim obscuratus est, voluntas vero ex ibera facta est voluntas serva. Nam servit peccato, non nolens sed volens. Stenim voluntas, non noluntas dicitur. Ergo quoad malum sive peccatum homo ion coactus vel a Deo, vel a Diabolo, sed sua sponte malum facit et hac parte iberrimi est arbitrii. . . . Quantum vero ad bonum et ad virtutes, intellectus seminis non recte judicat de divinis ex semet ipso. Heidelb. Kat. Fr. 7: Durch ien Fall und Ungehorsam unserer ersten Eltern ist unsere Natur also vergiftet vorden, dass wir alle in Sünden empfangen und geboren werden. Fr. 8: Sind vir aber dermaassen verderbt, dass wir ganz und gar untüchtig sind zu einiem Guten und geneigt zu allem Bösen? Antw.: Ja, es sei denn, dass wir burch den Geist Gottes wiedergeboren werden\*). Vgl. Confess. Gall. c. 9. ingl. 9. Belg. 15: (Peccatum orig.) est totius naturae corruptio et vitium haeeditarium, quo et ipsi infantes in matris suae utero polluti sunt, quodque velti radix omne peccatorum genus in homine producit ideoque ita foedum et zecrabile est coram Deo, ut ad generis humani condemnationem sufficiat. anon. Dordr. c. 3, art. 1. Form. Cons. 10: Censemus igitur, peccatum Adami mnibus ejus posteris, judicio Dei arcano et justo, imputari. 11: Duplici igitur omine post peccatum homo natura, indeque ab ortu suo, antequam ullum acsale peccatum in se admittat, irae ac maledictioni divinae obnoxius est: priman quidem ob παράπτωμα et inobedientiam, quam in Adami lumbis commiit: deinde ob consequentem in ipso conceptu haereditariam corruptionem insiam, qua tota ejus natura depravata et spiritualiter mortua est, adeo quidem, t recte peccatum originale statuatur duplex, imputatum videlicet et hacreditaium inhaerens.

- Auch die kathol. Lehre verwirft den baaren Pelagianismus, Conc. Trid. 1988. V, 1. 2: Si quis Adae praevaricationem sibi soli et non ejus propagini merit nocuisse, et acceptam a Deo sanctitatem et justitiam, quam perdidit, ibi soli et non nobis etiam eum perdidisse, aut inquinatum illum per inobelientiae peccatum mortem et poenas corporis tantum in omne genus humanum ransfudisse, non autem et peccatum, quod mors est animae: anathema sit. 1988. VI, c. 1 wird gelehrt, dass der freie Wille durch den Sündenfall geschwächt md gebeugt worden (attenuatum et inclinatum); aber eben so bestimmt Can. 1989: Si quis liberum hominis arbitrium post Adae peccatum amissum et extinctum 1989: see dixerit . . . anathema sit. Vgl. Cat. Rom. 3, 10, 6, u. besonders Bellaruin, de amiss. gratiae.
- 4 Apol. Confess. Remonstr. p. 84 b (bei Winer S. 59): Peccatum originale see habent (Remonstrantes) pro peccato proprie dicto, quod posteros Adami dio Dei dignos faciat, nec pro malo, quod per modum proprie dictae poenae b Adamo in posteros dimanet, sed pro malo, infirmitate, vitio aut quocunque andem alio nomine vocetur, quod ab Adamo justitia originali privato in posteros ejus propagatur: unde fit, ut posteri omnes Adami, eadem justitia destituti, rorsus inepti et inidonei sint ad vitam aeternam consequendum aut in gratiam um Deo redeant, nisi Deus nova gratia sua eos praeveniat et vires novas iis

<sup>\*)</sup> Ueber die Streitigkeiten, welche dieser Satz in der Folge veranlasste (1583 schrieb dagegen der niederländische Theolog Coerskert), s. Beckhaus a. a. O. S. 57.

restituat ac sufficiat, quibus ad eam possint pervenire. . . . Peccatum antem originis non esse malum culpae proprie dictae, quod vocant, ratio manifesta arguit: malum culpae non est, quia nasci plane involuntarium est, ergo et nasci cum hac aut illa labe, infirmitate, vitio vel malo. Si malum culpae non est, non potest esse malum poenae, quia culpa et poena sunt relata. Vgl. Limborch, Theol. christ. 3, 4, 4 u. a. St. m. bei Winer S. 60 f.

<sup>5</sup> Cat. Racov. p. 21 (Winer S. 57): Homo morti est obnoxius, quod primus homo apertum Dei mandatum, cui adjuncta fuit mortis comminatio, transgressus fuit. Unde porro factum est, ut universam suam posteritatem secum in eadem mortis jura traxerit, accedente tamen cujusvis in adultioribus proprio delicto, cujus deinde vis per apertam Dei legem, quam homines transgressi fuerant, aucta est. — Cat. Rac. qu. 423 (Winer S. 59): Peccatum originis nullum prorsus est. Nec enim e Scriptura id peccatum originis doceri potest, et lapsus Adae, cum unus actus fuerit, vim eam, quae depravare ipeam naturam Adami, multo minus vero posterorum ejus posset, habere non potuit. — Faust. Soc. de Christo Serv. 4, 6 (Opp. II, p. 226): Falluntur egregie, qui peccatum illud originis imputatione aliqua pro ea parte, quae ad reatum spectat, centineri autumant, cum omnis reatus ex sola generis propagatione fluat. Gravim autem multo labuntur, qui pro ea parte, quae ad corruptionem pertinet, ex poena ipsius delicti Adami illud fluxisse affirmant. . . . Corruptio nostra et ad peccandum proclivitas non ex uno illo delicto in nos propagata est, sed continuatis actibus habitus modo hujus modo illius vitii est comparatus, quo naturan nostram corrumpente ea corruptio deinde per generis propagationem in nos est derivata. Neque vero si Adamus non deliquisset, propterea vel nos a peccatis immunes fuissemus vel in hanc naturae corruptionem incurrere non potuissems, dummodo, ut ille habuit, sic nos quoque voluntatem ad malum liberam habeisemus. — Praelectt. theol. c. 4: Caeterum cupiditas ista mala, quae cum plerisque hominibus nasci dici potest, non ex peccato illo primi parentis manst, sed ex eo, quod humanum genus frequentibus peccatorum actibus habitum peccandi contraxit et seipsum corrupit: quae corruptio per propagationem in posteros transfunditur. Etenim unum illud peccatum per se non modo universos posteros, sed ne ipsum quidem Adamum corrumpendi vim habere potuit. Dei vero consilio in peccati illius poenam id factum esse nec usquam legitur et plane incredibile est, imo impium id cogitare, Deum videlicet omnis rectitadinis auctorem ulla ratione pravitatis causam esse: quae tamen pravitas, quatenus, ut dictum est, per propagationem in hominem derivatur, peccatum proprie appellari nequit. . . . Concludimus igitur, nullum, improprie etiam loquente, peccatum originale esse, i. e. ex peccato illo primi parentis nullam labem sat pravitatem universo humano generi necessario ingenitam esse sive inflictam quodammodo fuisse, nec aliud malum ex primo illo delicto ad posteros omnes necessario manasse, quam moriendi omnimodam necessitatem, non quidem ex ipsius delicti vi, sed quia, cum jam homo natura mortalis esset, ob delictum illud suae naturali mortalitati a Deo relictus est, quodque naturale erat, id in delinquentis poenam prorsus necessarium est factum. Quare qui ex ipso nascuntur, eadem conditione omnes nasci oportet: nihil enim illi ademtum fuit, quod naturaliter haberet vel habiturus esset. - Vgl. Opp. I, p. 334 b: Vita aeterna donum Dei est singulare et excellentissimum, quod nihil cum naturs hominis commune habet (vgl. §. 245 Note 6), aut certe ei nulla ratione naturaliter debetur. Ipsius autem hominis perpetua dissolutio ei naturalis est, ut mitissimus existimandus sit Deus, si homini delinquenti eam poenae loco constituit. Nam quid illi vel boni aufert vel mali infert, si eum naturae ipaiss

se relinquit et a se ex terra creatum atque compactum in terram rursus i sc dissolvi sinit. Hoc adeo rationi per se consentaneum est, ut poena mmodo dici non possit. Vgl. Fock S. 498. 654 ff.

#### §. 247.

## Gegensätze innerhalb der Confessionen.

uch innerhalb der confessionellen Schranken zeigte sich inn eine Verschiedenheit der Auffassung. Auf das Aeusserste eben und dadurch selbst wieder an den Rand des Irrthums irt wurde die protestantische Ansicht in der lutherischen Kirche in Matthias Flacius, der die Erbsünde als die Substanz des Menifasste, während Victorin Strigel sie nur als accidens betrachten Dagegen fehlte es selbst im Reformationszeitalter nicht an ichtigenden Ansichten über das Wesen der Sünde überhaupt<sup>2</sup>, in Betreff der Erbsünde neigten sich auch späterhin einige mirte Lehrer, wie die aus der Schule von Saumur, namentlich is de la Place, zu der mildern (arminianischen) Fassung hin 3; end wieder in der katholischen Kirche der Jansenismus zu den gern Ansichten Augustins zurückkehrte<sup>4</sup>.

Deber den Streit s. Planck, Geschichte des protest. Lehrbegriffs V. 1 S. , die Diss. von Otto u. Twesten (oben §. 215, 7, 5), u. Schmid in Illgens hr. 1849, 2. Die Ansichten von Flacius finden sich hauptsächlich entt in der Schrift "Clavis scripturae" und der angehängten Abhandlung de to originali, sodann in dem Buche: de peccati originalis essentia, Bas. vgl. p. 655: Hoc igitur modo sentio et assero, primarium peccatum oriesse substantiam, quia anima rationalis et praesertim ejus nobilissimae intiales potentiae — nempe intellectus et voluntas — quae antea erant seclare formatae, ut essent vera imago Dei fonsque omnis justitiae, hois ac pietatis, et plane essentialiter veluti aureae et gemmeae, nunc sunt s Satanae adeo prorsus inversae, ut sint vera ac viva imago Satanae, et eluti stercoreae, aut potius ex gehennali flamma constantes. Das Weitere chenkel II, S. 44 ff. u. bei Heppe, Gesch. des deutschen Protestantismus 395 ff. — Die Concordienformel erklärt sich darüber p. 285: Etsi peccariginale totam hominis naturam ut spirituale quoddam venenum et horriepra . . . infecit et corrupit . . . tamen non unum et idem est corrupta seu substantia corrupti hominis, corpus et anima, aut homo ipse a Deo s, in quo originale peccatum habitat . . . et ipsum originale peccatum, in hominis natura aut essentia habitat eamque corrumpit. So sind ja auch m Aussatz behaftete Körper des Aussätzigen und der Aussatz selbst zwei uiedene Dinge. - Auch reformirter Seits ward die flacianische Ansicht tgewiesen, siehe J. H. Heidegger, corpus theol. christ. X, 40 (ed. Tig. p. 346). Die flacianische Ansicht kann in ihrem Gegensatz gegen den ianismus eine manichäische genannt werden, welche das Ethische im Beler Sünde in ein rein Physikalisches verwandelt; daher nennt sie auch gger a. a. O. manichaeismus incrustatus.

so setat Sebastian Frank das Wesen der Sünde in die Unwissenheit und

Thorheit, und fasst sie überhaupt mehr negativ, s. Schenkel II, S. 60 ff. Achnliche Auffassungen bei Occhino, Thamer, Münzer u. A. ebend. S. 70 ff.

- <sup>3</sup> Josua Placaeus, theses theologicae de statu hom. lapsi ante gratiam, 1640; und disput. de imputatione primi peccati Adami, Salmur. 1655. Er nahm nur eine mittelbare, keine unmittelbare Zurechnung der Sünde Adams an, wogegen die Form. Cons.
  - 4 S. Reuchlin, Port-Royal S. 342 ff. Beil. VII, S. 753 ff.
- Rücksichtlich der einzelnen Sünden verwarf der Protestantismus die willkürliche Klassisicirung derselben nach Art der Scholastiker. Die wahre Todsünde ist nach protestantischer Assicht der Unglaube, welchen Luther den "vielköpfigen und vielfüssigen Rattenköuig unter den Sünden" nennt (Walch IV, S. 1075 ff.). Schenkei II, S. 73 ff.
- Die Protestanten mussten (im Zusammenhauge mit der strengen Ansicht von der Slinde) ebense die nobesteckte Empfängniss der Maria verwerfen; denn auch die Epitheta, die als anflagilich noch beibehalten: pura et intemerata virge (Confess. Bas. I.) u. a. beweisen für du Dogma nichts; vgl. Declaratio Thoruniensis (bei Augusti p. 415 u. 416): Omnes hombes, solo Christo excepto, in peccato originali concepti et nati sunt, etiam ipsa senetissims Virge Maria. Aber selbst in der kathol. Kirche fand die Lehre noch immer Gegeer, ust weder das Tridentinum, noch Bellarmin, noch spätere Päpste (wie Gregor XV. u. Alexander VII.) wagten etwas zu bestimmen. Vgl. Winer S. 57 Anm. 2. Augusti, Archiel III, S. 100. S. indessen die folgende Periode.

#### §. 248.

ř.

## Weiterbildung des Dogma's durch Schule und Leben.

Sowohl durch die Schule, als durch das Leben erhielt die protestantische Anthropologie ihre weitere Fortbildung. Im Geiste der alten Scholastik stellten lutherische und reformirte Theologen Urtersuchungen an über die Schöpfung des Menschen 1 und die Fortpflanzung des Geschlechtes (Creatianismus und Traducianismus)2, über das Wesen des Sündenfalls 3, der Erbsünde 4 und der wirklichen Sünde 5. Dabei machte sich im Leben fortwährend sowohl das Gefühl der Sünde und des sittlichen Unvermögens, als das der Freiheit geltend: und wenn ersteres durch die Schulbestimmungen zu einem todten Buchstaben sich verhärtete, wozu der eifernde Cslov im Streite gegen Calixt und dessen Schule besonders beitrug! so hob dagegen der Pietismus das praktische Moment der Lehre vom menschlichen Verderben aufs neue heraus, wobei er nichtsdestoweniger die strengsten Forderungen an den sittlichen Menschen stellte 7. Dasselbe zeigte sich bei den Jansenisten in der katholischen Kirche<sup>8</sup>, während der pelagianisirende Jesuitismus eine lockere Moral beförderte 9.

<sup>1</sup> Eine vorübergehende Streitigkeit in der reformirten Kirche erregte die Behauptung, dass es schon vor Adam Menschen gegeben habe (Präadamiten). Isaak Peyrerius (de la Peyrère), ein Hugenot, der später zur katholischen Kirche übertrat und 1676 unter den Vätern des Oratoriums starb, schrieb 1655: de Praeadamitis. Vgl. Bayle, dict. III, p. 637 s. Gegen diese Ansicht (mostrosa opinio) Calov III, p. 1049. Quenstedt I, p. 733 ss. Hollas p. 406. — Die gewöhnliche Definition, welche die Dogmatiker von dem Menschen gaben, waren die eines animal rationale. Vorherrschend ist die Dichotomie: in ein

ges und sinnliches Princip. Hollaz P. I, c. 5, qu. 6 (p. 410): Homo conduabus partibus, animo rationali et corpore organico; die weitern Defien bei Hase, Hutter. rediv. S. 192. — Joh. Gerhard sieht in dem Menein Bild der Trinität, loci theolog. T. IV, loc. IX, §. 6. Ueber das Bild im Menschen vgl. oben §. 245 Note-3. Ueber das Einhauchen der Seele A. loci theol. l. l. §. 12 (bei de Wette, Dogm. S. 89): Non ex intimo ore sesentiae spirat Deus animam hominis, sicut Spiritum S. ab omni aeternitra divinam essentiam Pater cum Filio spirat, sed animam in tempore suam essentiam creatam homini inspiravit.

Lasther lehrte den Traducianismus, und ihm folgen auch die lutherischen ogen, mit Ausnahme von Calixt (de animae creatione). Mit richtigem will zwar Gerhard IX, 8 §. 118 den modus propagationis den Philosozu bestimmen überlassen; doch lehrt er selbst §. 116: . . . Animas eorum, : Adamo et Eva progeniti fuissent, non creatas, neque etiam generatas, ropagatas fuisse; und ähnlich Calov III, p. 1081. Hollaz I, 5, qu. 9 (p. ): Anima humana hodie non immediate creatur, sed mediante semine foea parentibus generatur et in liberos traducitur. . . . Non generatur anima duce, sine semine foecundo, tamquam principio materiali, sed per tradueu mediante semine prolifico tamquam vehiculo propagatur. Vgl. Cons. t. fidei verae luther. punct. 22 (bei Henke p. 18): Profitemur et docemus, em generare hominem, idque non tantum quoad corpus, sed etiam m. Rejicimus eos, qui docent, in hominibus singulis animas singuon ex propagine oriri, sed ex nihilo tunc primum creari atque in-, eum in uteris matrum foetus concepti atque ad animationem praeparati - Dagegen sind Bellarmin, Calvin und die Reformirten für den Creatias, wobei sie dennoch die Erbsünde vollkommen bestehen lassen. Calvin L II, 1, 7) legt zwar auf solche Bestimmungen keinen so hohen Werth, e frühern Scholastiker: Neque ad ejus rei intelligentiam necessaria est disputatio, quae veteres non parum torsit; fährt aber dann fort: Neque estantia carnis aut animae causam habet contagio, sed quia a Deo ita rdinatum. Beza verwirft den Traducianismus aufs Bestimmteste qu. 47: ina de animae traduce mihi perabsurda videtur, quoniam aut totam aniaut partem ejus traduci oporteret. Vgl. Petrus Martyr thes. 705: Animae unt omnes simul creatae ab initio, sed creantur quotidie a Deo corporibus ndae. Polanus p. 2183: Eodem momento Deus creat animam simul et corpori infecto. Bucan. p. 92: Quod totum genus humanum ab Adamo ptum est, non tam ex genitura provenit . . . quam ex justa Dei vindicta. Stellen bei de Wette, Dogm. S. 89. Schweizer I, S. 452 ff.

Der Sündenfall der ersten Eltern hiess zum Unterschied von der Erbsünde stum originale, originatum) das peccatum originans. Die causa externa, et principalis war der Satan, die causa instrumentalis die Schlange, und eine wirkliche, aber vom Teufel besessene Schlange. Gerhard loc. X, §. 295 sucht zwischen dem allzu buchstäblichen Josephus (antiqu. 3 [1]) und allegorisirenden Philo (de mundi opif. f. 46) dahin zu vermitteln: Nos nec n, nec mere allegoricum, sed diabolo obsesstum ac stipatum serpentem hic ibi statuimus. (Darüber eine weitläufige Beweisführung aus der sich gebenden Doppelnatur der Schlange und der sowohl die leibliche Schlange der einen, als den Teufel von der andern Seite treffenden Verung.) Vgl. die Stellen aus den übrigen Dogmatikern bei de Wette. Hase, Hutterus redivivus p. 202. — Die Reformirten stellten ähn-

liche Untersuchungen an. So wenigstens der scholastisirende Heidegger X. 10 ff. Es wird c. 14 die μεθοδεία tentationis satanicae des Nähern beschrieben, und darauf in den folgenden Capiteln (besonders c. 18) die Schuld des Menschen ermessen. Der Fall Adams war nicht particularis, sondern generalis. . . . Non simplex, sed concatenatum peccatum fuit, et universae legis, amoris Dei et proximi violationem involvit. Sowohl die Gesetze der ersten, als der zweiten Tafel wurden verletzt. Die Schuld wird überdies vergrössert, sowall rücksichtlich des sündigenden Subjects, das, mit so vielen Wohlthaten von Gott überhäuft, keinen Antrieb zur Sünde erhalten hatte, als rücksichtlich des Verbotes, das, seiner Natur nach, ein leicht zu haltendes war. Auch Zeit und Ort (eben aus der Hand Gottes gekommen, das Wohnen im Paradiese!) seschweren die Schuld, sowie das hohe Amt, das dem Menschen geworden war, der Stammvater seines Geschlechts zu sein. Accedit, quod (peccatum Adae) radix fuit omnium peccatorum et velut equus Trojanus, ex cujus utero et ilis innumera peccata omniumque malorum Ilias prodierunt, ut gravissimum hoc peccatum et apostasiam a Deo vivente fuisse dubitari nullo modo possit. Cap. 19 wird mit den Scholastikern untersucht, wer von beiden die grössere Schold habe, Adam oder Eva? und endlich dahin entschieden: Nobis Scriptura utcurque innuere videtur, gravius peccasse Adamum, cum non tam Evae, quan Adami peccatum accuset (Rom. 5, 12. 1 Cor. 15, 22). Cap. 20 handelt von Antheil Gottes an der Sünde: Nec Deus spectator otiosus fuit. Nam aute peccatum tum lege illud vetuit, tum comminatione ab eo hominem deterruit. In peccato et explorationis causa hominem sibi reliquit, et patrato jam ab Eva peccato oculos ejusdem ad agnoscendam nuditatem prius non aperuit, quan Adam etiam peccasset. Post illud immediate judicium in peccatores execuit . . . et in remedium peccati Christum προχεχειροτονημένον revelavif. Doch wird bescheiden hinzugesetzt: In modo, quem divina providentia circa pecestum adhibuit, explicando cogitationes et linguae nostrae ita fraenandae sunt, ut cogitemus semper Deum in coelo esse, nos in terra, eum fabricatorem esse, nos ejus plasma. Cumque intelligere, quomodo creati simus, non valeamus, multo equidem minus intelligere possumus, quomodo facti ad imaginem Dei mutari potuerimus, ut tamen non independenter homo egerit, et Deus malum non fecerit Vgl. Gerhard §. 14 ff. §. 25: Maneat ergo firmum fixum, Deum non decrevise nec voluisse istum protoplastorum lapsum, nec impulisse eos ad peccatum, nec eo delectatum fuisse etc.

4 Gerhard loc. X, c. 3 ss. §. 51: Per hominem victum tota natura corrupta est et quasi fermentata peccato. §. 52: Peccatum illud (Adami) non est modis omnibus a nobis alienum, quia Adam non ut privatus homo, sed ut caput totius humani generis peccavit; atque ut natura humana per ipsum communicata fit propria cuique personae ex ipso genitae, sic et naturae corruptio per propagationem communicatur. Ac proinde quemadmodum tribus Levitica inclus lumbis Abrahae decimas obtulisse Melchisedecho dicitur (Hebr. 7, 9), ita et nos. qui in lumbis Adae peccantis delituimus, in et cum ipso non modo corrupti. sed et rei irae Dei facti sumus. Die weitern Entwicklungen c. 5. - Nach Heidegger X, 44 ff. sind sowohl die potentiae naturales (superiores: mens et voluntas; inferiores: sensitiva et vegetativa) als die qualitates der Corruption unterworfen; ebenso ist das Gewissen ein irrendes geworden; und endlich sind auch die körperlichen Organe vom Verderben angesteckt (Matth. 5, 29 f.). Ueber das Wesen der Erbsünde c. 50: Neque peccatum originale merus reatus peccati alieni, neque concupiscentia sola proprie neque nuda justitiae carentia est Sed late acceptum peccati alieni imputatione, et labe omnibus facultatibus inserente, easque tum a bono avertente, tum ad malum convertente, quam utramse distinctus reatus sequitur; stricte vero pro solo eo, quod nascentibus seu
risentibus inest, labe ea facultatibus insita, quam etiam proprius reatus sequir, constat. Cum enim peccatum pertineat ad facultates hominis, ab iis non
te discedendum. Itaque cum peccatum originis non pertineat ad opera, quae
facultatibus illis procedunt, neque est in ipsis illis, ceu spiritualis quaedam
pra haereat. Vgl. die übrigen reformirten Dogmatiker bei Schweizer S. 54 ff.

- Definirt wurde die Sünde als illegalitas seu difformitas a lege divina oder defectus vel inclinatio vel actio pugnans cum lege Dei, offendens Deum, sanata a Deo et faciens reos aeternae irae et aeternarum poenarum, nisi sit sta remissio. Unter der Contingens der Sünde verstand man die (abstracte) öglichkeit, zu sein oder nicht zu sein, im Unterschiede von (physischer) Nothradigkeit. Man unterschied peccatum originale (habituale) und actuale; und actuellen Sünden selbst finden wir wieder eingetheilt in voluntaria et invontaria, in peccata commissionis et omissionis\*), in peccata interiora et externa, oder peccata cordis, oris et operis u. s. w. Vgl. Gerh. loc. T. V ab init., sidegger c. 52 ss., und die weitern Stellen bei de Wette a. a. O. u. s. Heppe 371 ff.
- Die schon frühzeitig gehegten Ansichten Calixts selbst finden sich zusamengestellt in der dissert. de peccato (vom Jahre 1611); s. G. Calixti de praeprais christianae religionis capitibus disputationes XV, ed. a F. U. Calixto, elmst. 1658. 4. Disput. V. Er bestreitet den Traducianismus (siehe oben ots 2) und folgert daraus Thes. 33: Quare peccatum originis in nobis non A ipea culpa a parentibus commissa; et quia culpa non est, nec est reatus, aum aperte quoque scriptum sit (Ezech. 18, 20): Filius non portabit iniquitam patris, si videlicet ipse eam non adprobet aut imitetur. Thes. 56: Vera sincera est sententia, quam proposuimus, quod scilicet peccatum originis non t ipsa culpa Adae, nec sit reatus consequens culpam, verum pravitas naturae, m tamen sine relatione ad primam culpam, cujus est tamquam effectus imediate consequens. . . . Haeret itaque in nobis aliquid, et peccatum originale citur, quod non est ipsa illa prima Adae praevaricatio, sed aliquid aliud ab sa manans. Thes. 57: Optime autem cognoscitur ex opposita integritate, quae zati in intellectu erat cognitio, in voluntate amor et pronitas ad benefacienm, in adpetitu obsequium et concordia cum superioribus facultatibus, ita pratas haec in intellectu est ignorantia, in voluntate pronitas ad malefaciendum, adpetitu rebellio. Thes. 58: Et sicuti in integritate sive ad imaginem Dei unditus erat homo, ita nunc in pravitate sive ad imaginem Adae gignitur. hes. 59: Et sicuti homo si non peccasset, integritas naturam humanam semor et inseparabiliter consequuta fuisset et una cum illa ad posteros propagata, a, postquam homo peccavit, pravitas eam concomitatur et propagatur. Thes. ): Et sicuti integritas fuisset tamquam actus primus, actus autem secundus t illo primo natus studium et exercitium integritatis, ita nunc pravitas ista mnata est actus primus, actus autem secundus est pravitas pravum actum roducens. Thes. 93 (gegen Flacius): Pejor autem haeresis quam Manichaeom, adserere, substantiam humanam esse percatum, et hanc nihilominus a Deo ropagari et conservari. Ita enim peccatum a Deo propagabitur et conservatur, et Deus O. M. auctor peccati constituetur. Thes. 88 und a. a. O. er-

<sup>\*)</sup> Besonders wurde auch gefragt nach der Sünde wider den heiligen Geist als "tristissima species pescati mortalis." Gerh. loe theol. V, p. 84. Quenst. II, p. 80 ss. Gass S. 360.

klärt Calixt (wie Strigel) die Erbsünde für ein accidens. — Lakermann (
1646 in Königsberg), ein Schüler G. Calixts, hatte in einer These beis
quod gratia Dei ita offertur, ut, ea oblata, in hominis potestate sit, per
ea, quae ad conversionem et salutem necessaria sint, praestare; in einer a
Omnes, si velint, possunt se convertere; ferner: Solum peccatum origina
lapsum adaequata causa damnationis esse non potest. Darin sah des
Mislenta grobe und gefährliche Irrthümer. Dies führte zu einem allge
Kampf, in welchem Calixt und sein College Conr. Hornejus selbst am
1655 erschien auf Calovs Betrieb der gegen sie gerichtete Consensus re
fidei verae Lutheranae, in welchem, die Erbsünde betreffend, die luth
Ansicht in ihrer ganzen Strenge herausgehoben ward. So namentlich
23—29 (bei Henke p. 18 ss.). Vgl. die Stellen bei Neudecker (Fortsetzu:
Münscher von Cölln) S. 440. Ueber das Ganze siehe Planck, Gesch. d
testant. Theologie S. 107 ff. Schmid S. 185. Gass S. 68 ff.

Wie Luther, so wurde Spener durch das Leben auf seine Lehre v Sünde geführt: daher sie bei ihm immer in der innigsten Verbindung 1 Busse steht. Er lässt den Begriff der Sünde nicht erst kalt werden, s schmiedet so zu sagen das im Glühofen der innern Erfahrungen erhitzte weil es warm ist. Vgl. die theolog. Bedenken (von Hennicke) S. 33 ff. in der ersten Schrift, mit welcher Sp. in Sachsen öffentlich hervortrat, und Gnade" (1687), hatte er keineswegs den Zweck, diesen Gegensatz tisch aufzufassen und wissenschaftlich durchzuführen, sondern hielt si dem praktischen Gebiete, und nahm den Gegensatz überhaupt nicht in schneidenden Schärfe. Vgl. Hossbach I, S. 257. Aber gerade dieser E der Heiligung wurde von den orthodoxen Gegnern als eine Trübung der Lehre gefasst und bekämpft.

<sup>8</sup> Sowohl der Pietismus, als der Jansenismus sind Beweise, dass die ibare Beschränkung der sittlichen Kraft, wie sie im Augustinismus liegt eine tiefer gehende sittliche Wirkung hat, als das pelagianische Syste dass der Vorwurf, als untergrabe ersterer die Sittlichkeit und lähme der len, wenigstens nicht in der Allgemeinheit aufgestellt werden darf, in de es gewöhnlich thut. Es gilt hier der Wahlspruch des Jansenismus: D vitus vera libertas.

<sup>9</sup> Vgl. die lettres provinciales. Reuchlin, Port-Royal S. 33 ff. 631 ff.

#### b. Heilslehre.

### §. 249.

Freiheit und Gnade — Prädestination. (Nach den verschiedenen Confess

Dass die Seligkeit des Menschen von Gottes gnädigem schluss abhange, blieb, in dieser Allgemeinheit gefasst, auch runter den Glaubenskämpfen der gemeinsame Glaube aller Chri Die Ansichten gingen blos in der Bestimmung der Frage ander, ob dieser Rathschluss ein unbedingter oder ein durc Verhalten des Menschen bedingter, ob er ein allgemeiner ode particulärer sei? Je strenger nun die Lehre von der Erbsünde dem sittlichen Unvermögen des Menschen gefasst wurde, des ster musste an dem unbedingten Rathschluss gehalten werden,

sich (nach dem Obigen) nicht zu verwundern ist, wenn die isch-katholische Kirche 2, die Arminianer 3 und vollends die Socier 4 ein mehr oder weniger pelagianisirendes Abfinden mit der schlichen Freiheit versuchten, während wir die Lutheraner und rmirten mit ihrer Verneinung des freien Willens und aller virkung des Menschen auf der Seite Augustins finden 5. Gleichl seigte sich hier die auffallende Erscheinung, dass die lutherin Symbole die strenge Consequenz Augustins vermeiden und zu dem bedingten Rathschlusse propter praevisam fidem bekenwogegen die auf die Spitze getriebene reformirte Ansicht t nur jene nothwendige Consequenz eintreten lässt<sup>7</sup>, sondern r den einmal gewonnenen Prädestinationsbegriff über die Präen hinausverlegt und auch den Sündenfall selbst (supralapsa-1) von Gottes Vorherbestimmung abhängig macht b; eine An-, die jedoch nicht allgemeinen Beifall fand und über welche r am Ende die entgegengesetzte infralapsarische Meinung die rhand erhielt 9. Rücksichtlich der Allgemeinheit der den Menn anerbotenen Gnade bekennen sich alle Confessionen, ausser Reformirten, zum Universalismus 10; und auch Letztere gehen arem Particularismus nicht alle gleich weit 11; ja Einige unter n stehen selbst wieder auf universalistischem Standpunkte.

Vgl. die Stellen bei Winer S. 80 f.

Conc. Trid. sess. VI, can. 4: Si quis dixerit, liberum arbitrium a Deo m et excitatum nihil cooperari assentiendo Deo excitanti atque vocanti. ad obtinendam justificationis gratiam se disponat ac praeparet, neque dissentire, si velit, sed velut inanime quoddam nihil omnino agere, que passive se habere: anathema sit. Can. 17: Si quis justificationis granonnisi praedestinatis ad vitam contingere dixerit, reliquos vero omnes, 'ocantur, vocari quidem, sed gratiam non accipere, utpote divina potestate lestinatos ad malum: anathema sit. Die kathol. Symbole lassen zwar im gsten Gegensatz gegen die Pelagianer Gott das Werk der Bekehrung Zuthun des Menschen beginnen (sess. VI, can. 3), aber dann muss auch reie Wille hinzutreten und der Mensch zur Besserung mitwirken. Vgl. reitern Stellen bei Winer S. 84. - Bellarmin de gratia et lib. arb. stellt ich (gegen die Pelagianer u. s. w.) den Satz in den Vordergrund: Auxigratiae Dei non ita offertur omnibus hominibus, ut Deus expectet homiqui illud desiderent vel postulent, sed praevenit omnia desideria et omnem ationem. Hieran schliesst sich c. 2: Auxilium gratiae Dei non sequaliter bus adest. So weit harmonirt er mit den Protestanten. Ja er fügt noch hinsu: Nulla esset in Deo iniquitas, si non solum aliquibus, sed etiam oms hominibus auxilium sufficiens ad salutem negaret. Gleichwohl hält er c. it Augustin) die praktische Cautel fest, man müsse an keines Heil zum 18 versweifeln, sondern fortwährend ermahnen u. s. w. Diese praktische al schlägt ihm aber schon c. 5 in die dogmatische Theorie um: Auxilium iens ad salutem pro loco et tempore, mediate vel immediate omnibus datur in den folgenden Capiteln weiter beschränkt und erörtert wird). Und so agenbach, Dogmengesch. 5. Aufl.

sucht er denn weiterhin (im 2. u. 3. B.) den freien Willen su retten. Ihm ist der freie Wille nicht der Zustand des Freien, sondern die Fähigkeit su wählen und sich zu entschliessen. Er ist ihm weder actus noch habitus, sondern potentia, und zwar eine potentia activa. Ueber das Zusammenwirken mit der Gnade IV, c. 15: . . . Hinc sequitur, ut neque Deus determinet sive necessitet voluntatem, neque voluntas Deum. Nam et uterque concursum suum libere adhibet, et si alter nolit concurrere, opus non fiet. Simile est, cum duo farunt ingentem lapidem, quem unus ferre non posset; neuter enim alteri vires addi aut eum impellit, et utrique liberum est onus relinquere. Quamquam Deus, mis extraordinarie miraculum operari velit, semper concurrit, quando voluntas nostra concurrit, quoniam ad hoc se libere quodam modo obligavit, quando liberam voluntatem creavit. Ex quo etiam sequitur, ut, licet in eodem promes momento temporis et naturae Deus et voluntas operari incipiant, tamen Deus operetur, quia voluntas operatur, non contra. Et hoc est, quod aliqui dicust, voluntatem prius natura operari quam Deum, non prioritate instantis 🔅 que, sed a quo. — Ueber die Prädestination ebend. p. 657: Deus ab acterno determinavit omnes effectus, sed non ante praevisionem determinationis cansarum secundarum, praesertim contingentium et liberarum, et rursus determinavit omnes effectus, sed non eodem modo: alios enim determinavit futuros se operante vel cooperante, alios se permittente vel non impediente etc. Ibid. p. 659: Dess. qui perfecte cognoscit omnes propensiones et totum ingenium animi nostri, et rursum non ignorat omnia, quae illi possunt occurrere in singulis deliberationibus, et denique perspectum habet, quid magis congruum et aptum ait, ut moveat talem animum tali propensione et ingenio praeditum, infallibiliter colligit, quam in partem animus sit inclinaturus.

<sup>3</sup> Die Arminianer denken sich eine stete Cooperation des von der Grade geweckten menschlichen Willens mit der göttlichen Gnade; die Einwirkung der letztern erscheint ihnen aber keineswegs blos als eine moralisch**s: es ist dis m**i dem göttlichen Worte verbundene Kraft des heiligen Geistes (Conf. Remonstr. 17, 2, 5), welche auf clas Gemüth influirt, dem Wesen nach also strous Uebernatürliches, obschon der Wirkungsart nach analog der natürlichen Kraft alle Wahrheit" Winer S. 86, und die dort angeführten Stellen aus der Confess und Apologia Confess. Remonstrantium. Episcopii institutiones V, 5 ... Lim borch, Theologia christ. lib. IV ab init. Cap. 12, §. 15: Concludimus itsque, quod gratia divina, per Evangelium nobis revelata, sit principium, progressi et complementum omnis salutaris boni, sine cujus cooperatione nullum salutare bonum ne cogitare quidem, multo minus perficere possimus. Cap. 14, 4 21: ... Gratia Dei primaria est fidei causa, sine qua non posset homo recte libero arbitrio uti. Perinde est, ac si duobus captivis carceri inclusis et vinculis et compedibus arcte constrictis quidam superveniat, qui carcerem aperiat, vincula demat et egrediendi facultatem largiatur, quin et manu apprehensa eos suaviter trahat et hortetur ut exeant, unus autem occasione hac commoda utatur libertatemque oblatam apprehendat et e carcere egrediatur, alter vero beneficius istud liberationis contemnat et in carcere manere velit: nemo dicet illum liber tatis suac esse causam, non vero eum qui carcerem aperuit, eo quod aperto carcere, perinde uti alter, non egredi et in captivitate remanere potuit. Dies: Ergo liberum arbitrium cooperatur cum gratia? Resp.: Fatemur, alias nulls obedientia aut inobedientia hominis locum habet. Dices: An cooperatio liberi arbitrii non est bonum salutare? Resp.: Omnino, Dices: Ergo gratia non est primaria causa salutis? Resp.: Non est solitaria, sed tamen primaria; ipsa enim liberi arbitrii cooperatio est a gratia tamquam primaria causa: nisi enim statum esset, gratiae cooperari non set. Dices: Qui potestatem habet credendi, non salvatur, sed qui actu cre: cumi itaque prius tantum sit a Deo, posterius a nobis, sequitur, nos nostri vatores esse. Respondeo 1: Quoniam sine potestate credendi actu credere peasumus, sequitur eum, qui credendi potestatem largitus est, etiam actus si primariam esse causam. Unde et in Scriptura uni gratiae plerumque fides seaversio nostra adscribi solet: quia . . . solenne est, opera magna et exitaderibi causae principali, minus principalium nulla saepe mentione facts. Esse ex seipso ad tantum bonum consequendum vires habere. Non tantum in quod possimus velle, sed et quod actu velimus, gratiae debetur, quae nos evenit, excitat et impellit ad volendum et agendum, ita tamen, ut possimus velle. 2: Certo sensu concedi potest, hominem sui ipsius servatorem esse, iptura ipsa ab ejusmodi loquendi ratione non abhorrente Phil. 2, 12.

Vorgänger dieser Richtung waren Seb. Frank, Servet u. A.; s. Schenkel 8. 96 ff. Am meisten pelagianisch ausgeprägt ist der Lehrbegriff der Soinner. Cat. Recov. qu. 422: Estne liberum arbitrium situm in nostra potee, ut Deo obtemperemus? Prorsus. Etenim certum est, primum hominem a Deo conditum fuisse, ut libero arbitrio praeditus esset. Nec vero ulla sa subest, cur Deus post ejus lapsum illum eo privaret. Siehe die weiteru Hen bei Winer. Faust. Sociai praelect. theol. c. 5, und de libero hom. arnio deque asterna Dei praedestinatione, scriptum J. J. Grynaeo oblatum pp. I, p. 780 s.). Joh. Crellii Ethica christ. (Bibl. fratr. Pol.) p. 262. ade besteht den Socinianern, wie den Pelagianern, mehr in äussern Veran-Itungen Gottes, doch schliessen sie auch die innern Wirkungen auf das Gethe nicht aus. Cat. Racov. qu. 428-430: Auxilium divinum duplex est: zrius et exterius. (Exterius aux. div.) sunt promissa et minae, quorum tamen snissa vim habent longe majorem. Unde etiam, quod sint sub novo foedere ge praestantiora promissa, quam sub vetere fuerint, facilius est sub novo, un sub vetere foedere voluntatem Dei facere. (Interius aux. div.) est id, n Deus in cordibus corum, qui ipsi obediunt, quod promisit (vitam actern) obsignat. Pag. 251 (der spätern Revision): Spiritus Sanctus ejusmodi i afflatus est, quo animi nostri vel uberiore rerum divinarum notitia vel spe se acternae certiore atque adeo gaudio ac gustu quodam futurae felicitatis singulari ardore complentur. Siehe die weitern Stellen bei Winer. Die shhülfe der Gnade erscheint dem Socin schon darum nothwendig, weil in 1 meisten Menschen (zwar nicht Adams wegen, aber wegen des öftern Sünens) der Wille geschwächt ist; vgl. oben. Die Prädestinationslehre wird worfen, als der Ruin aller wahren Religion; vgl. prael. c. 6 ss. Fock 662 ff.

s Schon auf der Leipziger Disputation verglich Luther den Menschen mit ser Säge, die sich in der Hand des Werkmeisters leidend verhalte; s. Möhler, mb. S. 106. Vgl. Comment. in Genes. c. 19: In spiritualibus et divinis rebus, se ad animae salutem spectant, homo est instar statuae salis, in quam uxor triarchae Loth est conversa; imo est similis trunco et lapidi, statuae vita enti, quae neque oculorum, oris aut ullorum sensuum cordisque usum habet. sonders stark sprach er sich in der Schrift de servo arbitrio (gegen Erasmus), worin ihm unter anderm die vielfachen Aufforderungen Gottes an die Mensen zur Haltung seiner Gebote nur als Ironie erscheinen, wie der Vater zu nem kleinen Kinde spreche: "Komm doch", ob er gleich weiss, dass es nicht nmen kann (s. Galle, Melanchthon S. 270 Anm.; Schenkel, S. 81 ff.). In

Beziehung auf Prädestination vgl. den Brief an einen Ungenannten Nr. 2622 bei de Wette (Seidemann) VI, p. 427: Per Christum certi facti sumus, omnen credentem a Patre esse praedestinatum. Omnem enim praedestinavit, etian vocavit per evangelium, ut credat et per fidem justificetur. . . . Nam verum est, Deum aliquos ex hominibus aliis rejectis ad aeternam vitam elegisse et destinasse antequam jacerentur fundamenta mundi. Sed quia Deus in absendito habitat et judicia ejus occulta sunt, non licet nobis tantam profunditate assequi. — Auch Melanchthon urtheilte in der ersten Ausgabe der loci vid schärfer als später, vgl. Galle S. 247-326. - Demgemäss lehrt die Comfess. Aug. 16: De libero arbitrio docent, quod humana voluntas habeat aliquam libertatem ad efficiendam civilem justitiam et deligendas res rationi subjects. Sed non habet vim sine Spiritu Sancto efficiendae justitiae Dei seu justitiae spiritualis, quia animalis homo non percipit ea, quae sunt Spiritus Dei (1 Car. 2, 14), sed hacc fit in cordibus, cum per verbum Spir. S. concipitur. — Ashalich, nach Calvins Vorgange (Schenkel II, S. 106 ff.), die reformirten Symbole. Conf. Helv. I. art. 9. II. 9: Proinde nullum est ad bonum homini arbitrime liberum, nondum renato, vires nullae ad perficiendum bonum etc. (Val de übrigen Symbole bei Winer S. 81 f.) — Die veränderte Gesinnung Melanch thons erzeugte den synergistischen Streit, worüber Planck IV, S. 584 ff. Gelle S. 336 ff. In der 1559 zu Jena erschienenen Confutationsschrift heiset es unter anderm f. 36 b (bei Planck S. 598): Fugiamus ac detestemur dogma egrun, qui argute philosophantur, mentem et voluntatem hominis in conveniene sea renovatione esse σύνεργον seu causam concurrentem, cum et Deo debitum he norem eripiat, et suos defensores, ut Augustinus inquit, magis praecipitet & temeraria confidentia labefactet, quam stabiliat. Und so lehrt auch endlich de Concordienformel p. 662: Antequam homo per Spir. S. illuminatur, convenius, regeneratur et trahitur, ex sese et propriis naturalibus suis viribus in rebus spiritualibus et ad conversionem aut regenerationem suam nihil inchoare, operati aut cooperari potest, nec plus quam lapis, truncus aut limus. — Ueber die weitern dogmatischen Bestimmungen der Theologen s. Heppe S. 426 ff.

6 Die Form. Conc. p. 617-618 hilft sich durch den Unterschied von pracdestinatio et praescientia: Praescientia enim Dei nihil aliud est, quam quod Deus omnia noverit, antequam fiant. . . . Haec praescientia Dei simul ad be nos et malos pertinet, sed interim non est causa mali, neque est causa peccati, quae hominem ad scelus impellat. . . . Neque haec Dei praescientia causa 🛋 quod homines percant; hoc enim sibi ipsis imputare debent. Sed praescissis Dei disponit malum, et metas illi constituit, quousque progredi et quamdia 🖝 rare debeat, idque eo dirigit, ut, licet per se malum sit, nihilominus electis Dei ad salutem cedat. . . . Praedestinatio vero seu aeterna Dei electio tantum 🚅 bonos et dilectos filios Dei pertinet, et haec est causa ipsorum salutis. Etenin eorum salutem procurat et ea, quae ad ipsam pertinent, disponit. Super hase Dei praedestinationem salus nostra ita fundata est, ut inferorum portae ess evertere nequeant. Hacc Dei praedestinatio non in arcano Dei consilio es scrutanda, sed in verbo Dei, in quo revelatur, quaerenda est. — Zu dieses Bestimmungen war die Concordienformel durch die Streitigkeiten mit den Beformirten gelangt. Anlass dazu gab zunächst der Streit der beiden Strassberger Theologen Joh. Marbach und Hieronymus Zanchius, wovon der Erster lutherisch, der Letztere calvinisch gesinnt war; s. Planck VI, S. 809. und C Schmidt, Peter Martyr Vermigli, S. 139\*).

<sup>\*)</sup> Die Frage nahm auch eine praktische Wendung: ob man für den Papet beten dürfe eder

<sup>7</sup> Von den vorcalvinischen Bekenntnissschriften sagt die erste Basler Art. : "Dannenher bekennend wir, dass Gott vor und ee die welt erschaffen, alle le erwölt habe, die er mit dem erb ewiger seligkeit begaben will." Doch merktirdig findet sich diese Bestimmung nicht in Verbindung mit der Lehre von sr Erbefinde, sondern sie steht gleich vorn beim Artikel von Gott. Dasselbe t der Fall bei Zwingli. Auch er erklärt sich ganz bestimmt für die Prädeination, ad Carolum Imp. Fidei ratio (Opp. IV, p. 6 s.): Constat autem et manet Dei electio: quos enim ille elegit ante mundi constitutionem, sic egit, ut per filium suum sibi cooptaret; ut enim benignus et misericors, ita metus et justus est etc. Im Zusammenhang entwickelt Zw. seine Ansichten ertiber in der Schrift de prov. Dei (Opp. IV, p. 79 ss.). Nach ihm ist auch e Sände Adams schon mit prädestinirt, aber ebenso die Erlösung. Vgl. p. 13: Est electio libera divinae voluntatis de beandis constitutio.... memadmodum legislatoribus ac principibus integrum est constituere ex aequi mique ratione, sic divinae majestati integrum est ex natura sua, quae ipsa mitas est, constituere. Pag. 115: In destinandis ad salutem hominibus voluns divina prima vis est: ancillantur autem sapientia, bonitas, justitia et ceteus dotes, quo fit, ut voluntati referatur, non sapientiae . . ., non justitiae, non beralitati divinae. . . . Est igitur electio libera, sed non caeca, divinae volunalis, sed non solius quantumvis praecipuae causae, constitutio cum majestate : auctoritate, de beandis, non de damnandis. Pag. 140: Stat electio Dei firma i immota, etiamsi per filium suum praecepit, electos ad se transferre. . . . Firma anet electio, etiamsi electus in tam immania scelera prolabatur, qualia impii t repudiati designant. . . . Testes sunt David, Paulus, Magdalena, latro, alii. - Gegen die praktische Consequenz, der Erwählte könne also sündigen, wie r wolle, es schade ihm nicht, hat Zw. die Antwort (ib.): Qui sic loquuntur, stimonium dant, aut se electos non esse, aut fidem ac Dei cognitionem nonam habere. . . . Omnia cooperantur electis ad bonum; omnia quoque circum los divina providentia fiunt, neque quicquam tam frivolum fit, quod in Dei rdinatione ac opere frivolum sit. Pag. 143: Hoc omnino irrefragabile est, aut rovidentiam omnia curare, nuspiam cessare aut torpere, aut omnino nullam me. Vgl. das Weitere bei Hahn in den Stud. und Krit. 1837, H. 4, S. 15 ff., und dagegen J. J. Herzog, ebend. 1838, H. 4, S. 778 ff. Schweizer . S. 192 ff. Schenkel II, S. 386 ff. Spörri S. 10 ff. Aus der Vergleiung der Prädestinationslehre Zwingli's mit seinen anderweitigen (vom rengen Augustinismus abweichenden) Ansichten von der Seligkeit der Heiden sht mindestens so viel hervor, dass bei Zwingli die Prädestinationslehre mehr n dessen Theologie, als an seine Anthropologie geknüpft war, mithin allerings mehr einen speculativen, als einen ethischen Hintergrund hatte, ohne ass dies jedoch den Vorwurf des Pantheismus im geringsten nach sich zöge. - Schon in näherm Zusammenhange mit der Erbsündenlehre steht die Lehre on der Gnadenwahl bei Calvin, Instit. III, c. 21—24. So c. 23: Iterum quaero: inde factum est, ut tot gentes una cum liberis eorum infantibus aeternae morti wolveret lapsus Adae absque remedio, nisi quia Deo ita visum est? Hic obmtescere oportet tam dicaces alioqui linguas. Decretum quidem horribile fasor; inficiari tamen nemo poterit, quin praesciverit Deus, quem exitum esset abiturus homo, antequam ipsum conderet, et ideo praesciverit, quia decreto

nicht? Marbach entschied sich in verneinendem, Zanchl in bejahendem Sinn. Nur für die, meinte er, dürfe man nicht beten, welche die Sünde wider den heiligen Gelat begehn; es könne aber nicht a priori behauptet werden, dass ein Papat, nur well er Papat sei, diese Sünde begehe.

suo sic ordinarat. Vgl. die weitern Stellen. Ebenso nimmt in der sweiten helvetischen Confession der Artikel 10 de praed. seine Stellung ein hinter den Artikeln 8 de lapsu hom. und 9 de libero arbitrio; und so Conf. Gall. art. 12. Belg. art. 16. Canon. Dordr. I, 1 u. s. w. (bei Winer und Note 11).

- 8 Inst. III, c. 23 §. 7 nennt Calvin es ein "frigidum commentum", den Fall des ersten Menschen von der göttlichen Verordnung auszuschliessen; vgl. § 4: Quum ergo in sua corruptione pereunt (homines), nihil aliud quam poenss luunt ejusdem calamitatis, in quam ipsius praedestinatione lapsum est Adam ac posteros suos praecipites secum traxit. Hier ist der Punkt, wo Calvin (und auch sein Schüler Beza)\*) über Augustin hinausgeht, der den Fall Adams nicht mit in die Prädestination einschliesst. Bei Calvin hängt die Prädestination sowohl an den ethisch-anthropologischen, als an den theologisch-speculativen Prämissen; sie ist praktisch und theoretisch zugleich. Die Benennung Supralapsarier bildete sich freilich erst später auf der Dordrechter Synode. Namentlich waren die Gomaristen dem supralapsarischen System zugethan \*\*). "Mag man sich auch in Dordrecht gescheut haben, für den Supralapsarismus aufzutreten, jedenfalls ist er die innere Orthodoxie" Schweiser II, S. 124.
- Os die Prediger zu Delft, vgl. Schröckh V, S. 224. Selbst die Bestinmungen der Dordrechter Synode begnügten sich mit dem infralapsarischen System. Wenigstens findet sich die Meinung der Supralapsarier nicht bestimmt ausgesprochen. Auch die Form. Cons. art. 5 redet nur von einer Zulassung (permittere) des Falles Adams.

10 Ueber den nothwendigen Zusammenhang des Universalismus mit der bedingten, und des Particularismus mit der unbedingten Gnadenwahl s. Placet a. a. O. So lehrt die Form. Conc. p. 618: Christus vero omnes peccators ad se vocat et promittit illis levationem, et serio vult, ut omnes homines ad se veniant et sibi consuli et subveniri sinant. Pag. 619: Quod vero scriptum est, multos quidem vocatos, paucos vero electos esse, non ita accipiendum est, quas Deus nolit, ut omnes salventur, sed damnationis impiorum causa est, quod verbum Dei aut prorsus non audiant, sed contumaciter contemnant, aures obdurent et cor indurent et hoc modo Spiritui Sancto viam ordinariam praechdant, ut opus suum in his efficere nequeat, aut certe quod verbum auditum flocci pendant atque abjiciant. Quod igitur pereunt, neque Deus, neque ipsis electio, sed malitia eorum in culpa est. — Ebenso lehren die Remonstrante art. 2: Jesum Christum, mundi servatorem, pro omnibus et singulis mortum esse, atque ita quidem, ut omnibus per mortem Christi reconciliationem et peccatorum remissionem impetraverit, ea tamen conditione, ut nemo illa remissione

<sup>\*)</sup> Inwiefern auch Luther dahin neigte? s. Baur (gegen Möhler) S. 38.

<sup>\*\*)</sup> Den Gegensatz beider Systeme bezeichnet Episcop. Instit. V, 5 dahin: Duplex est corus sententia, qui absolutam hujusmodi praedestinationis gratiam asserunt. Una est corum, qui statuunt, decretum praedestinationis absolute a Deo ab acterno factum case ante emem hominis aut condendi aut conditi aut lapsi (nedum resipiscentis et credentis) considerationes vel praevisionem. Hi Suprelapsorii vocantur. Altera est corum, qui praedestinationis istus objectum statuunt homines definite praescitos, creatos ao lapsos. Definite, inquam, praescitos etc., ut a prima sententia distinguatur, quae statuit, objectum praedestinationis homines indefinite praescitos, seu (nt D. Gomarus loquitur) creabiles, labiles, reparabiles, salvabiles, hoc est, qui creari ac praedestinari poterant. Et hi sublapserii (Infralapsarii) vecantur. . . Discrepat posterior sententia a priore in eo tantum, quod prior praedestinationem praeordinet lapsul, posterior eam lapsul subordinet. Illa praeordinat eam lapsul ne Deum insipientem faciat; hac subordinat, ne Deum injustum faciat, i. e. lapsus autorem. Vgl. Limb. Theol. christ. IV, 2.

rum re ipsa fruatur praeter hominem fidelem, et hoc quoque secundum lium. Siehe die weitern Stellen bei Winer S. 92. o lässt die 1. Basler Conf. (vgl. Note 7) stillschweigend den Fall offen, ott auch könnte Alle, oder wenigstens alle Gläubige, erwählt haben.

ott auch könnte Alle, oder wenigstens alle Gläubige, erwählt haben. lie Helvetica drückt sich besonnen aus, c. 10: Deus ab aeterno praedet vel elegit libere et mera sua gratia, nullo hominis respectu, sanctos, ult salvos facere in Christo. . . . Et quamvis Deus norit, qui sint sui, abi mentio fiat paucitatis electorum, bene sperandum est tamen de omnique temere reprobis quisquam est adnumerandus. Vgl. Confess. Angl. . Scot. art. 8. Auch im Heidelb. Katech. Fr. 20 wird die Prädestination lauben abhängig gemacht. Ob Fr. 37 von einem allgemeinen Verdienst ie Rede sei? darüber waren die Meinungen der spätern Reformirten selbst t; s. Beckhaus a. a. O. S. 70 f. Sehr naiv die Conf. March. art. 14 (nach sgangener Affirmation): . . . "Nicht dass Gott ein Ursach sei des Men-Verderbens, nicht dass er Lust habe an der Sünder Tod, nicht dass er ster und Antreiber der Sünde sei, nicht dass er nicht Alle wolle selig denn das Widerspiel durchaus in der h. Schrift zu finden ist; sondern e Ursach der Sünde und des Verderbens allein bei dem Satan und in ttlosen zu suchen, welche wegen ihres Unglaubens und Ungehorsams ett zur Verdammniss verstossen. Item, dass an Niemandes Seligkeit zu n, so lange die Mittel der Seligkeit gebraucht werden, weil allen Menınwissend, zu welcher Zeit Gott die Seinen kräftiglich berufe, wer künfaben werde oder nicht, weil Gott an keine Zeit gebunden und alles sinem Wohlgefallen verrichtet. Hier entgegen verwerfen Se. Churf. Gn. d jede zum Theil gotteslästerliche, zum Theil gefährliche Opiniones und als dass man in den Himmel hinauf mit der Vernunft klettern und n einem sonderlichen Register oder in Gottes geheimer Kanzlei und iben erforschen müsse, wer da zum ewigen Leben versehen sei oder la doch Gott das Buch des Lebens versiegelt hat, dass ihm wohl keine · hineingucken wird." Gleichwohl verwirft die Conf. ausdrücklich die t, dass Gott propter fidem provisam die electos erwählt habe, welche : geradezu als pelagianisch bezeichnet wird. — Am meisten particulariauten dagegen ausser Confess. Gall. art. 12, Belg. art. 6 (bei Winer S. Bestimmungen der Dordr. Synode (bei Winer S. 89) und der Form. irt. 4: Deus ante jacta mundi fundamenta in Christo fecit propositum am (Eph. 3, 11), in quo ex mero voluntatis suae beneplacito sine ulla operum vel fidei praevisione ad laudem gloriosae gratiae suae elegit ac definitum in eadem corruptionis massa et communi sanguine jacenleoque peccato corruptorum numerum, in tempore per Christum sponsomediatorem unicum ad salutem perducendum etc.

m Vorstellungen hingen auch die über Unwiderstehlichkeit der Gnade und Verlierbarderselben susammen. Nach der Lehre der Reformirten wirkt die Gnade unwiderstehlund kann auch, eiumal erlangt, nicht mehr verloren werden. Csivin, Inst. III, 2, 12. m. Derd. V, 3. Das Gegenthell lehren die Luthersner Gonfess. Aug. 12 (p. 13 susst gegen die Wiedertäufer), Form. Cone. p. 705, sowie die arminianischen und socinischen Symbole (bei Wiser S. 112). Ebenso gehört die Lehre von der Heilsgewissheit studo salutis) dem reformirten Lehrsystem an; vgl. Calvin, Inst. III, e. 24 §. 4 s. v die die Gugenden und die Seligkeit der Heiden dachten die Anhänger des angustinin Systems wie Augustin selbst. Um so mehr musste Zwingli's Aeusserung auffallen in stianae fid. brevis et clara expositio §. 10.

§. 250.

Streitigkeiten über die Prädestination innerhalb der Confessionen.

Gegen Calvins Lehre hatten sich schon zu seinen Lebzeiten in Genfigelbst Sebastian Castellio und Hieronymus Bolsec erhoben, deren Stimme aber nicht durchdrang 1. - Die mildere Lehre des Arminius und seiner Anhänger behielt in der reformirten Kirche fortwährend ihre stillen Gönner, und auf der Akademie zu Saumur versuchte Moses Amyraldus, der Schüler Camerons, durch die Aufstellung eines sogenannten Universalismus hypotheticus<sup>2</sup>, eine Synthese des Universalismus und Particularismus; ein Streben, das auch andere Lehrer Frankreichs mit ihm theilten. Sein Schüler Claude Pajon dachte sich die Gnadenwirkungen des heil. Geistes in der Weise mit den Wirkungen des Wortes verbunden, dass er eine unmittelbare Einwirkung des Geistes auf die Herzen leugnete, dabei aber der calvinischen Prädestinationslehre nichts abbrechen wollte 4. — Weiter, als die lutherische Dogmatik es gestattets, dehnte den Universalismus der von den Reformirten zu den Latheranern übergetretene Samuel Huber aus, der deshalb auch von beiden Parteien verfolgt wurde 5. - In der katholischen Kirche aber suchte der strengere Augustinismus zu verschiedenen Male wieder zu seinem alten Ansehen zu gelangen. Die Streitigkeiten auf der Universität zu Löwen 6 und der Versuch des Ludwig Molina, die Prädestinationslehre mit der Lehre vom freien Willen zu vereinigen 7, rief die päpstlichen Congregationen de auxiliis (gratiae divinae) hervor, die aber zu keinem förderlichen Resultat führten 4; bis dann in dem Jansenismus eine bleibende Opposition gegen die pelagianisirende Auffassung sich hervorthat, welche auch in der Prädestination sich streng an ihren Meister anschloss?

¹ Bald nach seiner Entfernung aus Genf und Uebersiedelung nach Basel (1514) gab Castellio eine Erklärung des 9. Cap. des Br. an die Römer heraus, worin er die calvinische Lehre heftig angriff. In einer zu Paris erschienenen anonymen Schrift, "Auszüge aus den lateinischen und französischen Schriften Calvins", ward die Lehre von der Gnadenwahl "durch den beiseendsten Wis und die schärfste Dialektik, wie es ein Voltaire gethan hätte, mit Füssen getreten" Henry, Leben Calvins I, S. 389. Nach seinem Tode erschien: Sebast Castellionis dialogi IV de praedestinatione, de electione, de libero arbitrio, de fide, Aresdorfii (Basil.) 1578. 12.\*) Ueber Bolsecs Polemik s. Bretschneider im Ref.-Almanach 1821, S. 117. Henry III, S. 48 ff. Schenkel II, S. 174 f. Stähelin II, S. 273 ff.

<sup>\*)</sup> Mit einer Vorrede von Felix Turpio Urbevetanus (Faustus Socinus), siehe Athen. rasr. p. 360.

Ueber seine Person († 1664) s. Bayle, dict. unt. Amyraut; Jablonski, in-1. hist. chr. recent. p. 313; Schröckh, KG. nach der Ref. VIII, S. 660 ff. m seine Behauptungen, sowie gegen die des Ludwig Cappellus und Josua ; Place, waren die strengen Bestimmungen der Form. Cons. gerichtet, s. 2. 249 Note 11. Amyrauts Ansichten finden sich entwickelt in dem Traité prédestination, Saumur 1634. 12. Vgl. z. B. p. 89: Si vous considerés le que Dieu a eu de procurer le salut au genre humain par l'envoy de son n monde, et les choses qu'il y a faites et souffertes à ceste fin, la grace niverselle et présentée à tous les homnes. Mais si vous regardés à la cone qu'il y a nécessairement apposée, de croire en son fils, vous trouverés core que ce soin de donner aux hommes un Rédempteur procède d'une silleuse charité envers le genre humain, néantmoins ceste charité ne passe este mesure, de donner le salut aux hommes, pourveu qu'ils ne le refusent s'ils le refusent, il leur en oste l'espérance, et eux par leur incrédulité event leur condamnation. Vgl. Specimen animadversionum in exercitatiole gratia universali, Salmur. 1684. 4. Ueber den weitern Schriftenstreit s. A, bibliotheca theologica selecta II, p. 1023 ss., u. über Amyraut insbere Al. Schweizer, Moses Amyraldus, Versuch einer Synthese des Univeraus u. des Particularismus (in Zellers Jahrbb. 1852, 1. 2. — grossentheils 1 die Auffassung Ebrards): "Der Amyraldismus hat moar die Beseichnung: hetischer Universalismus, erhalten. Derselbe ist aber sehr verfänglich, und vet, die durchaus verkehrte Vorstellung zu erregen, als wäre der calvinische oularismus wirklich durchbrochen und, wie Ebrard meint, nur sum Schein halten worden; während gerade Amyraut in vollem Ernete ihn wo möglich geschärft hat." Gleichwohl liegt im Amyraldismus eine bedeutende Milig des Dogma's darin, dass er "einen idealen Universalismus zu dem parwen Weltplan hinzufügt."

Tessard, Daillé, Blondel, Claude, the Bose, le Faucheur, Mestresat, Tron-Als Gegner traten auf Molinaeus (in Sédan) u. A., besonders aber br. Spanhemius (Exercitationes de gratia universali, Lugd. Bat. 1646); wolldwise. Exercitatio de gratia universali, Salm. 1647. u. a. (bei Schweisel).

Die Meinung Pajons wurde besonders bestritten reformirter Seits von ie und Jurieu (Traité de la nature et de la grace ou du concours génés la providence et du concours particulier de la grace efficace, contre les illes hypothèses de Mr. P.[ajon] et de ses disciples, Utrecht 1687), auch Legisleer und Spanheim; lutherischer Seits von Val. Ernst Löscher (Exertheol. de Claudii Pajonii ejusque sectatorum quos Pajonistas vocant na et fatis, Lips. 1692). — Ueber den Zusammenhang dieser vereinselten ing mit dem übrigen reformirten Dogmencomplex und ihre Bedeutung ie ref. Theologie s. Al. Schweizer in der §. 225, 3 angeführten Abung.

Aus Burgdorf (Kanton Bern) gebürtig, aber seiner Lehre wegen vertrieward lutherischer Pfarrer bei Tübingen und endlich Prof. in Wittenberg.

1 die Lehre, dass Gott schlechthin von Ewigkeit her alle Menschen zur seit berufen habe (auch ohne Rücksicht auf ihren zukünftigen Glauben),

2 er nun auch den Lutheranern anstössig. Gegen ihn traten Polycorp

1 und Aegidius Hunnius auf (1593). Er aber beschuldigte seine Gegner

1 alvinismus. Vgl. über die weitere Streitigkeit (und über die nähern ein
1 den Erklärungen Hubers) Schröckh IV, 8. 661, und Andr. Schmidii diss. de Sam. Huberi vita, fatis et doctrina, Helmst. 1706. 4. *Jul. Wiggers*, Beiträge zur Lebensgesch. Sam. Hubers, in Illgens Zeitschr. 1844, 1. *Trechsel* im Berner Taschenbuch 1854. *Schweiser*, Centraldogmen I, S. 501 ff.

- <sup>6</sup> Der alte Streit der Thomisten und Scotisten (Dominicaner und Franciscaner) gewann durch die Reformation an neuem Interesse. Noch sur Zeit des Trid. Conc. brach der Streit des Michael Bajus (de Bay, geboren 1513, † 1583) mit seinem scotisch gesinnten Collegen aus. Pius V. erliess 1567 eine Bulk, worin er 76 Sätze des Bajus (mehrere waren wörtlich aus Augustin) verdammte (freilich nur in einem gewissen Sinne). Gregor XIII. bestätigte die Verdammung 1579. Als nun aber die Jesuiten Leonhard Less und Johann Hamel su sehr im pelagianischen Sinne lehrten, trat die Löwener Facultät gegen 34 aus ihren Vorlesungen gezogene Sätze auf und verdammte sie öffentlich. Vgl. das Weitere in der KG. Baji Opp. Col. 1696. 4.
- <sup>7</sup> Ebenfalls Jesuit, geb. 1540, † 1600, lehrte auf der portugiesischen Universität zu Evora. Schrieb: Liberi arbitrii cum gratiae donis, divina praescientia, providentia, praedestinatione et reprobatione concordia. Die Vermittlung bestand wesentlich in der Unterscheidung von praescientia und praedeterminatio; die erstere nannte er scientia media.
- <sup>8</sup> Clemens VIII. ordnete sie an im Jahr 1597. Unter Paul V. wurden sie (1607) entlassen. Der Papst gebot 1611 beiden Parteien Stillschweigen. Vgl. Aug. le Blanc (Serry), historia congreg. de auxiliis gratiae, Antw. 1790. fol.
- <sup>9</sup> S. allg. DG. Urban VIII. verdammte den "Augustinus" des Jansen in der Bulle In eminenti (Bullar. M. Tom. V.), und Innocenz X. hob 1653 fürf Sätze heraus. Die weitern Streitigkeiten gehören in die Kirchengeschichts. Ueber das Lehrsystem selbst s. Reuchlin, Port-Royal (vgl. §. 228).

#### §. 251.

Rechtfertigung und Heiligung. Glaube und Werke.

Möhler, Symbolik S. 134 ff. Baur S. 215 ff. Hase, Polemik S. 242 ff.

Während Katholiken und Protestanten die Rechtfertigung (justificatio) des Sünders Gott zuschreiben, gehen sie darin von einande ab, dass die katholische Kirche den Act der Rechtfertigung und den der Heiligung in den einen der Gerechtmachung (justificatio) susammenfallen lässt 1, die protestantische dagegen beides auseinanderhält, indem sie die Rechtfertigung des Sünders vor Gott als einen von Gott ausgehenden Gerichtsact vorausgehen, und die Heiligung als physisch-therapeutischen Act nachfolgen lässt 2. Beide Kirchen schreiben dem Glauben eine den Sünder rechtfertigende Eigenschaft zu, aber mit dem bedeutenden Unterschiede, dass die katholische Lehre neben dem Glauben auch noch die Werke ausdrücklich als Bedingung fordert und diesen eine gewisse Verdienstlichkeit zuschreibt 3, wogegen der Protestantismus in aller Strenge auf dem "sola fides justificat" beharrt 4. Eine Ausnahme machten schon im Reformationszeitalter die Männer der Opposition 3 und

lie von ihnen ausgegangenen Secten. Während übrigens die Arninianer und Socinianer mit den orthodoxen Protestanten die Rechtertigung zunächst auf den Act der Sündenvergebung beschränken 6, fassen die Mennoniten und Quäker dieselbe als einen theraeutischen Act 7. Ueber das Verhältniss des Glaubens aber zu en Werken nähern sich auch die Erstgenannten nebst den Menoniten der katholischen Fassung, doch mit dem wichtigen Unterchiede 8, dass sie den guten Werken, die sie für nothwendig erchten, dennoch das Verdienstliche absprechen 9.

- <sup>1</sup> Conc. Trid. sess. VI, can. 7: Justificatio non est sola peccatorum remissio, ed et sanctificatio et renovatio interioris hominis per voluntariam susceptionem ratiae et donorum, unde homo ex injusto fit justus et ex inimico amicus, ut thaeres secundum spem vitae aeternae etc. Vgl. Can. 11, und Bellarmin, s justif. II, 2: . . . Sicut aër, cum illustratur a sole per idem lumen, quod ecipit, desinit esse tenebrosus et incipit esse lucidus, sic etiam homo per eansun justitiam sibi a sole justitiae donatam atque infusam desinit esse injustus, elente videlicet lumine gratiae tenebras peccatorum etc.
- <sup>2</sup> Apol. Aug. Conf. p. 125: Justificare h, l. (Rom. 5, 1) forensi consuctudine gaificat reum absolvere et pronuntiare justum, sed propter alienam justitiam, idelicet Christi, quae aliena justitia communicatur nobis per fidem. Vgl. p. 73. . 109. Form. Conc. p. 685. Helv. II. c. 15: Justificare significat Apostolo in isputatione de justificatione: peccata remittere, a culpa et poena absolvere, in ratiam recipere et justum pronuntiare. — "Nach katholischen Grundsätzen rägt sich Christus durch die Rechtfertigung im Gläubigen lebendig ein und ue, so dass dieser ein lebendiges Abbild vom Urbikle wird; nach protestantithen wirft er nur seinen Schatten auf ihn, unter welchem die fortwährende Andhaftigkeit von Gott nicht bemerkt wird." Möhler S. 134. S. dagegen laur S. 229 ff. und die von Möhler selbst (S. 136) angeführte Stelle aus Calin (Antidot. in Conc. Trid. p. 702): Neque tamen negandum est, quin perpe-10 conjunctae sint ac cohaereant duae istae res, sanctificatio et justificatio. er Protestantismus leugnet also nicht die Zusammengehörigkeit, sondern nur ie Einerleiheit beider; und wenn die Conc.-Formel (sol. decl. III, p. 695) sagt: 'otam justitiam nostram extra nos quaerendam, so erklärt sich dies aus dem 'olgenden: extra omnium hominum merita, opera etc.
- 2 Conc. Trid. sess. VI, c. 6. Can. 8: Per fidem ideo justificari dicimur, sia fides est humanae salutis initium, fundamentum et radix omnis justificatonis. Dagegen c. 9: Si quis dixerit, sola fide impium justificari, ita ut insligat nihil aliud requiri, quod ad justificationis gratiam consequendam consectur... anathema sit. Vgl. c. 12. Dies hängt xusammen mit der mehr usserlichen (historischen) Auffassung des Glaubens. Cat. Rom. I, 1, 1: Nos e ea fide loquimur, cujus vi omnino assentimur iis, quae tradita sunt divinitus. I dieser Besiehung kann man dann sagen: Der Glaube wird (als Unterwürgkeit unter die Autorität) wie das gute Werk etwas Verdienstliches haben. Vas die Verdienstlichkeit der Werke betrifft, so wird die justitia durch die ustibung der guten Werke vermehrt. Vgl. Conc. Trid. sess. VI (bei Winer. 104). Cat. Rom. II, 5, 71. Bellarmin, de justific. V, 1. IV, 7. Gleichwohl billen (nach Bellarmin) die Verdienste der Menschen Christi Verdienst nicht produnkeln; vielmehr sind sie selbst die Frucht des Verdienstes Christi, und

dienen dazu, seine Ehre bei den Menschen zu verherrlichen. Bellarmin V, 5 (bei Winer S. 105).

4 Aug. Conf. art. 4: Docent, quod homines non possint justificari coran Deo propriis viribus, meritis aut operibus, sed gratis justificentur propter Christum per fidem, cum credunt se in gratiam recipi et peccata remitti propter Christum, qui sua morte pro nostris peccatis satisfecit. Hanc fidem imputat Deus pro justitia coram ipso. — Freilich verstanden auch die Protestanten darunter nicht blos den historischen Glauben (wie die Katholiken)\*), s. art. 20 (p. 18): Admonentur etiam homines, quod hic nomen fidei non significet tantum historiae notitiam, qualis est in impiis et diabolo, sed significet fidem, quae credit non tantum historiam, sed etiam effectum historiae, videlicet hunc articulum, remissionem peccatorum, quod videlicet per Christum habeamus gratiam, justitiam et remissionem peccatorum. Vgl. Apol. p. 68. — Rücksichtlich der guten Werke und ihres Verhältnisses zum Glauben hatte Luther selbst erst die äckten Werke der Barmherzigkeit sehr hoch gestellt, indem er sie von todten Genetzesund Ceremonialwerken unterschied. Bei vorgerückter Erkenntniss aber über den Glauben als die innerste Quelle der Sittlichkeit und durch den Kampf mit den pelagianisirenden Gegnern dazu gedrängt, sprach er auch den besten Werken ihre Verdienstlichkeit ab, und sah sie mit verdächtigen Augen an, sobald sie nicht aus dem Glauben kommen; vgl. Schenkel II, S. 193 ff. - Confess. Aug. art. 20, p. 16: Falso accusantur nostri, quod bona opera prohibeant. . . . Docent nostri, quod necesse sit bona opera facere, non ut confidamus per ea gratiam mereri, sed propter voluntatem Dei. — Apol. p. 81: Nos quoque dicimus, quod dilectio fidem sequi debeat. Neque tamen ideo sentiendum est, quod fiducia hujus dilectionis aut propter hanc dilectionem accipiamus remissiques peccatorum et reconciliationem. Ibid. p. 85: Falso calumniantur nos adversari, quod nostri non doceant bona opera, cum ea non solum requirant, sed etiam ostendant, quomodo fieri possint etc. Vgl. die weitern Stellen der lutherischen Symbole bei Winer S. 99 u. 105. — Aehnlich die reformirten Bekenntnisse. Confess. Bas. Art. 9 von Glouben und Werken: Wir bekennend nachlassung der sünden, durch den glouben in Jesum Christum, den Crützgeten, vnd wiewol dieser gloub sich one vnderlass durch die werck der liebe übt, harfür thut, vnd also bewert würdet, yedoch gebend wir die gerechtigkeit vnd gnugthung für vnsere sünd nit den wercken, so des gloubens frücht, sonder allein des waren vertruwen vnd glouben in das vergossen blut des lämblin Gottes, dans wir fry bekennend, dass vns in Christo . . . alle ding geschenkt syend. Darumb die werck der glöubigen nit zu gnugthuung jrer sünden, sondern allein darumb geschehend, dass sy damit Gott dem Herren vmb die grosse gutthat, vns in Christo bewiesen, sich etlichermass danckbar erzeigend. — Vgl. anch die Ordnung des Heidelberger Katech., wo die ganze Sittenlehre unter den Artikel der Dankbarkeit begriffen ist. Confess. helv. II. c. 15: Quoniam vero

e) Dieser verschiedene Sprachgebrauch war den streitenden Parteien wohl bekannt; s. Belarmin, de justif. §. 4. Sie bewegten sich also in keiner Logomachie. Nur dies einzig is zu bedauern, dass die Protestanten (selbst Luther) nicht immer den innerlich-dynamisches Begriff des Glaubens festhielten und ihn häufig (darin den Katholiken ähnlich) mit der fides historica verwechselten. Dadurch entstand eine Glaubensgerechtigkeit, die noch schlimmer war als die Werkgerechtigkeit, weil sie nicht einmal Anstrengung kostete und dagegen Hochmuth und Härte gegen Andersdenkende erzeugte; s. Schenkei II, S. 206 ff. Dagegen drang Zwingli immer auf die sittlicke Natur des Glaubens, s. ebend. S 299 ff. Zwischen der dogmatischen und ehlischen Fassung des Begriffes suchten Melanchthon und Calvin zu vermitteln, ebend. S. 322 ff.

justificationem hanc recipimus non per ulla opera, sed per fidem in Dei miseriiam et Christum. Ideo docemus et credimus cum Apostolo, hominem peccatorem ficari sola fide in Christum, non lege aut ullis operibus . . . Loquimur in hac a non de ficta fide, de inani et otiosa aut mortua, sed de fide viva vivificantequae propter Christum, qui vita est et vivificat, viva est et dicitur, ac se vivam vivis declarat operibus." Dann die weitere Definition c. 16: Fides humana est opinio ac humana persuasio, sed firmissima fiducia et evidens ac conanimi assensus, denique rectissima comprehensio veritatis Dei . . . atque Dei ipsius, summi boni, et praecipue promissionis divinae et Christi, qui ium promissionum est colophon. — Heidelb. Katech. Fr. 21: Was ist wah-Haube? Es ist nicht allein eine gewisse Erkenntniss, dadurch ich alles für r halte, was uns Gott in seinem Wort geoffenbaret hat, sondern auch ein liches Vertrauen, welches der heil. Geist durch das Evangelium in mir set, dass nicht allein Andern, sondern auch mir Vergebung der Sünden, re Gerechtigkeit und Seligkeit von Gott geschenket sei, aus lauter Gnaden, n um des Verdienstes Christi willen.

So Thomas Münzer, David Joris, Seb. Frank, Thamer, Schwenkfeld u. A. Schenkel II, S. 251 ff. Hagen II, S. 374 ff.

Confess. Remonstr. 18, 3, und Apol. Confess. Rem. p. 112 a (bei Winer 7): Justificatio est actio Dei, quam Deus pure pute in sua ipsius mente it, quia nihil aliud est, quam volitio aut decretum, quo peccata remittere astitiam imputare aliquando vult iis, qui credunt, i. e. quo vult poenas pecs corum promeritas iis non infligere cosque tamquam justos tractare et smio afficere. — Auch die Socinianer fassen die Rechtfertigung als einen terlichen Act. Cat. Racov. qu. 453 (ebend.): Justificatio est, cum nos Deus justis habet, quod ea ratione facit, cum nobis et peccata remittit et nos acterna donat. Vgl. Socin, de just. (Opp. II, p. 603): Duplici autem rae amovetur peccatum: vel quia non imputatur ac perinde habetur ac si quam fuisset, vel quia peccatum ipsum revera aufertur, nec amplius pecca-. . . Nun heisst es zwar weiter: Utraque haec amovendi peccati ratio in ificatione coram Deo nostra conspicitur (was den Schein wecken könnte, ob beides identificirt würde). Allein im Folgenden tritt beides wieder ausnder: Ut autem cavendum est, ne, ut hodie plerique faciunt, vitae sanczem atque innocentiam effectum justificationis nostrae coram Deo esse dius, sic diligenter cavere debemus, ne ipsam sanctitatem atque innocentiam ificationem nostram coram Deo esse credamus, neve illam nostrae coram justificationis causam efficientem aut impulsivam esse affirmemus, sed tanmodo causam, sine qua eam justificationem non contingere decrevit Deus. Auch im Folgenden wird immer die justificatio als peccatorum remissio get, und die obedientia als blosse Bedingung, unter welcher die Rechtfertig stattfindet.

Ris, Confess. art. 21: Per vivam fidem acquirimus veram justitiam i. e. lonationem seu remissionem omnium tam praeteritorum quam praesentium satorum, ut et veram justitiam, quae per Jesum cooperante Spir. Sancto ndanter in nos effunditur vel infunditur, adeo ut ex malis . . . fiamus boni 12 ita ex injustis revera justi. — Barclay (apol. 7, 3 p. 128) will zwar unter justificatio nicht die guten Werke als solche verstehen, selbst nicht insolie vom göttlichen Geiste gewirkt sind, aber wohl die formatio Christi in is, die neue Geburt, welche zugleich in der Heiligung besteht; denn sie

ist realis interna animae renovatio.... Qui Christum in ipsis formatum habent, integrum eum et indivisum possident.

- <sup>8</sup> Limborch, Theol. chr. VI, 4, 22:... Sine operibus fides mortus et ad justificationem inefficax est. 4, 31. Vgl. Confess. Remonstr. XI, 1s. und Apol. Confess. p. 113 (bei Winer S. 102). Nach Socin (de justif., in der Bibl. fratz. Pol. T. II, p. 601 s.) besteht der Glaube zugleich im Gehorsam gegen Gottss Gebote. "Was sie sonst von dem rechtfertigenden Glauben vorbringen . . . ist aus den katholischen Schulen entlehnt" (†) Möhler S. 634. Ueber die Rechtfertigungslehre der Mennoniten s. Ris, Confess. art. 20: Fides . . . debet comitati esse amore Dei et firma confidentia in unum Deum.
- <sup>9</sup> Schyn, plen. deduct. p. 232 (bei Winer S. 107): Non credimus bona opera nos salvare, sed agnoscimus bona opera pro debita obedientia et fructibus fidei. Auch nach Socia haben die Werke, obwohl sie nöthig sind, nichts Verdienstliches (non sunt meritoria), de justif. p. 603.

## §. 252.

## Schwankungen innerhalb der Confessionen.

Auch innerhalb der protestantischen Kirchen fanden jedoch einige Schwankungen statt. So liess Andreas Osiander Rechtfertigung und Heiligung in einen Act zusammenfallen 1, und was das Verhältniss der Werke zum Glauben betrifft, so behauptete Nic. Amsdorf im Gegensatze gegen Georg Major, der die Nützlichkeit derselben zur Seligkeit gelehrt hatte, die guten Werke seien schädlich zur Seligkeit 2 Später hob Caliat das ethische Moment hervor, und obgleich er an dem Princip der sola fides festhielt, erklärte er sich gegen die fides solitaria 3. Die Mystiker beider protestantischen Confessionen legten (ähnlich wie die Quäker) auf die Heiligung einen besondern Nachdruck und sprachen sich entschieden gegen die äusserliche juridische Fassung der Rechtfertigunglehre aus 4.

1 Ueber Osianders Lehre in ihrer frühesten Gestalt (seit 1524) s. Heberk in den theol. Studien und Kritiken 1844, 2. Weiter entwickelt ist dieselbe in seinen beiden 1549 u. 1550 gehaltenen Disputationen, in der Schrift: de unico mediatore 1551, und in mehrern Predigten. Was die orthodoxe Lehre Rechtfertigung nannte, wollte er Erlösung genannt wissen. (Bild eines aus der Sclaverei losgekauften Mohren.) Δικαιοῦν heisst ihm: gerecht machen; nur metonymisch kann es "gerecht sprechen" heissen. Vgl. Planck IV, S. 249 fl. Tholucks Anzeiger 1833, Nr. 54 f. Schenkel II, S. 355 ff. — Gegen ihn Frans Staphylus, Mörlin u. A. — Auch reformirter Seits ist Calvin auf's Entschiedenste gegen den Osiandrismus, den er eine calumnia nennt. Vgl. Inst. III, c. 11 §. 10 ff. u. c. 13 §. 5: Quicunque garriunt, nos fide justificari, quia regeniti spiritualiter vivendo justi sumus, nunquam gustarunt gratiae dulcedinem, ut Deum sibi propitium fore confiderent. Vgl. R. F. Grau, de Andreae Osiandri doctrina commentatio, Marburg 1860. Ritachi, die Rechtfertigungalehre des

ndr. Osiander (Jahrbb. für deutsche Theol. X, 4 S. 795 ff.) u. *Pelt*, Herzogs salenc. X, S. 720—724.

- <sup>2</sup> Vgl. dessen Schrift "Dass die Propositio, gute Werke sind schädlich zur kligkeit, eine rechte sei", abgedr. in S. Baumgartens Gesch. der Religionsurteien, S. 1172—1178. Amsdorf versteht dies zunächst von den Werken, sorn sie die Seligkeit verdienen wollen; aber auch sofern sie Früchte des Glaums sind, sind sie unvollkommen und mit Sünde behaftet, und würden uns vor im Richterstuhl Christi verdammen, wenn Gott sie nicht um des Glaubens an mistum willen gnädig annähme. Zwischen nothwendig zur Seligkeit und kiddlich giebts nach ihm keinen Mittelweg. "Und ob dieser Consequens oder alge etwas in dialectica fehlte, als doch nicht ist, so fehlt ihr doch überall ehts in theologia." Sonderlich "um der Mönche und Heuchler willen müsse in auf dieser Proposition halten, obs auch bei der Vernunft und in philosotin ärgerlich klinge." "Als Zeichen und Zeugen des Glaubens" will auch A. s gelten lassen; "denn so lange der Glaube bleibt, so lange folgen auch gute ferke, und wenn wir stindigen, so verlieren wir nicht die Seligkeit, sondern ir haben sie schon zuvor durch den Unglauben verloren." Vgl. Planck IV,
- <sup>3</sup> S. disputatio theol. de gratuita justificatione, praeside G. Calixto exponit. *Titius*, Helmst. 1650. Dagegen Consens. repet. Punct. 42—57 (bei *Henke* 32 ss.). Gass S. 74 ff.
- <sup>4</sup> Schon Schwenkfeld behauptete, dass durch Luthers Lehre der gemeine ann in fleischliche Freiheit und Irrung geführt werde. Er räumte zwar ein, se die Lehre (vom Glauben und den Werken) in einem gewissen Sinne und nter gehörigen Einschränkungen wahr sei, aber leicht könne sie in todten tachstabenglauben und sittliche Gleichgültigkeit ausarten. Vgl. Planck V, 1 . 83 ff. Schenkel a. a. O. (§. 251 Note 5). Der Glaube ist, nach Schwenk-Id, wesentlich etwas Dynamisches, "eine gnädige Gabe des Wesens Gottes, n Tröpflein des himmlischen Quellbrunnens, ein Glänzlein der ewigen Sonne, n Funken des ewigen Feuers, welches Gott ist, und kürzlich eine Gemeinhaft und Theilhaftigkeit der göttlichen Natur und Wesens" (ὑπόστασις Hebr. l, 1), s. "vom Worte Gottes" S. 110 b. u. Erbkam S. 431 ff. — J. Böhm von der Menschwerdung Christi, Thl. II, c. 7, § 15; bei Umbreit S. 51): "Die leisnerische Babel lehret ist: unsere Werke verdienen nichts, Christus habe ss vom Tode und der Höllen erlöset, wir müssen nur glauben, so werden wir srecht. Höre Babel! der Knecht, der seines Herrn Willen weiss und den icht thut, soll viel Streiche leiden. Ein Wissen ohne Thun ist als ein Feuer, as da glimmet und kann vor Nässe nicht brennen. Willt du, dass dein göttch Glaubensfeuer brennen soll, so musst du dasselbe aufblasen und aus des 'enfels und der Welt Nässe ausziehen, du musst ins Leben Christi eingehen nd sein Wort treiben" u. s. w. — Und wenn auch Arndt fester als Böhm auf em lutherischen Glaubensfundament stand, so drang er doch überall auf die us dem Glauben hervorgehende Liebe (s. die Stellen aus dem Wahren Chritenthum in meinen Vorles. Bd. III, S. 377-379). - Poiret nannte den auf olemik gerichteten lieblosen Glauben einen soldatischen Glauben (ebend. IV, . 327).

#### §. 253.

## Die Heilsordnung im System.

Wovon die Grundzüge in den Symbolen gegeben waren, das bildeten die Dogmatiker, besonders die protestantischen, weiter zu einer bestimmten Heilsordnung aus. Nachdem der Gnadenruf (vocatio) an den Sünder, welchem die auditio von Seiten des Menschen entspricht, vorausgegangen, folgen die Gnadenwirkungen (operationes Spiritus) in bestimmter Abstufung: 1) illuminatio, 2) conversio (poenitentia), 3) sanctificatio (renovatio), 4) perseverantia, 5) unio mystica cum Deo. Doch stimmen die Dogmatiker in dieser Ordnung nicht ganz überein 1. Die Mystiker sowohl als die sogenamten Pietisten sahen über diese scholastischen Bestimmungen hinweg und bildeten sich ihre eigene Heilsordnung und Terminologie 2.

- <sup>1</sup> Vgl. darüber die kirchlichen Dogmatiker; de Wette S. 151 ff.; Hese, Hutter. red. p. 287 ss., wo sich zugleich die Stellen aus den übrigen alten Dogmatikern finden; Gass S. 362 ff. und die dort angeführten Schriften von Hulsemann und Musäus.
- <sup>2</sup> Die Heilsordnung wurde um der Pietisten willen und im Gegensats gegenseite gemacht, s. de Wette S. 151. Ueber die Ansichten derselben von der sogenannten Theologia irregenitorum und der Heilsordnung überhaupt s. Planck, Gesch. der protest. Theol. S. 223 ff. Die Pietisten liessen die Wiedergeber des Menschen mit der Veränderung seines Willens anfangen, die Gegner begannen mit der Erleuchtung des Verstandes. Das Gefühl der unio mystics steigerte sich bei manchen Mystikern sur Ekstase, bei andern ging es in den Quietismus über. Vgl. Molinos Guida spirituale (Anszüge bei Scharling a. a. O. S. 55 ff. und Beilage S. 236). Da in den symbol. Büchern sich noch nicht über die unio mystica angedeutet findet, so waren auch die orthodoxen Degmatiker ungleicher Meinung. Ueber den Streit der Leipziger und Wittenberger Theologen mit den Tübingern und Helmstädtern (wegen der Behauptung von Just. Feuerborn, dass eine approximatio der göttlichen Substans an die menschliche stattfinde) vgl. Walch, Religions-Streitigkeiten der evangelischlutherischen Kirche III, S. 130 ff.

#### DRITTER ABSCHNITT.

von der Kirche und ihren Gnadenmitteln, den Heiligen, den Bildern, dem Messopfer und dem Fegfeuer.

(Die praktischen Consequenzen.)

## §. 254.

t der Verschiedenheit des formellen 1 wie des materiellen 2 ps, welche hier den Katholicismus, dort den Protestantismus niren, hängen auch die Ansichten über die Kirche und ihre nmittel, über den Gottesdienst, vorzüglich die Messe und das ofer, und über die Wirkungen des letztern auf die Schicksale restorbenen (Fegfeuer) zusammen, oder vielmehr sie gehen thwendige Consequenzen daraus hervor. Beide Kirchen aber wieder darin den Secten gegenüber zusammen, dass sie, such in verschiedenem Maasse und in verschiedener Weise, storisch-positiven Boden zu bewahren suchten, und darum tusserlich hervortretende und gesetzlich geordnete Formen lten, während diese mit grösserer oder geringerer Willkür schichtliche Entwicklung des Christenthums und seine höhere schaftbildende Natur verleugneten, und deshalb entweder auf Vege einer trockenen Reflexion oder einer phantastischen Mych dem auflösenden Element des Separatismus preisgaben 3.

berall, wo die symbolischen Schriften auf die sogenannten *Missbräuchs* holischen Kirche zu reden kommen, verwerfen sie dieselben hauptsächum, weil sie entweder nicht in der *Schrift* begründet oder gar ihr sind.

r Hauptgegensatz von Glaube und Werken (Innerlichem und Aeusserzieht sich auch durch diese Lehren hindurch. Wo der Protestant eine vare Ordnung der Dinge ahnt, da hält sich der Katholik an die äussere, inne fallende Form; wo jener Gnadenanstalten und Gnadenmittel sucht, t dieser opera operata u. s. w.

s sich Auflösen in Kirchlein und sich Zerbröckeln in Atome ist das ame Schicksal aller Secten. Ebenso ist ihnen gemeinsam die Verkenes Symbolischen im Gottesdienst. Entweder verschmähen sie solches s blosses Sinnenwerk, oder es ist ihnen nur leere Ceremonie. — Der antismus war einerseits auf dem Wege dahin zu gelangen, andrerseits gen in ihm gewaltige positive Kräfte, die ihn zurückhielten und zur ation von Cultus und Verfassung ihn hintrieben. Mehr von Grund aus te solches der Calvinismus, während das Lutherthum sich mehr an das mliche anschloss.

§. 255.

#### Die Kirche und die Kirchengewalt.

Köstlin, Luthers Lehre von der Kirche, Stuttg. 1853. Hansen, die lutherische und die reformire Kirchenlehre von der Kirche, Gotha 1854. Munchmeier a. a. O. Dieckhaff, Luthem Lehre von der kirchlichen Gewalt, Berlin 1865. Hase, Polemik S. 12 ff.

Der schon früher bestandene Gegensatz zwischen äusserlicher und innerlicher Auffassung des Begriffes der Kirche trat in den Kampfe zwischen Katholicismus und Protestantismus in der Weise heraus, dass nach römisch-katholischer Ansicht die Kirche in der sichtbaren, unter dem Papst als ihrem Oberhaupte vereinigten Gemeinschaft der auf ein äusserliches Bekenntniss und auf einen und denselben Gebrauch der Sacramente hin Getauften 1, nach protestantischer Ansicht aber in der Gemeinschaft aller derer besteht, die durch das Band des wahren Glaubens verbunden aind, vos welcher, ihrem innersten Wesen nach unsichtbaren Gemeinschaft die sichtbare Kirche, in welcher das Evangelium recht gelehrt wird und die Sacramente recht verwaltet werden, nur der unvollkomene Ausdruck ist 2. Nach der einen Ansicht gelangt gewissermassen der Einzelne durch die Kirche su Christo, nach der andern gelangt er durch Christum zur Kirche 3. Mit dieser Verschiedenheit des Grundbegriffes hängen auch die verschiedenen Vorstellungen we der Kirchengewalt und der Hierarchie zusammen. Die protestantische Kirche verwirft nicht nur das Papstthum und die Abstufung der geistlichen Würden im katholischen Sinne, sondern von dem geistlichen Priesterthum aller Christen ausgehend, sieht sie in dem Klerus der Kirche nicht, wie die katholische Lehre, eine specifisch von den Laien sich unterscheidende Priesterschaft, sondern nur die Gesammtheit der von Gott verordneten und von der Kirche rechtmässig bestellten Lehrer und Diener derselben, der daher auch gewisse Rechte und Pflichten innerhalb der Kirche theils nach göttlichen, theils nach menschlichen Rechten zukommen 4. Weiter als die Protestanten gehen in der antihierarchischen Opposition die Wiedertäufer und Quäker, welche mit dem Priesterstande auch zugleich den Lehrstand der Kirche verwerfen und die Befugniss in derselben zu lehren allein von dem innern Berufe dazu abhängig machen 5.

<sup>1</sup> Wie Augustin (den Donatisten gegenüber), behauptet die katholische Kirche, Böse und Gute seien in der streitenden Kirche\*) auf Erden gemischt,

<sup>\*)</sup> Der Unterschied, den sie macht zwischen ecclesia militaus und triumphans, bezieht sieb auf das Diesseitige und Jenseitige, während der protestantische Unterschied von siehtbarer und unsichtbarer Kirche sich auf das Diesseitige allein bezieht. Vgl. Schweizer II, S. 653.

Confut. A. C. c. 7, u. Cat. Rom. I, 10, 7, besonders deutlich entwickelt bei 'ellarmin, ecclesia milit. c. 1: Nostra sententia est, ecclesiam unam tantum se, non duas, et illam unam et veram esse coetum hominum ejusdem chriianae fidei professione et eorundem sacramentorum communione colligatum, ib regimine legitimorum pastorum ac praecipue unius Christi in terris vicarii, mani pontificis. Ex qua definitione facile colligi potest, qui homines ad ecesiam pertineant, qui vero ad eam non pertineant. Tres enim sunt partes ijus definitionis: professio verae fidei, sacramentorum cummunio, et subjectio l legitimum pastorem, romanum pontificem. Ratione primae partis excludunr omnes infideles, tam qui nunquam fuerunt in ecclesia, ut Judaei, Turcae, agani, tam qui fuerunt et recesserunt, ut haeretici et apostatae. Ratione seındae excluduntur catechumeni et excommunicati, quoniam illi non sunt adissi ad sacramentorum communionem, isti sunt dimissi. Ratione tertiae exaduntur schismatici, qui habent fidem et sacramenta, sed non subduntur legimo pastori, et ideo foris profitentur fidem et sacramenta percipiunt. Incluantur autem omnes alii, ctiamsi reprobi, scelesti et impii sunt. Atque hoc sterest inter sententiam nostram et alias omnes, quod omnes aliae requirunt sternas virtutes ad constituendum aliquem in ecclosia et propterea ecclesiam wam invisibilem faciunt: nos autem et credimus in ecclesia inveniri omnes rtutes, fidem, spem, caritatem et ceteras; tamen ut aliquis aliquo modo dici ossit pars verae ecclesiae, de qua scripturae loquuntur, non putamus requiri liam internam virtutem, sed tantum externam professionem fidei et sacramenrum communionem, quae sensu ipso percipitur. Ecclesia enim est coetus ominum ita visibilis et palpabilis, ut est coetus populi romani vel regnum talline aut respublica Venetorum.

<sup>2</sup> Ueber die allmählige Ausbildung des Kirchenbegriffs bei Luther s. Schend III, 1 ff. u. Köstlin a. a. O.; bei Zwingli s. Schenkel ebend S. 61 ff., bei Elvin S. 99 ff. (vgl. bes: das 4. Buch der Institutionen). Ueber die von asingli (Antibolum 1524) gemachte Unterscheidung von einer ecclesia visibilis nd einer ecclesia invisibilis s. Neander, Kath. u. Prot. S. 190. Confess. Aug. rt. 7: Est ecclesia congregatio sanctorum, in qua evangelium recte docetur et sete administrantur sacramenta. Apolog. Confess. Aug. p. 144 ss. (gegen die usserliche Vorstellung und Vergleichung mit einem Staate, sowie gegen die erdrehung dahin, als ob die Protestanten unter der Kirche eine platonische lepublik verständen). Es ist zu unterscheiden zwischen Ecclesia propria und keclesia non proprie dicta. Nur die erstere ist das corpus Christi und die conregatio sanctorum. Confess. Bas. I. Art. 5: Wir gloubend eine heilige chritenliche kylch, d. i. gemeinschafft der heyligen, die versammlung der glöubien im Geist, welche heylig und ein brut Christi ist, in denen alle die burger ind, die da warlich veriehend [bekennen], dass Jesus sye Christus das lämlin lottes, so da hinnimpt die sünd der welt, vnd ouch durch die werck der liebe ölchen glouben bewerend. Confess. helvet. II. c. 17: Oportet semper fuisse, sse et futuram esse ecclesiam, i. e. e mundo evocatum coetum fidelium, sanctoum inquam omnium communionem, eorum videlicet, qui Deum verum in Christo srvatore per Verbum et Spiritum Sanctum vere cognoscunt et rite colunt, deique omnibus bonis per Christum gratuito oblatis fide participant. . . . Illam ocemus veram esse ecclesiam, in qua signa vel notae inveniuntur ecclesiae erae, inprimis vero verbi divini legitima vel sincera praedicatio. Gegen den firsverstand von ecclesia invisibis: non quod homines sint invisibiles, ex quibus celesia colligitur, sed quod oculis nostris absconsa, Deo autem soli nota, judiium humanum saepe subterfugiat. Confess. Gall. art. 27. Belg. 27: Credimus

unicam ecclesiam catholicam seu universalem, quae est congregatio sancta seu coetus omnium vere fidelium christianorum, qui totam suam salutem in uno Jesu Christo exspectant, sanguine ipsius abluti et per spiritum ejus sanctificati atque obsignati. Sancta hace ecclesia certo in loco non est sita vel limitata, aut ad certas singularesque personas alligata, sed per totum mundum sparsa atque diffusa. Vgl. Angl. 19. Scot. 16. Besonders scharf findet sich die Lehre von der Kirche entwickelt bei Calvin, Inst. IV, 1 ff. Vgl. Henry, Bd. II, & 90 ff. — Mit den reformirten Grundsätzen stimmen auch die Arminianer (Linborch, Theol. VII, 1, 6) und die Mennoniten überein; Ris, Confess. art. 24. Ueber Quäker und Socinianer s. Winer S. 168. — Uebrigens zeichnet sich der Socinianismus aus durch die dogmatische Indifferenz in Betreff der Kirche. Socin. (Opp. I, p. 3): Quod si dicas, ad salutem necessarium esse, ut quis sit in vera Christi ecclesia, et propterea necessarium simul esse, ut veram Christi ecclesiam inquirat et agnoscat, negabo consecutionem istam. . . . Nam simulatque quis Christi salutarem doctrinam habet, is jam vel re ipsa in vera Christi ecclesia est, vel ut sit non habet necesse inquirere, quaenam sit vera Christi ecclesia, id enim . . . jam novit. Daraus schliesst er weiter: Quaestionem de ecclesia, quaenam sive apud quos sit, quae hodie tantopere agitatur, vel inutilem propemodum esse, vel certe non esse necessariam. — Auch die protestantische Kirche bekennt sich zu dem Grundsatz: extra ecclesiam nulla salus, nur in anderer Weise; vgl. Winer S. 169. Ebenso ist auch ihr die wahre Kirche eine untrügliche (columna veritatis), vgl. Confess. Aug. p. 148. Die späten orthodoxen Lutheraner nehmen dies Prädicat ausschliesslich für ihre (lutherische) Kirche in Anspruch, indem sie nicht nur die römischen Katholiken, sondern auch die Calvinisten von der Kirche ausschliessen, s. Consens. repet. punst 59 (bei Henke p. 44): Rejicimus eos, qui docent ad ecclesiam christianam per tinere non tantum Lutheranos et Graecos [sic], sed Pontificios etiam et Calvinianos.

- <sup>3</sup> So macht Calvin Inst. IV, 1, 2 darauf aufmerksam, dass es im Symb. apost. nicht heisse: Credo in ecclesiam, wie credo in Deum, in Christum, sondem blos Credo ecclesiam. Auch ist die Kirche keine Priesterkirche (coetus Pastorum), ibid. §. 7. "Der Protestantismus fordert den Gehorsam unter Christa, und knüpft an diesen den Antheil des Einzelnen an der Kirche; der römische Katholicismus fordert dagegen den Gehorsam unter die Hierarchie, und mach von diesem den Antheil abhängig, den der Einzelne an den Segnungen Christhat." Schenkel III, 1 S. 18.
- <sup>4</sup> Ueber den Zusammenhang der Priesteridee mit dem Opfer in der kathel Kirche s. Conc. Trid. sess. XXIII, c. 1. Dagegen Apol. A. C. p. 201. Schos Luther lehrte: "Jeder Christenmann sei ein Pfaffe, und jedes Christenweib eine Pfaffin, es sei jung oder alt, Herr oder Knecht, Frau oder Magd, gelehrt oder Laie." Opp. Altenb. I, fol. 522 (bei Spener, geistl. Priesterthum, Frkf. 167. S. 76 ff.). . . . "Alle Christen sind wahrhaftig geistlichen Standes, und ist unter ihnen kein Unterschied, denn des Amtes allein halber (1 Cor. 12). Durch die Taufe werden wir alle zu Priestern geweiht (1 Petr. 2). Wir wollen nicht gemachte, sondern geborne Pfaffen sein und heissen und unser Pfaffenthum erblich durch unsere Geburt von Vater und Mutter haben; denn unser Vater ist der rechte Pfaffe und Hohepriester (Ps. 110). Darnach nimmt man aus solchen gebornen Pfaffen und beruft sie zu solchen Aemtern. Die päpetl und bischöft. Weihe kann nur Gleissner und Oelgötzen machen." . . Nicht allein "die Beschmierten und Beschorenen" sind Priester, sondern "was aus der Taufe

rochen ist, das mag sich rühmen, dass es schon Priester, Bischof und Papst sweihet sei, obwohl min nicht einem Jeglichen ziemet, solch Amt zu üben. Denn enn wir gleich alle Priester sind, muss sich niemand selbst herfürthun, noch ch unterwinden, ohne unser Bewilligen und Erwählen das zu thun, dess wir le gleiche Gewalt haben. . . . Der Priesterstand soll in der Christenheit nichts aders sein, denn als ein Amtmann. Weil er am Amt ist, gehet er vor; wo e aber abgesetzt, ist er ein Bauer oder Bürger wie der andere. Auch die rauen haben Theil am Priesterthum, nur sollen sie nicht öffentlich lehren (1 er. 14). Alle aber haben ihr Priesterthum aus Christo, dem einzigen Hohenriester." An den Adel deutscher Nation (Walch X, S. 302 ff.): "Darum ist Bischofs Weihen nichts anders, als wenn er anstatt der ganzen Sammlung inen aus dem Haufen nähme, die alle gleiche Gewalt haben, und ihm beföhle, eselbe Gewalt für die Andern auszurichten. Gleich als wenn zehn Brüder, önigs Kinder, Einen erwählten, das Erbe für sie zu regieren: sie wären ja le Könige und gleicher Gewalt, und doch Einem von ihnen zu regieren behlen wird. Und dass ich's noch klarer sage: Wenn ein Häuflein frommer bristenlaien würden gefangen und in eine Wüstenei gesetzt, die nicht bei ch hätten einen geweiheten Priester, und würden allda der Sachen Eins, er-Thiten Einen unter ihnen und beföhlen ihm das Amt zu taufen, Messe halten, molviren und predigen, der wäre wahrhaftig ein Priester, als ob ihn alle Bihöfe und Päpste geweiht hätten." (Vgl. X, S. 1858.). . . . "Werden dagegen ie papistischen Pfaffen, zu bewähren ihr Priesterthum, allein die Platten und chmier anzeigen, dazu den langen Rock, das wollen wir ihnen zugeben, dass ie sich des Drecks berühmen; denn wir wissen, man möchte leichtlich auch ine Sau oder Bloch scheeren und schmieren und mit einem langen Rocke ekleiden." Vgl. de capt. Babyl. und die Schrift von der Winkelmesse und 27 Pfaffenweihe (Wittenb. Ausg. VII, S. 433 ff.). Vgl. Schenkel a. a. O. S. 3 ff. u. Köstlin S. 59 ff. Auch von Zwingli und Calvin wird das allgemeine riesterthum betont. Zwingli nennt in den Schlussreden zur 1. Zürcher Disntation (1523; Werke Zwingli's I, S. 199) die kath. Kirche "ein husfrow Chrii." "Uss dem folgt, dass alle, die in dem Houpt lebend, glider und kinder ottes sind" (Thes. 8). Darum sind (Th. 62) keine andern Priester, als "die Gottswort verkündend". Vgl. Calvin Instit. II, 15, 6. IV, 18, 13. 16. 17. Der rotest. Gegensatz von sacerdotium und ministerium und was damit zusammenlingt, findet sich scharf und treffend entwickelt in der Conf. helv. II. art. 18: teus ad colligendam vel constituendam sibi ecclesiam eandemque gubernanam et conservandam semper usus est ministris, iisque utitur adhuc, et utetur orro, quoad ecclesia in terris fuerit. Ergo ministrorum origo, institutio et metio vetustissima et ipsius Dei, non nova aut hominum est ordinatio. Pos-\* sane Deus sua potentia immediate sibi adjungere ex hominibus ecclesiam, ad maluit agere cum hominibus per ministerium hominum. Proinde spectandi mt ministri non ut ministri duntaxat per se, sed sicut ministri Dei, utpote er quos Deus salutem hominum operatur. . . . Rursus tamen et hoc cavendum st, ne ministris et ministerio nimium tribuamus. . . . Diversissima inter se sunt scerdotium et ministerium. Illud enim commune est christianis omnibus, ut 10do diximus, hoc non item. Nec e medio sustulimus ecclesiae ministerium, nando repudiavimus ex ecclesia Christi sacerdotium papisticum. Equidem in lovo Testamento Christi non est amplius tale sacerdotium, quale fuit in populo stere, quod unctionem habuit externam, vestes sacras etc. . . . quae typi fueant Christi, qui illa omnia veniens et adimplens abrogavit. - Was den Leher der Kirche auszeichnen soll vor den Laien, ist (nächst der Frömmigkeit) die theologische Wissenschaft: Eligantur autem non quilibet, sed homines idone, eruditione justa et sacra, eloquentia pia prudentiaque simplici, denique moderatione et honestate vitae insignes. . . . Damnamus ministros ineptos, et non instructos donis pastori necessariis. — Was die Bestellung zum Amte betrift, so verlangt auch die protestantische Kirche, dass einer rite vocatus sei\*): Nemo autem honorem ministerii ecclesiastici usurpare sibi i. e. ad se largitionibus aut ullis artibus aut arbitrio proprio rapere debet. Vocentur et eligantur electione ecclesiastica et legitima ministri ecclesiae, i. e. eligantur religiose ab ecclesia vel ad hoc deputatis ab ecclesia, ordine justo et absque turba, seditionibus et contentione. Vgl. die übrigen Stellen aus den Symbolen bei Winer S. 175 \*\*).

<sup>5</sup> Ueber das wiedertäuferische Princip s. Schenkel III, 1 S. 88. Sätze Min. sers bei Strobel (Leben Münzers) S. 19 ff.: Quis non septies spiritu sancto profusus fuerit, Deum audire et intelligere minime potest. . . . Vera ecclesia est, quae audit vocem sponsi. - Quäkerisches Princip: Barclay, theol. christ. Apol. thes. 10: Sicut dono et gratia seu lumine Dei omnis vera cognitio in rebus spiritualibus recipitur et revelatur, ita et illo, prout manifestatur et in intima cordis receptum est, per ejus vim et potentiam unusquisque verus evangelii minister constituitur, pracparatur et suppeditatur in opere ministerii, et hoc movente, ducente et trahente oportet evangelistam, pastorem christianum, duci et mandari in labore et ministerio suo evangelico, et quoad loca, ubi, et quoed personas, quibus, et quoad tempora, quando ministraturus est. Porro, qui bejus habent auctoritatem, possunt et debent evangelium annunciare, licet hemanis mandatis carentes et humanae literaturae ignari. E contra vero, qui hujus divini doni auctoritate carent, quamquam cruditione et scientia practi et ecclesiarum mandatis et hominum auctoritate ut plurimum pollentes, impestores tantum et fraudatores, non veri evangelii ministri seu praedicatores he bendi sunt. Praeterea, qui sanctum et immaculatum donum acceperunt, sicu gratis accepere, ita et gratis distributuri sunt absque mercede vel pacto stipendio, absit, ut eo utantur sicut arte ad lucrandam pecuniam etc. — (Auch den Weibern ist gestattet, zu lehren. Barcl. comment. 27.)

Von den verschiedenen Bestimmungen über das Wesen der Kirche hängen auch die über es Verhältniss der Kirche sum Staate ab. Nach der obigen Defnition Bellarmins bildet die batholische Kirche so gut einen Staat, als die Republik Venedig u. sw.: folglich ist sie auch unabhängig von jedem andern (weitlichen) Staate. — Unabhängigkeit der Kirche, als Beiches Gottes, von aller weitlichen Macht behauptet auch der Protestantismus, wenn er gied die Leitung der sichtbaren Kirche mehr oder weniger in Staatshände gelegt hat, ohns jedoch damit ein System der Cäsareopapie begründen zu wollen, das später sich festscha. Es ist weithistorisch von der höchsten Bedeutung, dass die Reformatoren in einer so seit bewegten Zeit das Ausehen der weltlichen Obrigkeit als einer "von Gott verordneten" nach zwei Seiten hin aufrecht zu erhalten suchten, indem sie dasselbe sowohl gegen die des Staat untergrabenden Anmaassungen der Hierarchie sicherstellten, als gegen die anarchischen Wühlereien der Weidertäufer in Schutz nahmen: daher fast in silen Confessiones der Artikel "de magistratu" als moralisch-politisches Dogma hingestellt wird. So Cest beiv. IL 30: Damnamus itaque omnes magistratus contemptores, rebelles, reipublicas hosse et seditioses nebuloues, denique omnes, quotquot officia debita praestare vel palam vel arte renuunt. Vgl. noch Luthers Ansichten im Besondern bei Köstlin a. a. O. S. 163 f. Indem nun die Reformatoren zugleich von der Idee einer christliekes Obrigkeit ausgingen (nach Analogie der theokratischen Könige des A. T.), wollten auch Einige (s. B. Zwiagi, die Kirchenzucht ("Ausreutung der Laster") getrott der weltlichen Behörde überlassen, mä

<sup>\*)</sup> Ueber die verschiedenen Ordinationsgrundsätze in der lutherischen und reformirten Kirche (ordinatio vaga) s. das Kirchenrecht.

<sup>20)</sup> Der Socinianismus schliesst sich im Artikel von der Kirche im Wesentlichen an die Bestimmungen der protestantischen Hauptbekenntnisse an, fasst aber wo möglich die Sacke noch äusserlicher. Vgl. Fock S. 690 ff. und oben Aum. 2.

Undergahung einer besondern kirchlichen Behörde, während Anders (Oekolampad und Calvin) das kirchliche Institut des Bannes beibehielten, aber auf seine ursprüngliche apostolische Basis surückführten; vgl. Schröckk, Kirchengesch. seit der Ref. III, S. 84. Henry, Calvin II, S. 97. Schenkei III, 2 S. 338 ff. Die christiliche Kirche bannet (nach Conf. Bas. I. art. 7) "mit dens umb besserung willen, derumben zy die gebannien, nachdem die jr ergerliche läben abgestellt und gebestelt, mit fröuden wiert uffnimmt." Die weitern Stellen aus den Symbolen a. bei Winer p. 180. Ueber den Streit mit Thomas Erastus (Liebler) zu Heidelberg und die 1868 gehaltene Disputation s. Beckhaus über den Heidelb. Katech. a. 0. 8. 90 ff. Athenae raur. p. 428. Vierordt, Geschichte der Ref. im Grosh. Baden S. 474 ff.

— Praktisch wichtig wurde besonders auch die Frage, wie weit die obrigkeitliche Gewalt untwirken solle zu Unterdrückung der Ketzerei und der Irriehre? Schon von der Wartburg aus hatte Luther den Churfürsten gewarnt, sich mit dem Blut der falschen Propheten zu befiseken. Und auch weiter lehrte er: "Ketzerei ist ein geistlich Ding, das kann man mit keinem Eisen hauen, mit keinem Feuer verbrennen, mit keinem Wasser ertränken" (bei Köstlis, S. 187). Damit stand das Verfahren der Regierungen gegen die Wiedertäufer und Antitrinitarier (Servet) allerdings in Wiederspruch. Und doch fand dieses Verfahren auch seine theologische Vertheidigung, namentlich in der ealvinischen Kirche. Vgl. die Verhandlungen darüber bei Trecksel, Servet S. 265 ff. Stäbelin, Calvin I, S. 449 ff.

### §. 256.

## Weitere Entwicklung des Dogma's von der Kirche.

Die spätere protestantische Dogmatik führte den Unterschied von ecclesia visibilis und invisibilis (neben welchem der zwischen ecclesia militans und triumphans fortbestand) weiter durch. Die ecclesia visibilis ist entweder universalis (durch die ganze Welt zerstreut) oder particularis (in bestimmte Formen eingeschlossen). Die Particularkirchen selbst stehen dann wieder zu einander bald in gegnerischem, bald in freundlichem Verhältniss 1. In der Organisation der sichtbaren Kirche (ecclesia synthetica) werden von den lutherischen Dogmatikern drei Stände unterschieden, der status ecclesiasticus, politicus und oeconomicus. Nicht ebenso von den Reformirten<sup>2</sup>, wie denn auch über die Repräsentation der Kirche (ecclesia repraesentativa) in beiden Kirchen eine etwas verschiedene Observanz stattfindet. Wichtiger indessen als diese formellen Unterscheidungen sind die Bewegungen, welche einerseits Spener in die Sache brachte durch die Wiederherstellung der protestantischen Lehre vom geistlichen Priesterthum<sup>3</sup>, andrerseits Thomasius durch die Aufstellung des Territorialsystems 4. Die Mystiker und Enthusiasten bildeten in ähnlicher Weise wie die mittelalterlichen Secten eine fortwährende Opposition gegen alles äussere Kirchenthum sowohl der Katholiken als der Protestanten 5.

- 1 S. die Stellen aus den Dogmatikern bei de Wette, Dogm. S. 191 ff. Hase, Hutter. rediv. S. 320 ff.
- <sup>2</sup> S. Wendelin, Alsted u. Heidegger bei de Wette S. 195. Vgl. Schweiser II, S. 657 ff. Ueber die verschiedenen Formen der Kirchenverfassung (Consistorien, Presbyterien) s. das Kirchenrecht.
- <sup>3</sup> Das geistliche Priesterthum, aus göttlichem Wort kürslich beschrieben und mit einstimmigen Zeugnissen gottseliger Lehrer bekräftigt, Frkf. 1677. 8. (in Fragen und Antworten). S. 7, Fr. 11: "Gehöret dann der Name der Priester nicht allein den Predigern? Antw. Nein, die Prediger sind eigentlich ihrem

Amt nach nicht Priester, werden auch nirgend in dem N. Test. also geneenet, sondern sie sind Diener Christi, Haushalter über Gottes Geheimnisse, Bischöfe, Aelteste, Diener des Evangeliums, des Worts u. dgl. Vielmehr ist der Name Priester ein allgemeiner Name aller Christen und kommt den Predigern nicht anders zu, als andern Christen." Fr. 12: "Sind aber dann die Prediger nicht allein die Geistlichen? Antw. Nein, auch dieser Titel gehöret allen Christen (Röm. 8, 5). Opfern, Beten, Segnen sind priesterliche Aemter, die allen Christen zukommen und in welchen Christus als der einzige Hohepriester sich kundgiebt." — Gleichwohl hielt Sp. den Lehrstand für nothwendig, wie alle Pretestanten. Fr. 26: "Sind dann alle Christen Prediger und haben sich des Predigtamts zu unterziehen? Antw. Nein, sondern dazu gehöret ein sonderbarer Beruf, öffentlich in der Gemeinde das Amt vor Allen und über Alle su führen; daher welcher sich dessen und einer Macht über Andere anmaassen oder den Predigtamt Eingriff thun wollte, sich damit versündigen würde; daher sind Aadere die Lehrer, Andere die Zuhörer" u. s. w. (Dagegen haben die Laien das volle Recht, in der Schrift zu forschen; s. §. 243 Note 7.)

- <sup>4</sup> Der Landesfürst hat (nach *Thomasius*) das Recht, die Religionsverhältnisse in seinem Lande zu ordnen, Ruhestörer zu entfernen u. s. w. Er hingegen kann nicht unter der Kirchenzucht stehen. Dem (*Hobbes*'schen) Grundsatz: cujus regio, illius religio, hat indessen Thomasius nicht unbedingt gehuldigt; vgl. seine 1692 lateinisch erschienene und dann ins Deutsche übersetzte Schrift: von dem Recht evangelischer Fürsten in Mitteldingen oder Kirchenceremonien; dazu: das Recht evangelischer Fürsten in theologischen Streitigkeiten, 1696, u. a. m. bei Schröckh, Kirchengeschichte seit der Reformation VII, S. 541, und bei Luden a. a. O.
- <sup>5</sup> Böhm, Kuhlmann, Gichtel, Labadie, die Schürmann, Poiret u. s. w. überboten sich in Invectiven gegen die Staatskirche und ihre Diener. Poiret name die Theologie der letztern eine theologia adulatoria s. culinaria; s. Arnold III, S. 166. J. Böhm schalt auf die Baals- und Historienpfaffen u. s. w.

#### §. 257.

#### Heiligendienst und Bilderdienst.

Hase, Polemik 8. 298 ff. 552 ff.

Die Anrufung und Verehrung der Heiligen, der sich die Reformatoren entgegensetzten 1, wurde sowohl von der römisch-katholischen als der griechischen Kirche beibehalten und entweder mit den bereits von den Scholastikern entwickelten Gründen unterstützt; oder durch idealistische Deutung vor dem Vorwurfe der Idololatrie sichergestellt 3. Dasselbe gilt von der Verehrung der Bilder und Reliquien 4, sowie von den kirchlichen Ceremonien überhaupt, in welchen Stücken die reformirte Kirche die Opposition weiter trieb, als die lutherische 5.

<sup>1</sup> Der Protestantismus lehrte nicht, dass es überhaupt keine *Heiligen gebe bei Gott*, sondern er verwehrte nur ihre Anrufung; s. *Morh.* Symb. III, S. 439. Conf. Aug. art. 21: De cultu Sanctorum docent, quod memoria Sanctorum proponi potest, ut imitemur fidem eorum et bona opera juxta vocationem. Sed

criptura non docet invocare Sanctos seu petere auxilium a Sanctis, quia unum hristum nobis proponit mediatorem, propitiatorium, pontificem et intercessorem: a invocandus est et promisit se exauditurum esse preces nostras; et hunc ultum maxime probat. Vgl. Apol. p. 223 ss. — Weit stärker Art. Smalc. p. 0: Invocatio Sanctorum est etiam pars absurda errorum Antichristi, pugnans um primo principali articulo et delens agnitionem Christi. Cat. maj. (zum erem Gebot). — Ganz übercinstinmend die ref. Symbole: Conf. helv. II. art.

Interim Divos nec contemnimus nec vulgariter de eis sentimus. Agnoscius enim, eos esse viva Christi membra, amicos Dei, qui carnem et mundum oriose vicerunt. Diligimus ergo illos ut fratres et honoramus etiam, non taen cultu aliquo, sed honorabili de eis existimatione, denique laudibus justis. Itamur item eos. Nam imitatores fidei virtutumque ipsorum, consortes item sternae salutis, illis aeternum apud Deum cohabitare et cum eis in Christo cultare desideriis votisque ardentissimis exoptamus. Im Anschluss an ugustin: Honorandi ergo sunt (Sancti) propter imitationem, non adorandi opter religionem. — Vgl. die ähnlich lautenden Bekenntnisse der Arminianer ad Socinianer bei Winer S. 47.

<sup>2</sup> Conc. Trid. sess. XXV: (Doceant episcopi) Sanctos una cum Christo re
nantes orationes suas pro hominibus Deo afferre, bonum atque utile esse\*)

ppliciter eos invocare et ob beneficia impetranda a Deo per filium ejus Je
ma Christum, qui solus noster redemtor et salvator est, ad eorum orationes,

pem auxiliumque confugere; illos vero, qui negant, Sanctos aeterna felicitate

ceolo fruentes invocandos esse, aut qui asserunt, vel illos pro hominibus non

rare, vel eorum, ut pro nobis etiam singulis orent, invocationem esse idolola
riam, vel pugnare cum verbo Dei adversarique honori unius mediatoris Dei et

cominum Jesu Christi, vel stultum esse, in coelo regnantibus voce vel mente

upplicare, impie sentire. — Auch von den Engeln sagt der Cat. rom. 3, 2, 10:

nvocandi sunt, quod et perpetuo Deum intuentur et patrocinium salutis nostrae

bi delatum libentissime suscipiunt. — Mit den Scholastikern hält die römisch
atholische Kirche den Unterschied zwischen invocatio und adoratio fest. —

bie griech. Symbole bei Winer S. 44—46.

3 So Bossuet, exposition de la doctrine de l'église cathol. p. 19: L'église, n nous enseignant qu'il est utile de prier les Saints, nous enseigne à les prier ans ce même esprit de charité et selon cet ordre de société fraternelle, qui ous porte à demander le secours de nos frères vivans sur la terre. . . . Pag. 7: C'est ainsi que nous honorons les Saints, pour obtenir par leur entremise s grâces de Dieu; et la principale de ces grâces que nous espérons obtenir st celle de les imiter, à quoi nous sommes excités par la considération de leurs semples admirables, et par l'honneur que nous rendons devant Dieu à leur sémoire bienheureuse. Ceux qui considéreront la doctrine que nous avons proosée, seront obligés de nous avouer que, comme nous n'ôtons à Dieu aucune es perfections qui sont propres à son essence infinie, nous n'attribuons aux réatures aucune de ces qualités ou de ces opérations qui ne peuvent convenir u'à Dieu, ce qui nous distingue si fort des idolâtres qu'on ne peut comprendre ourquoi on nous en donne le titre. . . . Pag. 30: Au reste, jamais aucun Cabolique (?!) n'a pensé que les Saints connussent par eux-mêmes nos besoins, i même les désirs pour lesquels nous leur faisons de secrètes prières. L'édise se contente d'enseigner avec toute l'antiquité (?) que ces prières sont

<sup>&</sup>quot;) He wird also nicht geradezu als sum Heil nethrendig betrachtet.

très-profitables à ceux qui les font, soit que les Saints les apprennent par le ministère et le commerce des Anges, qui, suivant les témoignages de l'Ecriture, savent ce qui se passe parmi nous . . ., soit que Dieu même leur fasse connaître nos désirs par une révélation particulière, soit enfin qu'il leur en découvre le secret dans son essence infinie, où toute vérité est comprise. Ainsi l'Eglise n'a rien décidé sur les différens moyens dont il plait à Dieu de se servir pour celà.

- <sup>1</sup> Helv. II. art. 4: Rejicimus itaque non modo gentium idola, sed et Christianorum simulacra. . . . Quis ergo crederet, umbram vel simulacrum corporis aliquam conferre piis utilitatem?\*) Dagegen befiehlt das Tridentinum sessis XXV: Imagines Christi, deiparae Virginis et aliorum Sanctorum in templis praesertin habendas et retinendas eisque debitum honorem et venerationem impertiendam, non quod credatur inesse aliqua in eis divinitas vel virtus, propter quam sint colendae, vel quod ab eis sit aliquid petendum, vel quod fiducia is imaginibus sit figenda, veluti olim fiebat a gentibus, sed quoniam honos, qui eis exhibetur, refertur ad prototypa, quae illae repraesentant.
- <sup>5</sup> Luthers Predigt gegen die Bilderstürmer in Wittenberg. Aehnlicke Grundsätze, wie die von Luther geäusserten, vertheidigte der Comthur Schmid auf der Züricher Disputation; aber sie drangen nicht durch. Zur Zeit des Isterims nahm dann die lutherische Kirche manches Ceremonielle aus der katheschen Kirche wieder auf, woraus sich der adiaphoristische Streit entwickelte. Die kleinern Secten stehen in dieser Beziehung auf der Seite der Reformirten.

# **§**. **258**.

# Sacramente.

Hase, Polemik S. 350 ff. Neander, Kathol. u. Protest. S. 195 ff.

Der Lehre von den sieben Sacramenten, welche der moderne Katholicismus als Kirchenlehre bestätigte 1, setzte der Protestantismus (nach einigen Schwankungen) die Lehre von den zwei biblischen Sacramenten 2, der Taufe und dem Abendmahl, entgegen 3, welche beide nach protestantischer Ansicht in Verbindung mit dem Worte Gottes 4 die Gnadenmittel (adminicula gratiae) bilden, die nur den Gläubigen helfen 5, während die katholische Lehre eine Wirkung des Sacraments ex opere operato behauptet 6. Hingegen halten Katholiken und Protestanten gemeinsam zusammen sowohl an der Nothwendigkeit der Sacramente überhaupt (gegen die Quäker), als an der höhern, die Gnade vermittelnden Bedeutung derselben, im Gegensatz blosser Ceremonien (gegen die Arminianer, Mennoniten und Socinianer) 8. Blos die streng Zwinglische Form beschränkt sich auf den Begriff eines Pflichtzeichens 9.

<sup>\*)</sup> Ueber Zwingli's Verhältniss sur bildenden Kunst, sowie sur Kunst überhaupt, s. Spirm S. 111 ff. Nicht der bildenden Kunst als solcher, aber dem gettesdienstlichen Missbraud mit den Bildern galt sein Eifer. "Darum so erlernet man an dem gemäld nüts anders weder die glidmass und baren (Geberde) der geschicht. . Nun ist es nit ein's gufanspluss

- <sup>1</sup> Sowohl die griechische als die römische Kirche zählt sieben Sacramente. Some. Trid. sess. VII, can. 1: Si quis dixerit sacramenta sacrae legis . . . esse thera vel pauciora quam septem, videlicet baptismum, confirmationem, eucharitiam, poenitentiam, extremam unctionem, ordinem et matrimonium, aut etiam liquod horum septem non esse vere et proprie sacramentum: anathema sit. Den Grund der Siebenzahl bestimmt der Cat. rom. näher II, 1, 20 (bei Winer L 123), und über die verschiedene Würde der Sacr. heisst es II, 1, 22: Sacranenta non parem omnia et aequalem necessitatem aut dignitatem habent, atque x iis tria sunt, quae, tametsi non eadem ratione, tamen prae ceteris necessaria scantur: baptismus, poenitentia, ordo; verum si dignitas in sacramentis specstur, eucharistia sanctitate et mysteriorum numero ac magnitudine longe caeeich antecellit. — Conf. orth. p. 154 : 'Επτά μυστήρια τῆς ἐκκλησίας, τὰ ὁποῖα **Ϊναι ταῦτα· τὸ βά**πτισμα, τὸ μύρον τοῦ χρίσματος, ἡ εὐχαριστία, ἡ μετάνοια, ι **δερωσύνη, ό τίμιος γάμος κα**ὶ τὸ εὐχέλαιον ταῦτα τὰ έπτὰ μυστήρια ἀναβι-**Μέρνται εξς τὰ έπτὰ χαρίσματα τοῦ ἀγίου πνεύματος.** Die Griechen be**trac**hten ibrigens Taufe und Abendmahl als die Hauptsacramente; Einige fügen noch lie Busse hinzu. Vgl. Winer S. 124.
- <sup>2</sup> Anfänglich trug Melanchthon sogar Bedenken, den (unbiblischen) Austruck Sacrament zu gebrauchen; s. loci commun. von 1521 (Corp. Ref. p. 210): mae alii sacramenta, nos signa adpellamus, aut, si ita libet, signa sacramentate, nam sacramentum ipsum Christum Paulus vocat.
- 3 Die Katechismen Luthers und die Confess. Aug. handeln nur zwei Sazamente, Taufe und Abendmahl, ab, ohne die übrigen fünf bestimmt auszuschliessen. Auch Ordination und Ehe wollte Melanchthon gelten lassen (s. Thierach II, p. 206), ja er gab zu (Apol. p. 167): Absolutio proprie dici potest mcramentum. Vgl. indessen die loci comm. von 1521 (Corp. Ref. p. 211): Duo nunt autem signa a Christo in Evangelio instituta: baptismus et participatio nensae Domini. Auch Luther hatte de capt. Bab. drei Sacramente genannt: Baptismus, Poenitentia, Panis. Im Catech. major dagegen p. 549 wird die Busse zur Taufe gerechnet. Gegen eine Fixirung der Siebenzahl polemisirt war die Apol. p. 200, hält aber überhaupt die Zählungsweise für gleichgültig, bwohl sie einstweilen die Busse mitzählt: Vere igitur sunt sacramenta baptisans, coena Domini, absolutio, quae est sacramentum poenitentiae. — Bestimmer heben die reformirten Bekenntnissschriften die Zweizahl heraus. Conf. Ba-41. L. art. 5, §. 2: In dieser kylchen brucht man einerlei Sacrament, nemlich ken Touff, im jngang der kylchen, vnd des Herrn Nachtmal zu siner zyt, jn sachgendem läben, zu bezügung des gloubens vnd brüderlicher liebe, wie dann m Touff verheissen ist. Confess. helv. II. c. 19: Novi populi sacramenta sunt mptismus et coena dominica. Sunt qui sacramenta novi populi septem numeent. Ex quibus nos poenitentiam, ordinationem ministrorum, non papisticam raidem illam, sed apostolicam, et matrimonium agnoscimus instituta esse Dei stilia, sed non sacramenta. Confirmatio et extrema unctio inventa sunt hominum, ruibus nullo cum damno carere potest ecclesia. Vgl. Confess. Gall. art. 35. Belg. 33. Angl. 25. Calvin, Inst. IV, c. 19. — Auch die Arminianer kennen rur zwei Sacramente. Die Mennoniten erwähnen des Fusswaschens als eines ron Christo eingeführten Gebrauchs (nach Joh. 13); doch weiss Ris (Confess. urt. 30) nur von zwei Sacramenten. Vgl. Winer S. 124.

werth, der gechieht bärd und verstaltung oder glidmass seinen; ja sie ist vielen menschen schädlich, vorus den wyben." Antw. an Valentin Compar. (Werke II, 1 8. 41.)

- <sup>4</sup> Die heilige Schrift ist den Protestanten nicht blosse Frkenntnissquelle, sondern das in ihr enthaltene Gotteswort wird als lebendiges und lebendigeschendes Princip gefasst. Sowohl das Gesetz als das Evangelium hat seine eigenthümliche lefeptein, jenes die Sünde zur Erkenntniss zu bringen, dieses die Gnade zu vermitteln. (Art. Smalc. p. 319.) Uebrigens redet auch der Cat. rom. (IV, 13, 18) von dem Worte Gottes als einem eibus animi, und setzte es den Sacramenten an die Seite; doch wird darunter mehr die praedicatio verki verstanden, wie sie von der Kirche ausgeht, als das Schriftwort.
- Aug. Confess. p. 11: Per verbum et sacramenta, tanquam per instrumenta, donatur Spir. S., qui fidem efficit, ubi et quando visum est Deo, in iis, qui audiunt evangelium etc. Vgl. Cat. maj. p. 426. Art. Smalc. p. 331. Forn. Conc. p. 670. — Confess. helv. II. c. 1. Belg. 24. Heidelb. Kat. Fr. 65: "Weher kommt der (seligmachende) Glaube? Antw. Der heil. Geist wirkt denselba in unsern Herzen durch die Predigt des heil. Evangeliums und bestätigt in durch den Brauch der heil. Sacramente [gegen die Enthusiasten]\*). — Aber ebenso bestimmt erklären sich die protestantischen Symbole nach der anden Seite hin. Confess. Aug. p. 13: Damnant illos, qui docent, quod sacramenta ex opere operato justificent, nec docent fidem requiri in usu sacramentorus, quae credat remitti peccata. Apol. p. 203: Damnamus totum populum scholssticorum doctorum, qui docent, quod sacramenta non ponenti obicem conferent gratiam ex operc operato, sine bono motu utentis. Haec simpliciter judaies opinio est, sentire, quod per ceremoniam justificemur, sine bono motu cordis, h. e. sine fide. . . . At sacramenta sunt signa promissionum. Igitur in usu debet accedere fides. . . . Loquimur hic de fide speciali, quae praesenti promisioni credit, non tantum, quae in genere credit, Deum esse, sed quae con offerri remissionem peccatorum. - Helv. II. c. 19: Neque vero approbess istorum doctrinam, qui docent, gratiam et res significatas signis ita alligari & includi, ut quicunque signis exterius participent, etiam interius gratiae rebusque significatis participes sint, qualesquales sint. . . Minime probamus eos. qui sanctificationem sacramentorum attribuunt nescio quibus characteribus et recitationi vel virtuti verborum pronuntiatorum a consecratore et qui habeat intentionem consecrandi. — Indessen bleibt auch nach protestantischer Lehre die integritas des Sacraments unabhängig von der Würde des Verwaltenden sowold, als von der Würde des Geniessenden. Confess. helv. a. a. O.
- 6 Schon Cajetan verlangte von Luthern den Widerruf des Satzes: Non scramentum, sed fides in sacramento justificat. Planck, Gesch. des prot. Lebegriffs I, S. 144. So lehrt auch das Conc. Trid. sess. VII, can. 8: Sacramenta continent et conferunt gratiam ex opere operato non ponentibus obicem. . . . Si quis dixerit, per ipsa novae legis sacramenta ex opere operato non conferri gratiam, sed solam fidem divinae promissionis ad gratiam consequendam sufficere: anathema sit. Dazu die weitere Erklärung von Bellorania, de sacrament. II, 1 (bei Winer S. 125). Gegen den Vorwurf der Protestantes Conc. Trid. sess. XIV, c. 4: Quamobrem falso quidam calumniantur catholicos scriptores, quasi tradiderint, sacramentum poenitentiae absque bono mota suscipientium gratiam conferre, quod nunquam Ecclesia docuit neque sensit; vgl. Thiersch II, S. 210.

<sup>\*)</sup> Ueber die Eintheilung der Gnadenmittel in der mai lenter (bei Quensledt Syst. IV, p. 281) s. Gass S. 372.

- <sup>7</sup> Die Quäker verwerfen Begriff und Ausdruck des Sacraments. Sie kennen zur die Geistestaufe und das mystische Abendmahl. *Barcl.* Apol. XII, 12 (bei Winer S. 120).
- \* Bei Winer S. 122 f. u. vgl. den §. (259) vom Abendmahl. Man kann den Regensatz (mit Winer) dahin bezeichnen, dass nach den katholischen, lutherischen und reformirten Symbolen der Mensch im Sacrament etwas von Gott mpflagt, während er nach der Lehre dieser Secten etwas Gott leistet (oder ser Gott etwas den Menschen gegenüber bezeugt). Doch ist das Leistende auch matholischer Seits mit enthalten im Begriff des Opfers. (Vgl. d. folg. §.)
- <sup>9</sup> Zwingli, de vera et falsa rel. p. 231: Sunt sacramenta signa vel ceremowas (pace tamen omnium dicam, sive neotericorum sive veterum), quibus se iomo ecclesiae probat aut candidatum aut militem esse Christi, redduntque ecdesiam totam potius certiorem de tua fide, quam te; si enim fides tua non liter fuerit absoluta, quam ut signo ceremoniali ad confirmationem egeat, fides ion est: fides enim est, qua nitimur misericordiae Dei inconcusse, firmiter et indistracte, ut multis locis Paulus habet. Vgl. Fidei rat. ad Carol. V.: Credo immia sacramenta tam abesse ut gratiam conferant, ut ne afferant quidem aut dispensent. . . . Credo, sacramentum esse sacrae rei h. e. factae gratiae signum. - Klare underrichtung vom nachtmal Christi (Werke II, 1) S. 429: "Sacrasient ist als vil als ein zeichen eins heiligen dings. . . . Nun habend die pfafin all wol gewüsst, dass diss wort sacrament kein anders hiess weder ein zeishen, und habend nüts dess minder die einfaltigen im won gelassen, als ob es weisswas anders oder türers hiesse, das doch die einfaltigen nit verstündend, sunder fielend daruf, als ob sacrament Gott selbs wär." Annotatt. in Ev. Matti. (Opp. VI, p. 373): Ad hoc enim Christus sacramenta instituit, non ut bis jam justitiam quaereremus aut collocaremus, sed ut per haec admoniti et excitati ad veram cordis adeoque fidei justitiam penetraremus. Signa enim extarns non justificant, ut quidam perhibent, sed justificationis per fidem admonent et vitae innocentiam excitant. — In Ev. Marci, ib. p. 554: Nequaquam inficienda sacramenta quae Deus instituit, sed sumna cum religione et venera-**More tractanda\***). Verum his tribuere quod solius est Dei, non minus est impium. Vgl. Expos. fid. (Opp. IV, 2 p. 56): Sacramenta res sanctae et veneiandae sunt, utpote a summo sacerdote Christo institutae et susceptae. . . . Testimonium rei gestae praebent. . . . Vice rerum sunt, quas significant, unde et nomina corum sortiuntur. . . . Res arduas significant. Ascendit autem cufusque signi pretium cum aestimatione rei, cujus est signum, ut si res sit magna, pretiosa et amplifica, jam signum ejus rei eo majus reputetur. (Annulus reginae uxoris tuae, quo eam despondit tua majestas, illi non auri pretio aestimatur, sed pretium omne superat etc.) . . . Auxilium opemque afferunt fidei. . . . Vice jurisjurandi sunt. — Vgl. auch den Katechismus von Leo Judä (Ausg. von Grob) S. 227: "Dieweil aber Christus das zerknitschte Rohr nicht gar sermürset und den rauchenden Docht nicht gar auslöscht, hat er uns, seinen Gliedern, dieweil wir noch im Fleisch hier leben, zwei äusserliche Pflichtzeichen aufgesetzt und unserer Blödigkeit etwas nachgelassen." S. 229: "Sacramentum heisst ein Eid oder hohe Pflicht, und haben's die, die von göttlichen Dingen reden, genannt ein Zeichen eines heiligen Dinges, darum man die heiligen göttlichen Zeichen Sacramente nennt, dass sie uns hohe, heilige Dinge vortragen

<sup>\*)</sup> Dazu passt denn doch nicht die Ueberschrift bei Schenkel 1, 412 ff.: "reformiste Geringschätzung des Saeramentes"!



nostra fides, nisi undique fulciatur ac modis omnibus sustentetur, cutitur, fluctuatur, vacillat adeoque labascit. §. 9: Quamobrem . . torem . . . non quasi arcanam vim nescio quam illis perpetuo ins qua fidem per se promovere aut confirmare valeant, sed quia su Domino instituta, ut stabiliendae augendaeque fidei serviant. — §. die Sacramente pignora. Er weist sowohl die Verächter des Sacı die zurück (§. 14), qui arcanas nescio quas virtutes sacramentis affi nusquam illis a Deo insitae leguntur. — Der Inhalt des Sacr. (ma stantia) ist Christus selbst (§. 16); in ihm haben sie ihre solidita getrennt sind sie nichts. - Einen specifischen Unterschied zwische: dem Worte giebt Calvin nicht zu. §. 17: Quamobrem fixum mane alias sacramentorum quam verbi Dei partes: quae sunt offerre ne ponere Christum et in eo coelestis gratiae thesauros; nihil auter aut prosunt nisi fide accepta. — Auch die alttestamentlichen Sin genbogen Noah's u. s. w.) heissen ihm Sacramente (§. 18), und er t sie von den neutestamentlichen nur in so weit, als die einen den Christus typisch vorstellten, die andern ihn thatsächlich bezeugen 8. 26: Utraque paternam Dei in Christo benevolentiam ac Spiritus tias nobis offerri testantur: sed nostra illustrius ac luculentius. Christi exhibitio: sed in his uberior ac plenior. Calvin sucht Mitte zwischen den Extremen, IV, 17, 5: Porro nobis hic duo c vitia: ne aut in extenuandis signis nimii, a suis mysteriis ea divel quodammodo innexa sunt, aut in iisdem extollendis immodici, mys etiam ipsa nonnihil obscurare videamur. — Nach der lutherischen Au gegen sind die Sacramente nicht blos notae professionis inter homi: signa et testimonia voluntatis Dei erga nos ad excitandam et co fidem in his, qui utuntur, proposita. Čf. Conf. Aug. art. 13.

#### §. 259.

# Messopfer. Abendmahl.

L. Lauseter, historia controversiae sacramentariae, Tig. 1563. 1672. H. Hespénicasi hist. sacramentaria, Tig. 1598. 1602. II. fol. 1611. 4. Luthers Werke (Walch Bd. XVII. XX). Férard II. M. Gébel, Luthers Abendmahlslehre vor und in dem Streite mit Carlstadt (Stud. u. Kr. 1948, 2). Jul. Muller, Lutheri et Calvini sententiae de sacra coena inter se comparatae, Hal. 1853. 4. N. Dieckhoff, die evangelische Abendmahlslehre im Reformationaxeitalter, Götting. 1854. 1. Bd.

Während der gemeinsame Widerspruch der Reformatoren vom Standpunkte der Schrift aus sowohl gegen die Brotverwandlungslehre 1, als besonders gegen das Messopfer 2 und die damit verbundene Entziehung des Laienkelches sich kehrte, gingen ihre Ansichten nachgerade auseinander in Beziehung auf das Positive der Abendmahlslehre selbst. Gegen die theilweise unter sich verschiedenen Auslegungen der Einsetzungsworte, wie sie bald nacheinander Carlstadt 4, Zwingli 5, Oekolampad 6 aufstellten, hob Luther 7 sowohl in seinen Streitschriften, als auf dem Marburger Gespräch (Oct. 1529) 8, ja bis an sein Ende die buchstäbliche Bedeutung derselben und den darauf gegründeten mündlichen Genuss des im Brote vorhandenen verklärten Leibes Christi und seines wirklichen Blutes hervor; eine Lehre, die (zum Theil) in Verbindung mit dem Dogma von der Allenthalbenheit (Ubiquität) dieses Leibes 9 sich in den symbolischen Büchern als Kirchenlehre festsetzte 10. Eine Gegenwart Christi im Abendmahl hatten übrigens die Reformirten nie geleugnet, wenn sie auch dieselbe nicht immer nachdrücklich gening betonten 11. Nur suchten sie diese dem Glauben sich bezeugende Gegenwart nicht im Brote, und fassten auch den Genuss nicht als einen mündlich-leiblichen, sondern als einen geistlichen 12. Calvin 13 war es namentlich, der nach dem Vorgange Bucers u. A. diesen geistlichen Genuss heraushob und so das Abendmahl nicht su einem blossen Zeichen, sondern zu einem Pfand und Siegel der dem Communicanten sich mittheilenden göttlichen Gnade machte. Immerhin aber blieb der wohl zu beachtende Unterschied, dass anch nach Calvin nur der Gläubige sich mit Christo im Sacrament vereinigt, und dass der Leib Christi als solcher nicht im Brote, sondern im Himmel ist, von wo aus er auf eine wunderbare dynamische Weise dem Geniessenden sich mittheilt, während nach der objectiven Betrachtung Luthers auch die Ungläubigen den Leib Christi (obwohl zu ihrem Schaden) 14 und zwar in, mit und unter dem Brote empfangen und geniessen. Die auf Verkehrung der Einsetzungsworte beruhende Ansicht Schwenkfelds 15 erwarb sich aur geringen Beifall. Am nüchternsten fassen die Socinianer (und mit ihnen die Arminianer und Mennoniten) das Abendmahl als

einen rein mnemonischen Act, was mit ihrer mehr negativen Ansicht von den Sacramenten zusammenhängt 16. Die Quäker endlich glauben, als innerlich mit Christo Verbundene, eines leiblichen Genusses gänzlich entbehren zu können 17.

1 Sowohl in der Schrift de capt. Bab., als in seinem Streite mit Heinrich VIII., der die scholastische Lehre vertheidigte, sprach sich Luther in Betraf der Verwandlungslehre gegen dieselbe aus (vgl. Walch XIX). Doch gebraucht er selbst noch den Ausdruck Verwandlung in dem Sermon vom hochw. St crament 1519 (bei Ebrard II, S. 112). Gegen die Verwandlungslehre erkläre sich auch die Symbole. Art. Sm. p. 300: . . . De transsubstantiatione subtitatem sophisticam nihil curamus, qua fingunt, panem et vinum relinquere s amittere naturalem suam substantiam et tantum speciem et colorem panis st non verum panem remanere. Form. Conc. p. 729: Extra usum dum reponitr aut asservatur (panis vel hostia) in pyxide aut ostenditur in processionibus, fit apud Papistas, sentiunt non adesse corpus Christi. Pag. 760: Negame elementa illa seu visibiles species benedicti panis et vini adorari oportere. -Vgl. Confess. helv. II. art. 21 (p. 74 Aug.). — Dagegen Couc. Trid. sess. XIII. can. 4: Denuo hoc sancta synodus declarat, per consecrationem panis et vini conversionem fieri totius substantiae panis in substantiam corporis Christi, # totius substantiae vini in substantiam sanguinis ejus, quae conversio convenicater et proprie a sancta catholica ecclesia transsubstantiatio est appellata. Vgl. Cat. rom. II, 4, 37. Bellarmin, controvers. de sacramento eucharist. III, 18-34.

<sup>2</sup> Gegen das Messopfer erhob sich nicht nur die Theologie der Reformet ren, sondern auch der praktische Sinn des Volkes, wie gegen die Bilder. 🜬 des wurde (wenigstens in der schweiz. Reformation) in genauester Verbinden mit einander behandelt. So auf der zweiten Züricher Disputation (Zwinglii Opp. ed. Schulth. I, p. 459 ss.). Von den vielen für und wider die Messe erschienenen Schriften vgl. u. a. folgende: Ob die Mess ein Opffer sey, beyder partheyen Predicanten zu Basel antwurt uff erforschung eins Ersamen rade eingelegt, 1527. (An der Spitze der reformirten Partei stand Oekolampad) -"Keinen Theil des katholischen Kirchenglaubens haben die Reformatoren heftyer bekämpft, als diesen, und in den Symbolen beider protestantischen Kirchen wird die Messe in den bestimmtesten Ausdrücken, ja mit Abscheu verworfen Winer S. 148. Gegen die Messe zwar als solche hatten Luther und seine Arhäuger nichts einzuwenden. "Je näher," sagte L., "unsere Messen der erste Messe Christi sind, je besser sie ohne Zweifel sind, und je weiter davon, je gefährlicher" (Sermon von dem N. T. 1520). Und ebenso erklärten sich die lutherischen Symbole. Confess. Aug. p. 23: Falso accusantur ecclesiae nostree quod Missam aboleant; retinetur enim Missa apud nos, et summa reverenti celebratur. Servantur et usitatae ceremoniae fere omnes, praeterquam que latinis cantionibus admiscentur alicubi germanicae, quae additae sunt ad do cendum populum. - Hingegen verwarfen sie das Opfer und die daraus ber vorgehenden Missbräuche der Privatmessen, Seelenmessen u. s. w. Ibid. p. 25 Accessit opinio, quae auxit privatas Missas in infinitum, videlicet, quod Chi sua passione satisfecerit pro peccato originis et instituerit Missam, in qua 🌬 ret oblatio pro quotidianis delictis, mortalibus et venialibus. Hinc mausvi publica opinio, quod Missa sit opus delens peccata vivorum et mortuorum e opere operato. . . . De his opinionibus nostri admonuerunt, quod dissentiant scripturis sanctis et laedant gloriam passionis Christi. Nam passio Christi fui

oblatio et satisfactio, non solum pro culpa originis, sed etiam pro omnibus reliquis peccatis. . . . Jam si Missa delet peccata vivorum et mortuorum ex opere operato, contingit justificatio ex opere Missarum, non ex fide, quod Scriptura non patitur. Vgl. Apol. p. 250. 269. Eine bestimmte Unterscheidung zwischen Sacramentum und Sacrificium wird gemacht Art. XII, §. 17 (p. 253): Sacranentum est vel opus, in quo Deus nobis exhibet hoc, quod offert annexa seremonia ceremoniae promissio, ut Baptismus est opus, non quod nos Deo Merimus, sed in quo Deus nos baptizat, videlicet minister vice Dei, et hic of-Let et exhibet Deus remissionem peccatorum. . . . E contra sacrificium est ceremonis vel opus, quod nos Deo reddimus, ut eum honore afficiamus. (Sühnspfer und Dankopfer: letztere sollen die Gläubigen bringen, doch nicht ex prere operato, sondern propter fidem.) Art. Smalc. p. 305: Quod Missa in papatu sit maxima et horrenda abominatio et hostiliter e diametro pugnans conira articulum primum, quae tamen prae omnibus aliis pontificiis idololatriis mma et speciosissima fuit. Form. Conc. p. 602. — Sehr stark spricht sich Calvin gegen die Messe aus Instit. IV, 18, 18: Certe nulla unquam validiore machina Satan incubuit ad oppugnandum expugnandumque Christi regnum. Haec est Helena, pro qua veritatis hostes tanta hodie rabie, tanto furore, tanta itrocitate digladiantur, et vere Helena, cum qua spirituali fornicatione (quae manium est maxime exsecrabilis) ita se conspurcant. Und so verwerfen die resormirten Symbole die Messe überhaupt, ohne sich auf den Unterschied der Item und neuern Messe einzulassen. Heidelb. Katech. Fr. 80: . . . "Und ist also die Mess im Grund nichts anderes, dann eine Verleugnung des einigen Opfers Christi und eine vermaledeyte Abgötterei," Conf. helv. II. c. 21: Missa qua-**Le aliquando** apud veteres fuerit, tolerabilis an intolerabilis, modo non disputamus: hoc autem libere dicimus, Missam, quae hodie in usu est per universam romasam ecclesiam, plurimas et justissimas quidem ob caussas in ecclesiis nostris sine abrogatam. — Dagegen die katholischen Symbole: Conc. Trid. sess. XXII, tan. 1: Si quis dixerit, in Missa non offerri Deo verum et proprium sacrificium, aut quod offerri non sit aliud, quam nobis Christum ad manducandum dari: anathema sit. . . . Can. 3: Si quis dixerit, Missae sacrificium tantum esse laudis et gratiarum actionis, aut nudam commemorationem sacrificii in cruce peracti, non autem propitiatorium, vel soli prodesse sumenti, neque pro vivis et defunctis, pro peccatis, poenis, satisfactionibus et aliis necessitatibus offerri debere: anathema sit. Bellarmin, controv. de euch. lib. 5 und 6, wovon die Hauptsätze bei Winer S. 148. — Auch nach der Confess. orthod. der Griechen p. 165 heisst das Abendmahl ἀναίμακτος θυσία. Die fernern Bestimmungen bei Winer S. 149. - Die weitere Entwicklung der Gründe katholischer Dogmatiker (bes. Bellarmins) zur Stützung des Opferbegriffs s. bei Marheineke, Symb. III, S. 351 ff. Besonders merkwürdig sind die exegetischen, z. B. aus den Worten: Hoc facite in memoriam meam; facere heisse aber auch opfern, nach dem hebr. ישה (Exòd. 29, 41. Ps. 66, 15. Num. 15, 3), oder aus der Geschichte Melchisedechs, wo καιπ (Gen. 14, 18) von den LXX durch εξήνεγκε (obtulit) übersetzt, und demnach von den katholischen Dogmatikern auf das Opfern bezogen wird, s. Marheineke a. a. O. S. 377 f.

<sup>3</sup> Confess. Aug. p. 21. Apol. p. 223. Art. Smalc. p. 330. Form. Conc. p. 602. Confess. helv. II. c. 21: Improbamus illos, qui alteram speciem, poculum inquam Domini, fidelibus subtraxerunt. Graviter enim peccant contra institutionem Domini. Confess. Angl. p. 94. Scot. art. 22. Decl. Thorun. p. 64. Cons. repet. fidei verae luth. (ed. *Henke*) p. 53.

 <sup>4</sup> Carlstadt fasste die Einsetzungsworte δειπτικώς (Christus habe dabei auf Hagenbach, Dogmengesch. 5. Auf.
 39

seinen Leib gezeigt)\*). Vgl. Walch Bd. XV, S. 2422 ff. XX, S. 186 ff. M. Göbel in den Stud. u. Krit. 1841. 1842.

- <sup>5</sup> Zwingli entwickelte seine Abendmahlslehre zunächst im Gegensatz gegen das römische Messopfer. In der Auslegung des 18. Artikels (Werke I, S. 257) vom Jahre 1523 heisst es: "Ich hab das essen und trinken des fronlychnams und blutes Christi genennt ein widergedechtnuss des lydens Christi, ee ich den Luter je hab gehört nennen; und hat der Luter den fronlychnam und das blut Christi ein testament genennet: sind beede recht und us dem mund Christi kummen." Vgl. Brief an Wyttenb. vom 15. Juni 1523 (Opp. VII, p. 297). Das Moment der Lebensvereinigung mit Christus kennt indessen auch Zwingli. Dieses tritt besonders hervor de canone Missae (Opp. III, p. 114 ss.), vom Aug. desselben Jahres, wo von einem Essen des Leibes und Trinken des Blutes Christi (freilich im ältern, asketischen Tone der Kirche) die Rede ist, vgl. die Stellen bei Ebrard II, S. 107. Auch in der 1528 zu Bern gehaltenen Predigt redet er von einem Gespeistwerden mit dem Leibe Christi zur Auferstehung (Werke II, S. 212 ff. Ebrard II, S. 110). In der christenlichen ynleitung (1523 Werke I, S. 563 f.) heisst das Abendmahl eine Speise der Seele und ein sichtbares Zeichen seines Fleisches und Blutes. — Das erste Document der Zwingli'schen Lehre (in Beziehung auf den sächsischen Sacramentsstreit) ist der Brief an Matthias Alber in Reutlingen, in dem subsidium de eucharistia (hinter dem Commentarius de vera et falsa relig.; Opp. III, p. 327), womit sa vergleichen: Klare underrichtung vom nachtmal Christi (1526); dann (das erstemal mit bestimmter Rücksicht auf Luther): Amica exegesis i. e. expositio eucharistiae negotii ad M. Lutherum (1527), und die übrigen Streitschriften (Deutsche Werke II, 2, u. III; Opp. lat. III, 1). Vgl. Ebrard II, S. 136 £ Folgende Stellen mögen genügen:
- a. In Betreff des Symbolischen und Metabolischen in den Einsetzungsworten: Subsid. p. 343 (mit Beziehung auf Exod. 12, 11): Ita igitur vox est h. l. citra omnem parabolae suspicionem posita est. . . . Quis tam tardus erit, ne dicam hebes aut pertinax, ut non videat, est h. l. positum esse pro significat; aut symbolum est, aut figura est. . . . Quid nunc, quaeso, causae est, cur eurdem tropum nolint quorundam mentes recipere in constitutione novae et acternae gratiarum actionis? cum omnia sic conveniant, sic sibi respondeant, ut qui eis credere nolit, disperdere videatur, non aedificare velle. (Dabei wird geltend gemacht, dass Christus selbst noch mit den Jüngern war, ihnen also weder den erst zu kreuzigenden, noch den gen Himmel gefahrenen Leib zu essen gab.) Vgl. ad Bugenh. resp. Opp. III, p. 605 ss. Klare underrichtung (Werke II, 1) S. 456: "Darzu ist ze wüssen, dass die gechrift allenthalb figürlicher reden, die man nämt nach griechisch tropos, das ist andergewendt oder anderverständig reden, voll ist. Als wenn Christus spricht: ich bin der rebstock ... ir sind die schoss . . . item Joh. 1, 29: das ist das lamm, das hinnimmt die sünd der welt. . . . Joh. 6, 35: ich bin das lebendig brot" (und andere Stellen mehr). Vgl. die Schrift: Dass diese Worte Jesu Christi: das ist min lychnam

<sup>\*)</sup> Zwingli urtheilt davon, Carlstadt rede die Wahrheit, habe aber den Mangel, dass er "die unverstandnen Worte mit dem zoere nit sum geschiektesten au'n tag bracht" und "es mit den Worten nicht eigentlich getroßen hab." S. über des Dr. Strussen büchlin, bei Schulet und Schulth. II, 1 S. 479. Uebrigens war Carlstadt nicht der Urheber dieser Auffassung. Sie findet sich schon 1420 bei den Pikkarden in Böhmen, vgl. die Stelle in der Chronit des Hussiten Mag. Laur. de Brezina bei Hößer, Geschichte der hussitischen Bewegung. Bd. I, S. 412 ff. und bei Krummel, Geschichte der böhmischen Reformation im 15. Jahrhundert (Gotha 1866) S. 52.

- . s. w. ewiglich den alten einigen Sinn haben werdend u. s. w. (Werke II, 2. 16 ff.). Auf dem Marburger Gespräch führt er auch noch die Stelle an Joh. 3, 26: Weib, siehe, das ist dein Sohn! In Beziehung auf die μεταβολή thliesst sieh Zwingli ganz an die ältern Väter an. Das Abendmahlsbrot hört af, ein gemeines Brot zu sein und wird ein geheiligtes (sacramentliches) durch is Beziehung auf Christus. Siehe Predigt in Bern (Werke II, S. 270): "Glych is der Blum herrlicher ist, so er im Kranz der Brut stat, weder usserthalb, t doch der Materie halb ein Ding, und so einer dem Künig sinen Dumenring ler pitschaft entführt, wird es ihm anderst gerechnet, denn so viel der Ring oldes hat, und ist doch nur ein Materie: also auch hier ist die Materie des rots eine, aber der Bruch und Würde des Nachtmals giebt ihm Höhe, dass mit ist wie ein ander Brot."
- b. In Betreff der Wirkung des Sacraments: Subsid. p. 332: Fide constat Ins, non corporali manducatione, neque ea fide, qua te fingas credere quidud finxeris, sed qua fidis filio Dei pro te in cruce impenso. Klare underchtung S. 441: "Christus will durch ",,essen sin fleisch und blut"" nüts iders verston, weder in jn vertruven, der sin fleisch und blut für unser leben # hinggebon. In jn vertruwen macht heil, und jn essen, sehen, empfinden Lu Ueber des Dr. Strussen büchlin (Werke II, 1 S. 481): "Unser stryt ist t fürnemlich, ob der lychnam Christi im sacrament sye, sunder ob er darin zesen werde lyblich; wiewol er ouch nit da ist, ouch nit darin syn mag mit dassen Gottes worts." (Ueber die Lehre von dem im Himmel befindlichen sibe Christi vgl. unten die Christologie.) — Von einer Gegenwart des Leibes bristi für den Glauben redet die Fidei ratio ad Carolum Imperatorem: Credo, acd in sacra eucharistiae h. e. gratiarum actionis coena verum Christi wpus adsit ficlei contemplatione. . . Sed quod Christi corpus per essentiam realiter h. e. corpus ipsum naturale in coena aut adsit aut ore dentibusque stris manducetur, quemadmodum Papistae et quidam, qui ad ollas Aegyptiais respectant, perhibent, id vero non tantum negamus, sed errorem esse, qui rbo Dei adversetur, constanter adseveramus. — "Die Frage, was das h. bendmahl für das subjective Glaubensleben des Einzelnen sei, lag ihm fern; · fasste nur die Beziehung auf, die dus Sacrament als Gesammtheit der Kirche s Christi Tod einnimmt" Ebrard II, S. 155.
- Gewöhnlich nimmt man an, Oekolampads Erklärung sei von der Zwinglihen grammatisch verschieden gewesen, indem er dem ἐστὶ seine strenge Besutung liess und dagegen das Prädicat τὸ σῶμά μου bildlich fasste. Indessen strechwindet auch diese Verschiedenheit, wenn man vergleicht, dass auch Zwinglich gefallen liess, statt "significat" zu sagen: est symbolum. Vgl. Note 5 und Brard II, S. 152. Seine Ansicht entwickelt Oekolampad zuerst in der Schrift: verborum Domini: hoc est corpus meum . . juxta vetustissimos auctores spositione liber, 1525 (s. Herzog, Leben Oekolamp. I, S. 322 ff.; Ebrard II, 162; Dieckhoff S. 514 ff.), wobei er die directe Polemik gegen Luther vereidet\*) und hauptsächlich die mittelalterliche Scholastik, von Peter dem ombarden ausgehend, bekämpft und sich an Augustins Begriff vom Sacrament nschliesst. Die Schrift ist voll feiner Bemerkungen über das Tropische in

e) Dagegen schont er die gegnerische Ansicht im Allgemeinen nicht: Barbaries plus quam Scythica vel Diomedea est in panis isrolucro ceu in aenigmale ipsam hospitis carnem quaerere. Rusticitas est et stupor, non observare nec agnoscere, in quo hospes benevolentiam samm doceat, et pro spirituali carnalem requirere coenam.

der Bibel. Gegen ihn erschien das Syngramma Suevicum von Joh. Brens, Erhard Schnepf u. A. (vgl. Hartmann und Jäger, Joh. Brens, Hamb. 1842. I, S. 141 ff.; Ebrard II, S. 168 ff.), worin besonderer Nachdruck auf das Wort gelegt wird, das auf wunderbare Weise mit dem Brot sich verbindst: und daraus wird ein realer (leiblicher?) Genuss des Leibes Christi gefolgert. Ueber den eigentlichen Sinn des Syngramma sind indessen der ältern und neuera Theologen Meinungen getheilt, s. Dieckhoff S. 570. 582. 619. und vgl. Keis, die Stellung der schwäbischen Kirche zur zwinglisch-lutherischen Spaltung (Zeller theol. Jahrbb. 1854, 4). Dagegen erschien von Oekolampad das Antisyngramma (de dignitate eucharistiae sermones duo, 1526). Auch mit Pirkheimer, mit Billican und Luther selbst wechselte er Schriften. Bedeutend ist sein Dialogus: Quid de eucharistia veteres tum Graeci tum Latini senserint, 1530.

<sup>7</sup> Ueber Luthers frühere Anfechtungen, wonach er selbst versucht wurde, der symbolischen Auffassung Gehör zu geben, s. das Schreiben an die Christen zu Strassburg (bei de Wette II, S. 577). Die erste einlässlichere Untersuchung Luthers über die Bedeutung des Abendm. findet sich in seinem "Sermon vos dem hochw. Sacrament" 1519, worüber Dieckhoff S. 195 ff. Kahnis sieht darin "eine mystische Brücke (I) zwischen der mittelalterlichen und der reformatorischen Ansicht Luthers." Hier heisst es noch: "Also ist dies Sacrament in Brot und Wein empfahen nichts anders, denn ein gewiss Zeichen empfahen dieser Gemeinschaft und Einlebung mit Christo und allen Gläubigen." Auch wird hier noch sehr nachdrücklich der Glaube verlangt, wenn das Abendm. helfen soll-Aehnlich auch noch in andern Schriften dieser Periode. Allein schon in seiner Schrift vom Anbeten des Sacraments, an die böhmischen Brüder, 1523 (Walch XIX, S. 1593) widerlegt Luther neben der Verwandlungs- und Opfertheorie auch die sowohl von einem blossen Sinnbilde, als die von einem rein geistlichen Genusse. Vgl. Gieseler III, 1 S. 189. Nachdem nun die beiden letztern Ansichten unter den Anhängern der Reformation ihre Vertheidiger gefunden, eiferte er erst in Briefen (so an Reutlinger, bei de Wette III, S. 70) gegen die, "so uns itzt wollen lehren, es sei im Sacrament des Altars schlecht und eitel Brot und Wein, aber nicht der wahrhaftige Leib und Blut Christi," und macht bereits auf ihre Uneinigkeit in Betreff der Erklärung der Einsetzungworte aufmerksam. Weiterhin trat er den "Sacramentirern, Schwarmgeistern" u. s. w. entgegen in dem "Sermon von dem Sacrament des Leibs und Bluts Christi" (Ende 1526), in der Schrift: "Dass die Worte Christi: das ist mein Leib u. s. w. noch fest stehn" u. s. w., und vorzüglich in dem 1528 erschiene nen "grossen Bekenntniss" (sämmtlich bei Walch XX). Luther gründet seine Theorie zunächst auf die buchstäbliche (nach ihm allein zulässige) Fassung der Einsetzungsworte\*): "Denn wir sind ja nicht so Narrn, dass wir die Worte nicht verstehen. Wenn solche Worte nicht klar sind, weiss ich nicht, wie man deutsch reden soll. Sollt' ich nicht vernehmen, was das wäre, wenn mir jemand eine Semmel vorlegte und sagte: Nimm, iss, das ist ein weiss Brot? Item: Nimm hin und trinke, das ist ein Glas mit Wein? Also, wenn Christus sagt: Nehmet, esset, das ist mein Leib, verstehet auch ein Kind wohl, dass er redet von dem, so er darreicht." (Walch XX, S. 918.) So hatte er auf dem Marburger Gespräch die Worte: Hoc est corpus meum, vor sich auf den Tisch geschrieben und steifte sich darauf so sehr, dass er behauptete, wenn ihm Gott

<sup>\*)</sup> Schon in der oben angeführten Schrift an die Strassburger bekennt er: "Der Text ist zu gewaltig da und will sich mit Worten nicht lassen aus dem Sinn reissen."

beföhle, Holzäpfel oder Mist zu essen, er es thun würde\*). Dieser buchstäblichen Auslegung gemäss lehrt Luther eine reale Gegenwart des Leibes Christi im Brote (Consubstantialität), wobei er jedoch den Vorwurf einer crassen Impanation, welche die Gegner in seiner Ansicht erblickten, nicht will an sich kommen lassen: "Wir armen Sünder sind ja nicht so toll, dass wir gläuben, Christi Leib sei im Brot auf dieselbe sichtbare Weise, wie Brot im Korbe oder Wein im Becher, wie uns die Schwärmer gerne wollen auflegen, sich mit unsrer Thorheit zu kitzeln. . . . Dass die Väter und wir bisweilen so reden, geschicht einfältiger Meinung darum, dass unser Glaube will bekennen, dass Christi Leib da sei; sonst mögen wir wohl leiden, man sage, er sei im Brot, er sei das Brot, er sei da das Brot ist, oder wie man will. Ueber Worten wollen wir nicht sanken [?], alleine dass der Sinn dableibe, dass nicht schlecht Brot sei, das wir im Abendmahl Christi essen, sondern der Leib Christi." (Walch a. a. O. S. 1012.) — An derselben Stelle macht er aufmerksam, "dass Gott mehr Weise habe, ein Ding im andern zu haben, als wie Wein im Fass, Brot im Kasten, Geld in der Tasche. Levi war in den Lenden Abrahams (Hebr. 7, 5). Himmel und Erde kann in dem Auge eines Menschen sein" u. s. w. Vgl. gr. Bekenntniss S. 1186. Es kann ein Ding an einem Ort sein, localiter (circumscriptive), definitive, repletive. Immerhin aber geht die Weise, wie Christus im Brote ist, über unsre Vernunft hinaus und kann nur mit dem Glauben erfasst werden: "Wie das zugehet, kannst du nicht wissen; dein Herz fühlet ihn aber wohl, dass er gewisslich da ist durch die Erfahrung des Glaubens." (Walch XX, S. 922, und unzählige andere Stellen.) Gleichwohl redet er auf dem Marburger Gespräch davon, der Leib sei im Brot, wie das Schwert in:der Scheide u. s. w. Ja, in der Kasseler Declaration heisst es mit dürren Worten: "Und ist Summa das unsere Meinung, dass wahrhaftig in und mit dem Brot der Leib Christi gessen wird, also dass alles, was das Brot wirket und leidet, der Leib Christi wirke und leide, dass er ausgetheilet, gessen und mit den Zähnen zubissen werde, propter unionem sacramentalem" (bei Planck III. S. 368; Ebrard II, S. 375). Vgl. jedoch unten die Concordienformel.

- Ueber das Marburger Gespräch vgl. Walch XVII, S. 2361 ff. Bullinger II, S. 223 ff. L. J. K. Schmitt, das Religionsgespräch zu Marburg 1529. Gieseler, KG. III, 1 S. 236. Ebrard S. 286 ff. Die 15 Marb. Artikel nach dem Original veröffentlicht von H. Heppe. Marb. 1848. (Zeitschr. für hist. Theol. 1848, H. 1.)
- Luther wurde durch Consequenz auf die Ubiquität geführt, die er erst in seinen spätern Schriften vortrug, s. Rettberg, Occam und Luther (Studien u. Kritiken 1839, 1). Uebrigens blieb der Begriff lange ein schwankender. War der Leib Christi überall, so war er in jedem Brote: und damit war also noch nichts für die specifische Gegenwart im Abendmahl bewiesen. Man sah sich daher später zu genaueren Erörterungen des Begriffs veranlasst. Vgl. Ebrard II, S. 698 ff. und die Christologie. Calixt nannte den Ubiquitätsstreit infaustum certamen, wurde aber eben deshalb von den Orthodoxen verketzert, s. Gass S. 65.
- 10 Confess. Aug. p. 12: De coena Domini docent, quod corpus et sanguis Christi vere adsint et distribuantur vescentibus in coena Domini, et improbant secus docentes. Vgl. Apol. p. 157. Art. Smalc. p. 330: De sacramento altaris

e) Die tropische Erklärung machte er auf plumpe Weise lächerlich in der Schrift: "Dass diese Worte . . . noch fest stehn" (Walch XX, S. 590). Kukuk und Grasmücke.

sentimus, panem et vinum in coena esse verum corpus et sanguinem Christi, et non tantum dari et sumi a piis, sed etiam ab impiis christianis. Catech. maj. p. 553: Quid est itaque sacramentum altaris? Est verum corpus et sanguis Domini nostri Jesu Christi in et sub pane et vino per verbum Christi nobis christianis ad manducandum et bibendum institutum et mandatum. Formula Concordiae p. 599: Credimus, quod in coena Domini corpus et sanguis Christi vere et substantialiter sint praesentia, et quod una cum pane et vino vere distribuantur atque sumantur. Credimus, verba testamenti Christi non aliter secipienda esse, quam sicut verba ipsa ad litteram sonant, ita, ne panis absens Christi corpus et vinum absentem Christi sanguinem significent, sed ut propter sacramentalem unionem panis et vinum vere sint corpus et sanguis Christi. Vgl. p. 736: Docent, quemadmodum in Christo duae distinctae et non mutatae naturae inseparabiliter sunt unitae, ita in sacra coena duas diversas substantias, panem videlicet naturalem et verum naturale corpus Christi, in instituta sacramenti administratione hic in terris simul esse praesentia. Nun aber dis Verwahrung p. 604: Prorsus rejicimus atque damnamus capernaiticam mandacationem corporis Christi, quam nobis Sacramentarii contra suae conscientiae testimonium post tot nostras protestationes malitiose affingunt, ut doctrinan nostram apud auditores suos in odium adducant, quasi videlicet doceannas, corpus Christi dentibus laniari et instar alterius cuiusdam cibi in corpore humano digeri\*). Credimus autem et asserimus secundum clara verba testamenti Christi veram, sed supernaturalem manducationem corporis Christi, quemadmolium etiam vere, supernaturaliter tamen, sanguinem Christi bibi docemus. Hace autem humanis sensibus aut ratione nemo comprehendere potest, quare in hoc negotio, sicut et in aliis fidei articulis, intellectum nostrum in obedientiam Christi captivare oportet. Hoc enim mysterium in solo Dei verbo revelatur et sola comprehenditur.

- 11 Vgl. oben die Stellen von Zwingli und die ref. Symbole.
- 12 Schon vor Calvin hatten M. Bucer, Osw. Myconius u. A. auf den geistigen Genuss des im Himmel befindlichen Christus hingewiesen, welcher Gedanke auch Zwingli gar nicht so fremd, aber bei ihm nur hinter das Negative m sehr zurückgetreten war (s. Note 5). Darum gesteht ja schon die Tetrapolitans (1530) so sehr "ein wahres Essen und wahres Trinken des wahren Leibes und Blutes Christi" zu, dass der Unterschied zwischen ihr und der Augustana fist ein unmerklicher ist. Und so heisst es denn auch in der ersten Basler Conf. von 1534, an der Calvin ebenfalls keinen Theil hatte: "Wir gloubend aber vestiglich, dass Christus selbs syge die spyss der glöubigen Seelen sum eneigen Läben, vnd dass vnsre Seelen durch waren glouben in den crützigten Christum mit dem Fleisch und Blut Christi gespyset und getrenckt werdend. . . . Darum so bekennend wir, dass Christus in sinem heyligen Nachtmal allen denen, die da warhafftiglichen gloubend, gegenwärtig sye." Freilich wird dann auch eben so deutlich hinzugesetzt: "Vnd schliessend aber den natürlichen, waren, wesentlichen Lyb Christi, der von Marien . . . geboren, für vns gelytten vnd vffgefaren ist zu den himlen, nit in des Herrn brot noch tranck" u. s. w. Ebenso gesteht die Bas. II. (Helv. I.) von 1536, art. 22, ein: Coenam mysticam

<sup>\*)</sup> Schon Luther hatte gesagt, der Leib Christi lasse sich nicht handhaben wie eine Bratwurst. S. Walch XX. S. 989. Desgleichen auf dem Marburger Gespräch, man esse den Leib Christi nicht "wie einen schweinen Braten", wogegen Zwingli's Zartgefühl sich empörte. S. Ehrard II. S. 317: "Manche Dinge sind zu heilig, nicht nur um mit gewissen undern idenlistert, sondern auch um ihnen entgegengestellt zu werden."

esse, in qua Dom. corpus et sanguinem suum, i. e. se ipsum, suis vere ad hoc offerat, ut magis magisque in illis vivat et illi in ipso: non quod pani et vino corpus Domini et sanguis vel naturaliter uniantur vel hic localiter includantur vel ulla huc carnali praesentia statuantur; sed quod panis et vinum ex institutione Domini symbola sint, quibus ab ipso Domino per ecclesiae ministerium vera corporis et sanguinis ejus communicatio non in periturum ventris cibum, sed in aeternae vitae alimoniam exhibeatur. — Uebrigens schliesst auch die latherische Kirche den geistlichen Genuss des Leibes und Blutes Christi nicht aus: nur genügt er ihr nicht allein; vgl. Form. Conc. 744. Namentlich beziehen die Lutheraner die Stelle Joh. 6. auf die spiritualis manducatio, die sie aber von der sacramentalen (durch den Mund) unterscheiden.

13 Mit den frühern Ideen hierüber stimmt auch Calvin vollkommen überein, so sehr ihn anfänglich Zwingli's nüchterne Ansicht abgestossen\*) und er sie als profana sententia bezeichnet hatte; er gab ihnen blos weitere Ausführung, vgl. Instit. IV, 17, 10 (bei Henry I, S. 127 ff.). Während Zwingli allerdings bei dem Abendmahl mehr an die historische Thatsache denkt und den Begriff des Gedächtnissmahles urgirt, tritt bei Calvin die innige Verbindung des Gläubigen mit dem Erlöser mehr in den Vordergrund, und er betont das Leibliche, das ihm freilich nicht im Brot eingeschlossen ist, aber sich (wunderbar) durch einen geistigen Act von oben mittheilt, auch als Pfand der leiblichen Auferstehung — ein Gedanke, den Zwingli freilich abweist. So ist ihm das Abendmahl nicht nur Erinnerung an ein Vergangenes, sondern Unterpfand und Siegel von etwas Gegenwärtigem und etwas Zukünftigem. Wie Brot und Wein den irdischen Leib zusammenhalten, so werden wir durch den geistigen Genuss des Leibes und Blutes Christi genährt und erfrischt. Dann aber: Cogitemus primum spirituale quiddam esse sacramentum, quo Dom. non ventres nostros, sed animas pascere voluit. Ac Christum in eo quaeramus, non nostro corpore, nec ut sensibus carnis nostrae comprehendi potest, sed sic, ut anima velut praesentem sibi datum et exhibitum agnoscat. Denique ipsum spiritualiter obtinere satis habemus. Vgl. damit die Schrift: De coena (bei Henry S. 261 ff.), und die Confess. fidei de eucharistia, quam obtulerunt Farellus, Calvinus et Viretus, cui subscripserunt Bucerus et Capito, 1537 (bei Henry I, Anh. Beil. 5). Hier scheint er anfänglich sich sehr der lutherischen Fassung zu nähern: Vitam spiritualem, quam nobis Christus largitur, non in eo duntaxat sitam esse confitemur, quod spiritu suo nos vivificat, sed quod spiritus etiam sui virtute carnis suae vivificae nos facit participes, qua participatione in vitam aeternam pascamur. Itaque cum de communione, quam cum Christo fideles habent, loquimur, non minus carni et sanguini ejus communicare ipsos intelligimus quam spiritui, ut ita totum Christum possideant etc. Dann aber wieder eben so bestimmt: Caeterum istis nihil repugnat, quod Dominus noster in coelum sublatus localem corporis sui praesentiam nobis abstulit, quae hic minime exigitur. Nam utcunque nos in hac mortalitate peregrinantes in eodem loco cum ipso non includimur aut continemur, nullis tamen finibus limitata est ejus spiritus efficacia, quin vere copulare et in unum colligere possit, quae locorum spatiis sunt disjuncta. Ergo spiritum ejus vinculum esse nostrae cum ipso participationis agnoscimus, sed ita, ut nos ille carnis et sanguinis Domini substantia

<sup>\*)</sup> In einem Brief an Viret (bei Schlosser, Pet. Martyr, S. 451 Note. Ob, wie Pienek meint, Calvin erst wirklich die intherische Ausieht gehabt und erst nachher dieselbe aufgegeben habe? darüber s. Bretschneider im Ref.-Alman. III, S. 81. und Henry I, S. 262.

vere ad immortalitatem pascat et corum participatione vivificet. Hanc auten carnis et sanguinis sui communionem Christus sub panis et vini symbolis in sacrosancta sua coena offert et exhibet omnibus, qui eam rite celebrant juxta legitimum ejus institutum. - Freilich protestiren dann Bucer und Capito wieder dagegen, dass man unter Brot und Wein mida et inania symbola verstehe, und bezeichnen dies als einen von der Kirche nicht zu duldenden Irrthun; aber hatte wohl Zwingli sie je als nuda et inania bezeichnet? - So sagt and Culvin Inst. IV, 17, 32: Fidem vero nos ista, quam enarravimus, corporis perticipatione non minus laute affluenterque pascimus, quam qui ipsum Christian e coelo detrahunt. Ingenue interea confiteor, mizturam carnis Christi can anima nostra vel transfusionem, qualis ab ipsis docetur, me repudiare, qui nobis sufficit, Christum e carnis suae substantia vitam in animas nostras spirare, imo propriam in nos vitam diffundere, quamvis in nos non ingrediatur ipes Christi caro. Vgl. auch §. 19: Nos vero talem Christi praesentiam in coem statuere oportet, quae nec panis elemento ipsum affigat nec in panem includet nec ullo modo circumscribat etc. . . . Caeterum his absurditatibus subleta quicquid ad exprimendam veram substantialemque corporis ac sanguinis Domini communicationem, quae sub sacris coenae symbolis fidelibus exhibetur, facere potest, libenter recipio: atque ut non imaginatione duntaxat aut mentis intelligentia percipere, sed ut re ipsa frui in alimentum vitae aeternae intelligantur. Auch gegen den Hamburger Prediger Westphal (1552) rechtfertigte sich Calvin einerseits aufs Bestimmteste gegen den Vorwurf einer blos geistigen Gegenwart Christi, wies aber eben so sehr eine räumliche Gegenwart des Leibes ab und beschränkte sich auf eine dynamische. Defensio II, p. 68-72: Ita Christum corpore absentem doceo nihilominus non tantum divina sua virtute, que ubique diffusa est, nobis adesse, sed etiam facere, ut nobis vivifica sit sua cara . . . Reclamat hic Westphalus, me spiritus praesentiam opponere carnis presentine; sed quatenus id faciam, ex eodem loco clare patere malevolentia excaecatus non inspicit. Neque enim simpliciter spiritu suo Christum in nobis habitare trado, sed ita nos ad se attollere, ut virificum carnis suae vigorem in nos transfundat.

So fliessend auch der Unterschied zwischen der Zwingli'schen und Calvinischen Ansicht vom Abendmahl ist, so betrachteten die Züricher doch erst die Calvinische Fassung mit einigem Misstrauen (Lavater, histor. sacram. p. 98). Nun aber trat die Uebereinstimmung der Züricher und Genfer Kirche hervor in dem Consens. Tigur., worin es u. a. deutlich heisst Nr. 21: Tollenda est quaelibet localis praesentiae imaginatio. Nam quum signa hic in mundo sint, oculis cernantur, palpentur manibus: Christus, quatenus homo est, non alibi quam in coelo, nec aliter quam mente et fidei intelligentia quaerendus est Quare perversa et impia superstitio est, ipsum sub elementis hujus mundi includere. 22: Proinde, qui in solennibus coenae verbis: Hoc est corp. m. etc. praecise literalem, ut loquuntur, sensum urgent, cos tamquam praeposteros interpretes repudiamus. Nam extra controversiam ponimus, figurate accipienda esse, ut esse panis et vinum dicantur id quod significant. - Vgl. von den übrigen nach-calvinischen Symbolen Confess. Gall. art. 36. Helv. II. c. 21 (Vergleich mit der Sonne). Belg. 35. Angl. 94. Scot. 21. Das Positive wird auch in einigen reformirten Confessionen stark herausgehoben, aber nie fehlt es an einem beschränkenden, das Ueberfliessen in die lutherische Meinung hemmenden Beisatz. So der Heidelb. Katech. Fr. 76: "Was heisst den gekreuzigten Leib Christi essen und sein vergossenes Blut trinken? Antw. Es heisst nicht allein, mit gläubigem Herzen das ganze Leiden und Sterben Christi annehmen

d dadurch Vergebung der Sünden und ewiges Leben bekommen, sondern ch dansben [sic] durch den h. Geist, der sugleich in Christo und in uns hnet, also mit seinem gebenedeiten Leibe je mehr und mehr vereiniget rden, dass wir, obgleich er im Himmel und wir auf Erden sind, dennoch sisch von seinem Fleisch und Bein von seinen Beinen sind, und von einem niste (wie die Glieder unsers Leibes von einer Seele) ewig leben und regieret sden." Confess. Sigism. c. 8: . . . "Bleiben demnach stracks ohn' allen Zubei den heiligen Worten der Einsetzung, das Brot sei der wahre Leib risti und der Wein sein heilig Blut, sacramentlich, auf die Art und Weise, s Gott die heil. Sacramente alten und neuen Testaments eingesetzt und verinet, dass sie seien sichtliche und wahre Zeichen der unsichtbaren Gnaden, d der Herr Christus selbst anzeiget, dass das h. Abendmahl ein Zeichen, ch aber nicht bloss und leer, sei des neuen Bundes, eingesetzt zum Gedächt-■ Christi . . . damit es sei ein Trostgedächtniss, Dankgedächtniss, Liebgechiniss." 9: "Und dieweil der Glaube gleichsam der Mund ist, dadurch des ern Christi gekreuzigter Leib und sein vergossenes Blut empfangen wird, tten Se. Ch. Gn. beständig dafür, dass den Ungläubigen, Unbussfertigen solss Sacrament nichts nütze, sie auch des wahrhaftigen Leibes und Blutes risti nicht theilhaftig werden." Vgl. die weitern Stellen bei Winer S. 138 ff. henkel I, S. 561 ff. Ebrard II, S. 402 ff. Die Ansicht von einer Erhebung r Seele in den Himmel rührt von Lasco her, s. Ebrard S. 535.

14 Form. Conc. VII, p. 732: Non propter alicuius aut personam aut increlitatem verbum Dei (quo Coena Domini instituta est et propter quod ratiom Sacramenti habet) irritum et vanum fieri potest. Quia Chr. non dixit: Si sufferitis aut digni fueritis, tum in Coena sacra corpus et sanguinem meum etc.... Verba Christi hoc volunt: sive dignus sive indignus sis, habes in Coena Christi corpus et sanguinem. Vgl. 743: Quod autem non tantum et credentes in Christum, verum etiam indigni, impii, hypocritae (v. g. das) et hujus farinae homines . . . etiam verum corpus et verum sanguinem risti ore in Sacramento sumant, et grande scelus indigne edendo et bibendo corpus et sanguinem Christi admittant, id D. Paulus expresse docet etc.

15 Durch gewaltsame Umkehrung von Subject und Prädicat brachten er d Krautwald den Sinn heraus: mein Leib, der für euch gegeben wird, ist m das, was ich austheile, nämlich Brot, eine wahrhaftige Speise und wirknes Erhaltungsmittel des ewigen Lebens. Beispiele: der Same ist das Wort ttes; der Acker ist die Welt; der Fels war Christus. S. das Buch vom ristenmenschen (Werke Bd. I, S. 898). Vgl. Planck V, 1 S. 90. Schenkel 8. 556 ff. Uebrigens hob Schwenkfeld die mystische Seite des Abendmahls rvor: "Aus dem Bronnen der Liebe und Süssigkeit Gottes isset man den ib Christi und trinket sein Blut zur Stärkung des Gewissens, Erquickung Herzens und zum Wachsthume und Zunehmen des innern Menschen in em geistlichen Reichthum Gottes." . . . "Es soll das Brot des ewigen Lebens t geistlichen Zähnen des Glaubens wohl gekauet d. i. betrachtet werden von len, die es essen. Die essen's aber und haben's gegessen, welche diesen undel des neuen Testaments und unsrer Erlösung in rechtem Glauben gefasst, d wissen, dass sie mit demselbigen Leibe Christi, welcher für uns gebrochen, :ht allein sind erlöset, sondern dass er auch andere Speise und Nahrung thalte, und eine Kraft sei zum ewigen Leben" (Werke I, S. 911; bei Schenla. a. O.). Vgl. Erbkom S. 468 ff.

16 Cat. Racov. qu. 334: (Coena Domini) est Christi institutum, ut fideles ipsius panem frangant et comedant et ex calice bibant, mortis ipsius annunciandae causa. Quod permanere in adventum ipsius oportet. Ibid. qu. 335; (Annunciare mortem Domini) est publice et sacrosancte Christo gratias agere, quod is pro ineffabili sua erga nos caritate corpus suum torqueri et quodam modo frangi et sanguinem suum fundi passus sit, et hoc ipsius beneficium lasdibus tollere et celebrare. Ibid. qu. 337: Nonne alia causa, ob quam coenm instituit Dom., superest? Nulla prorsus, etsi homines multas excogitarint, can alii dicant esse sacrificium pro vivis et mortuis; alii usu ipsius se consequi peccatorum remissionem et firmare fidem sperant, et quod eis mortem Demini in mentem revocet, affirmant. Vgl. Socin, de coena Dom. p. 753 b, we die vom Sacrament gerühmten Wirkungen dem Worte zugeschrieben werden, mit dem sich die Ceremonie blos als etwas Aeusserliches verbindet. Nach Ostores Underrichtung p. 330 ist das Abendmahl nur eine Ceremonie, und wird ohne Grund Sacrament geheissen; vgl. Fock S. 573 ff. Der Streit zwischen der Lutheranern und Calvinisten erschien dem Socinianismus als blosser Wortstreit und er rügte es aufs Schärfste, dass man darüber der christlichen Liebe se ganz und gar vergessen könne. Mit Zwingli dagegen erklärte er übereissstimmen; Fock S. 577. — Ueber die arminian. Ansicht s. Confess. Remonstr. 23, 4. u. Limborch, Theol. christ. V, 71, 9 ss. (gegen die orthodox-reformite Abendmahlslehre). Die mennonitische Ansicht: Ris, Confess. art. 34 (bei Winer S. 135).

17 Vgl. oben §. 258 Note 7.

Mit den dogmatischen Verschiedenheiten der Confessionen hängen auch die Hangischen zusammen. Die wesentlichtet ist die, dass alle akatholischen Parteien, mit Inhegelf der griechischen Kirche, den Laienkelch zurückforderten, während die römisch-katholische Kirche auf der Verweigerung desselben beharrte (s. oben Note 3). Ueber den Gebrach der Hostien (in der römisch-katholischen und lutherischen und zum Theil auch in der reformirten Kirche) und des Bretes (in der griechischen und zum Theil auch in der reformirten Kirche) und des Brechen des letztern von Seiten der Reformirten, und das "Nehmen" mit der Hand satt mit dem Munde, über Elevation (Thermung) der Hostie, über die wandelnde und sätzelse Communion, den Modus der Distribution und die dabei üblichen Pormeln, über Privateenmunion, Beichte u. s. w. vgl. die Archhöologie und die liturgischen Werke. Ebravel II, 8. 794—796. — Gegen das Brotbrechen erklären sich die strengen Lutheraner unter ansem in folgender Weise. Cons. repet. fidel verae luth. punct. 72 (bei Heake p. 56): Protessen et docemus, panis fractionem et vini effusionem in ora fidelium non fuisse factam a Christe ob repræesentationem mortis dominicae, sed ob distributionem inter communicantes, adseque kgresslassien hoa fuisse formalem seu essentialem ritum hujus sacramenti, sed tantum misterialem, qui faceret ad meliorem distributionem. — Dass der Genuss des Abendmahls eits gemeinschaftlicher (communio) sein müsse, war ein protestantischer Grundsatz, zu dem sefünglich auch Luther sich bekannte (s. Briefe bei de Wette IV, S. 160); selbst die Kustien verschiedene Observanzen in der lutherischen und reformirten Kirche. — Endlich seigt sich eine Eigenthümlichkeit der katholischen Auffassung auch darin, dass, auch abgrachen von allem Genusse, die Gegenwart des Leibes Christi in der Hostie fortwährender Gegenstand der Anbetung ist. Während auch nach der katholischen Lehre die übrigen Sacramente Ihre heiligende Kraft erst durch den Gebrauch erlangen, so ist hier die Albes helligende Gottheit schon ver dem Ge

§. 260.

Innere Schwankungen und weitere dogmatische Entwicklung.

3

So wenig auch bei der Verschiedenheit der Ansichten innerhalb des Protestantismus an eine sofortige Ausgleichung der Differenzen zu denken war, so fehlte es doch nicht an Kryptocalvinisten auf der einen 1 und an Kryptolutheranern auf der andern Seite 2. Um

mehr aber mühten sich die Orthodoxen beider Kirchen, den mbolischen Lehrbegriff noch schärfer auszuprägen und ihn vor startung und Missdeutung zu sichern. Die Schuldogmatik unterhied an dem Abendmahl dreierlei: Materie, Form und Zweck, und silte diese selbst wieder nach verschiedenen Kategorien ein 3. e Mystiker hielten sich an den geheimnissvollen Inhalt der Lehre, ne sich in die kirchliche Polemik zu mischen 4; ja einige von zen zeigten, wie jeder der Hauptconfessionen eine religiöse Idee Grunde liege, deren lebendige Aneignung die Hauptsache sei. zichviel welchen Begriff der Verstand damit verbinde 5. In der tholischen Kirche suchte Bossuet die Lehre von der Brotverwandund dem Messopfer philosophisch zu rechtfertigen 6, während 3 Jansenisten und die katholischen Mystiker das kirchliche Dogma aller Strenge festhielten, dabei aber nicht sowohl auf die diattische Begründung des starren Begriffes, als auf die geheimnisslle Wirkung, die das Sacrament auf den innern Menschen hat, re frommen Blicke richteten 7.

- <sup>1</sup> Vgl. allg. Dogmengesch. §. 215 Note 7. Ebrard S. 686 ff.
- <sup>2</sup> Marbach in Strassburg und Simon Sulzer in Basel. Gegen Letztern trat Exsberger auf. S. meine Gesch. der Basler Conf. S. 87 ff. Sulzers und Exspers höchst merkwürdige Glaubensbekenntnisse ebendas. Beil. C, S. 232, Beil. C, S. 218 ff. Vgl. Hundeshagen, Conflicte S. 147 ff. Ebrard II, 484 ff.
- \* So Phil. Paracelsus, Sagac lib. I, c. 5, §. 10 vgl. II, 2 (bei Preu, Theol. Parac. S. 1), wo mehr nur von einer innern (mystischen) Communion die te ist, als vom wirklichen Genuss der Elemente: "Die in der neuen Geburt seen aus Christo gespeist sein, und auch nicht blos die Kunst und Weisheit Natur empfahen, wie wir die Birn von den Bäumen brechen, sondern die ziaheit nehmen von dem, der sie uns geschickt hat. Solche Rede ist gesche von Christo, dass wir sein Fleisch und Blut geniessen müssen, das ist darum, s wir aus ihm geboren seien, und er ist Primogenitus, wir aber hernach erten die Zahl." (Vgl. oben Schwenkfeld.)
- So Poiret, in seiner Schrift: Gewissensruhe. Siehe meine Vorles. Bd. S. 326.
- Exposition de la doctrine cath. c. 10 ss. Nach ihm giebt es entweder nur ungläubige Ansicht, die alles verwirft, oder die gläubige der Kirche. Jede

andere Ansicht ist inconsequent; Gott hat die Protestanten in eine Incon quenz fallen lassen, um ihre Rückkehr zur katholischen Kirche zu erleichte Uebrigens kann die bildliche Fassung gleichwohl in gewisser Weise (als in realen involvirt) stattfinden, p. 140: Au reste, la vérité que contient l'Euc ristie dans ce qu'elle a d'intérieur, n'empêche pas qu'elle ne soit un signe de qu'elle a d'extérieur et de sensible, mais un signe de telle nature, que l'elle ne d'exclure la réalité, il l'emporte nécessairement avec soi.

<sup>7</sup> Ueber den Jansenismus vgl. §. 228 Note 3. So führten Peter Nicole Anton Arnauld mit dem reformirten Prediger Claude einen Streit über Abendmahl, worüber s. Schröckh VII, S. 367. Die Mystiker wiederholen At liches, wie die in der vorigen Periode (oben S. 462 ff.). So Franciscus Ssius, introduct. II, 14: Hoc (sacramentum) religionis christianae centrum devotionis cor, pietatis anima, mysterium ineffabile, quodque divinae charit abyssum in se comprehendit, ac per quod se Deus ipse realiter nobis applic gratias et dona sua nobis magnifice communicat. — Vgl. Bonae tract. as de sacrificio Missae (Opp. p. 177 ss.). Fénélon, oeuvres spirit. I, p. 414.

Was die fibrigen (kathol.) Sacramente betrifft (von der Taufe s. unten §. 270), so muss was denselben wesentlich zum Grunde liegt, in der protestantischen Dogmatik andere seinen Platz finden: so die Busse in der Heilsordnung, obwohl einige der Eitern luik schen Dogmatiker sie hinter Taufe und Abendmahl abhandeln (s. B. Helles p. 1141); Priesterweiße in der Lehre von der Kirche; die Eke, die z. B. Gerkerd auch noch in Dogmatik behandelt (loci theol. Tom. XV), in der Sittenlehre und dem Kirchenrecht; v rend die Firmelung (die mit der protestantischen Confirmation nichte Gemeinsehaftlich auf die leitse Gelung nur negativ in Betracht kommen, als sacramenta apuris, s. denser, loc. XXV o. 23 as

deger, loc. XXV, c. 23 ss.
Rücksichtlich der Busse blieb die kath. Kirche bei der scholastischen Eintheilung is tritio (verschieden von attritio) cordis, confessio oris und satisfactio operis, während Protestanten blos contritio und fides kennen; vgl. Conc. Trident. sess. XIV, can. 3; 2 gen Confess. Aug. art. 12, Art. Smalc. p. 321, und die übrigen Stellen bei Winer & 1 Das Bekenntniss betreffend (Beichte), so zeigte sich in der Observanz der beiden pu tischen Kirchen der Unterschied, dass die ältere lutherische Kirche auf die Privatel Werth legte, während sich die reformirte von Anfang an mit der öffentlichen (in d gel) bognügte. Beide Kirchen verlangen aber nicht, wie die katholische, eine sped Aufzählung aller Sünden, und verwerfen sonach die Ohrenbeichte (confess. aurieule Besonders scharf gegen diese carnificina: Luther in der Capt. Bab. und in Art. Smalt 323. Auch ist nach den verschiedenen Begriffen von Priesterthum die Stellung des Bei vaters zum Beichtenden eine andere in der katholischen Kirche, als in der protestantisch s. Winer a. a. O. und J. H. Jordan, einige Kapitel über die Beichte, Ansbach 1847. Zwi s. Wister A. S. O. and J. H. Jorsan, chaige aspired user the Delicite, Assistant 1922. zer geht auch hierin weiter und wirft Luthern vor, dass er in Besiehung auf die Absolu noch am Alten hange ("dass die Worte Jesu Christi u. s. w." Werke II, 2 S. 22). Satisfactie betreffend, hat der Protestantismus von Anfang an die Wallfahrten und auch der Art verworfen, und auch Gebet, Fasten und Almosen nehmen bei ihm eine durch andere Stellung ein. Ueber Fasten s. Wister S. 155. Will man an die Stelle der satisfa operis vom protestantischen Standpunkte aus die nova obedientis estsen, so fällt diese Gles zusammen (dem zweiten Theil der Busse). doch seet blek Grunde schon mit der fides zusammen (dem zweiten Theil der Busse); doch sagt die A Grunde schon mit der fides zusammen (dem zweiten nicht der Busse); uvon sagt uren Confess. p. 165: Si quis volet addere tertiam (partem), videlicet dignos fructus poenitenis h. e. mutationem totius vitae ac morum in melius, non refragabinur. — Wetterhin szi scheiden dann noch die protestantischen Dogmatiker zwischen 1) poenitentis prima (mags 2) continuata (quotidians); 3) iterata (lapsorum); 4) sera (quae fi ultimis vitae momess Ueber Zulkssigkeit der letztern war Streit mit den Pletiaten (lis terministica). Vgl. 8 Hutter, rediv. p. 294. — Ueber den Ablass in der katholischen Kirche und die versehis nen (durch die reformatorischen Widersprüche veranlassten) Modificationen in der The desselben s. Winer S. 159. - Ueber die weitern Sacramente (Firmelung, Ehe, letzie Oe desselben s. Wher 6. 105. — Georg the which oscinations (rimbing, ric., leasts was Priesterweihe) ebend. S. 160 ff. Die vorschiedenen Grundsätze bei Protestanten und I tholiken über die Gültigkeit und Auflöslichkeit der Ehe 'divortium', über verbottene Grüßber Priesterehe und Keuschheitsgeläbde (Mönchthum), resultirten von selbst aus des d matischen Grundansichten. (Auch hierstber s. die Stellen bei Winer.) Vgl. Klee, Dogm geschichte im 2. Bde. Hase, Polemik S. 118 ff.

# §. 261.

# Die Lehre vom Fegfeuer.

Zusammenhängend mit der Lehre von der Messe und deren /irkungen ist die römisch-katholische Lehre von dem Fegfeuer, welches die Seelen aller der Frommen versetzt werden, die ohne ille Genugthuung für ihre Sünden geleistet zu haben, aus diesem eben geschieden sind: aus welchem Feuer sie vermittelst der Pritmessen und Indulgenzen errettet werden können? Die proteantische Kirche verwarf diese schriftwidrige Lehre einstimmig 3; panso die griechische Kirche, obgleich sie einen Mittelzustand der bgeschiedenen zugiebt 4.

- <sup>2</sup> Conc. Trid. sess. XXII, can. 2: Non solum pro fidelium vivorum peccatis, senis, satisfactionibus et aliis necessitatibus, sed et pro defunctis et in Chrip nondum ad plenum purgatis rite juxta Apostolorum traditionem offertur. pl. c. 9. Can. 3: Si quis dixerit, Missae sacrificium . . . non pro defunctis ferri debere: anathema sit.
- 2 Ibid. sess. VI, can. 30, und besonders sess. XXV. Cat. Rom. I, 6, 3: st purgatorius ignis, quo piorum animae ad definitum tempus cruciatae exantur, ut eis in aeternam patriam ingressus patere possit, in quam nihil coinsinatum ingreditur. Ac de hujus quidem doctrinae veritate, quum et Scripmarum testimoniis et apostolica traditione confirmatam esse sancta concilia selarant, eo diligentius et saepius parocho disserendum erit, quod in ea temma incidimus, quibus homines sanam doctrinam non sustinent. Vgl. Bellaria, de amiss. grat. et statu peccati I, c. 14 p. 116; de justific. V, 4 p. 1084. \*\*Esses\*\* (expos. 8, p. 72) geht leicht über das Fegfeuer hinweg, und lobt auch sonders an dem Tridentinum die grande retenue, die es hierin beobacht habe.
- Art. Smalc. p. 307: Purgatorium et quidquid ei solennitatis, cultus et mestus adhaeret, mera diaboli larva est. Pugnat enim cum primo articulo, ni docet, Christum solum et non hominum opera animas liberare. — Zwingli hirt ein sofortiges Eintreten in die himmlischen Wohnungen gleich nach dem sde, Fidei expos. (Opp. IV, p. 65): Credimus animas fidelium protinus ut ex seporibus evaserint, subvolare in coelum, numini conjungi aeternumque gauwe, vgl. p. 50 (de purgatorio). Vgl. Uslegung des LVII. artikels (Deutsche shriften I, S. 408): "Darnach ist das fegfür, davon die theologi redend, wider kraft des gloubens: dann welcher gloubt, der ist schon heil und bedarf seines unheils noch verdammensworten. Dargegen welcher nit gloubt, der ird nit heil; ja es ist unmöglich, dass er selig werd oder gottsgefällig, Hebr. II, 6. So nimm die sach also in d'hand: Stirbt einer im glouben, so wirt er til; stirbt er in ungloubniss, so wird er verdammt. Hie moüschend mag nüts zuen." Confess. helv. IL c. 26: Quod quidam tradunt de igne purgatorio, dei christianae "Credo remissionem peccatorum et vitam aeternam" purgaonique plenae per Christum et Christi sententiis adversatur. Confess. Gall. 1: Purgatorium arbitramur figmentum esse ex eadem officina profectum, unde tiam manarunt vota monastica, peregrinationes, interdicta matrimonii et usus borum, ceremonialis certorum dierum observatio, confessio auricularis, indul-

gentiae, ceteraeque res omnes ejusmodi, quibus opinantur quidam se gratian salutem mereri.

Confess. orth. p. 112: Πῶς πρέπει νὰ γροικοῦμεν διὰ τὸ πῦρ τὸ καθαρτήριον; Οὐδεμία γραφὴ διαλαμβάνει περὶ αὐτοῦ νὰ εὐρίσκεται δηλαδὴ κᾶν μία πρόςκαιρος κόλασις καθαρτική τῶν ψυχών, ὕστερα ἀπὸ τὸν θάνατον. Das Weitere bei Winer S. 157 f.

#### ZWEITE KLASSE.

Dogmen, in welchen der Gegensatz zwischen Protestantismus und Katholicismus zurücktritt oder verschwindet.

(Gemeinsamer Gegensatz der grössern Kirchenparteien gegen die Secten.)

ERSTER ABSCHWITT.

Theologie.

**§**. 262.

Trinitarischer und antitrinitarischer Glaube.

So verschieden auch sonst das katholische und das protestantische Glaubenssystem sich darstellen, so stimmen doch Katholiken und Protestanten vollkommen überein in dem Bekenntniss des dreieinigen Gottes, auf der Grundlage der alten ökumenischen Lehrbestimmungen 1. Zu dieser trinitarischen Lehre von den drei Personen und der Einheit des Wesens, bilden sowohl die frühern Unitarier, als auch die spätern Socinianer einen scharf ausgesprochene Gegensatz, und zwar wiederholen sich hier die verschiedenen antitrinitarischen Formen der frühern Zeit. Während Michael Servet auf dem sabellianischen Grunde stand, doch so, dass er mit Photin zwischen dem in der Zeit erschienenen Sohn Gottes und dem ewigen Worte unterschied, während andere wieder mit ihren Vorstellungen an den Arianismus streiften 3, zog sich Faustus Socieus auf den nazarenischen oder alogischen (abstracten) Unitarianismus zurück, der von keinem andern Gott weiss, als dem Vater, und mithin in Christo nur einen mit ausserordentlichen Gaben ausgerüsteten, späterhin zum Himmel erhöhten Menschen, und in dem heil 🕛 Geist eine göttliche Kraft sieht 4. Die Arminianer, die sich im Ganzen an die orthodoxe Lehre anschlossen, lassen gleichwohl eine Unterordnung des Sohnes und des Geistes unter den Vater durch immern 5, was sie in den Verdacht einer Hinneigung zum Soianismus gebracht hat.

<sup>1</sup> Es fehlte zwar nicht an Verdächtigungen, als ob auch die Reformatoren itrinitarische Grundsätze hegten. So ward Calvin anfänglich von Caroli Arianismus beschuldigt, s. Henry I, S. 181. Merkwürdig bleibt immer, dass Genfer in dem Bekenntnisse, das sie den Bernern ablegten, die Worte initat und Person vermieden (Henry S. 182). Auch Melanchthon hatte in ersten Ausgabe der Loci die scholastischen Bestimmungen über das Weder Trinität für etwas der christlichen Theologie Fremdartiges erklärt\*). d eben so unbefangen gesteht Luther (über die letzten Worte Davids, Witb. Ausg. Bd. V, S. 551): "Wunder ist's nicht, dass einem Menschen in die-1 überwunderlichen, unbegreiflichen Artikel wunderliche Gedanken einfallen, en zuweilen einer misslingt oder ein Wort missräth. Aber wo der Grund Glaubens fest bleibet, werden uns solche Splitter, Spänlein und Strohhala nicht schaden. Der Grund aber des Glaubens ist . . . dass du gläubest, sind drei Personen in der einigen Gottheit, und eine jegliche Person ist selbe einige, vollkommene Gott: dass also die Person nicht gemenget, das sen nicht zertrennet werde, sondern Unterschied der Personen und Einigt des Wesens bleibe. Denn das ist's, dess sich die Engel in Ewigkeit nicht können sehen und wundern, und darüber ewig selig sind. Und wo sie es Ende sehen könnten, würde ihre Seligkeit aus sein und ein Ende haben\*\*)." on speculativer drückt sich Calvin aus Inst. I, 13 u. anderwärts (gegen Ser-). Seine Exposition der Trinität "ist sicher die beste und umsichtigste, welche Schriften der Reformatoren überhaupt darbieten" Gass S. 105. Nichtsdeweniger blieben die Schulbestimmungen den kirchlichen Bekenntnissen der testanten fern. Sie beriefen sich (lutherischer Seits) einfach auf den Inhalt nicäischen und athanasianischen Symbols, welche beide (mit dem Symb. st.) auch dem Concordienbuch vorgesetzt wurden; und ebenso bezeichnet er den ref. Symbolen die erste Basler Confession den 1. Art. von der Trikt als symbolum commune: der gemein Gloub. Mehrere der Confessionen sen auch aufs Bestimmteste die unter der Zeit entstandenen Neuerungen So Confess. Aug. art. 1: . . . Nomine Personae utuntur ea significatione, i usi sunt in hac causa scriptores ecclesiastici, ut significet non partem aut litatem in alio, sed quod proprie subsistit. Damnant omnes haereses . . . aosatenos veteres et neotericos, qui cum tantum unam personam esse condant, de Verbo et de Spiritu Sancto astute et impie rhetoricantur, quod non i personae distinctae, sed quod Verbum significet verbum vocale et Spiritus ham in rebus creatum. — Die Apol. berichtet: Primum articulum Confessionostrae probant nostri adversarii. . . . Hunc articulum semper docuimus et endimus, et sentimus eum habere certa et firma testimonia in Scripturis San-, quae labefactari non queunt. — Vgl. Confess. helv. II, art. 3, wo die bichen Beweisstellen angeführt werden (Luc. 1, 35. Matth. 3, 16 f. Joh. 1, 32. tth. 18, 19. Joh. 14, 26. 15, 26)\*\*\*). Confess. Gall. 6. Belg. 8 und 9. Angl.

Anders freilich in den spätern Ausgaben; am meisten entwickelt findet sich die Trinitätslehre Melanchthons in der 3. Hauptausgabe (Corp. Ref. XXI, p. 614), doch ohne eigentliche speculative Begründung.

Wohl finden sich bei Luther auch Ansätze zu einer speculativen Behandlung (vgl. Heppe S. 285 u. Dieckhoff a. a. O. §. 214), doch mehr als Reminiscenzen aus der frühern seholastisch-mystischen Zeit.

) Merkwärdig, dass die Stelle 1 Joh. 5, 7, die auch Leiher aus der Uebersetzung wegliess,

1 und 2. Scot. 1. Ueber die Lehre des Heidelb. Katech. von der Trinität (Gott dem Vater, Gott dem Sohn, Gott dem Geist) s. Beckhaus, bei Illgen a. a. O. S. 52.

<sup>2</sup> De trinitatis errorib. in 7 BB. (im Ausz. bei Trechsel S. 67-98). Statt seine ganze Deduction (speculativ) mit dem Logos zu beginnen, schlägt S. den analytisch-historischen Weg ein. Er beginnt mit der Person Christi in ihre menschlichen Erscheinung\*): diese ist der Sohn Gottes. Unrichtiger Weise machen die Orthodoxen das (johanneische) Wort zum Sohne, und leugnen ebe damit, dass der Mensch Gottes Sohn sei. - Gegen die Trennung von swei Naturen erklärt sich S. aufs Bestimmteste. Christus ist ihm der mit der Gottheit erfüllte, von Gottes Wesen innigst durchdrungene Mensch. Ueberhaupt leugnete er nicht, dass Christus Gott sei, wohl aber, dass Gott Mensch sei. -Den Geist Gottes fasste er als Kraft und Hauch Gottes in der Schöpfung, und als sittlich wirkendes Princip in dem Menschen; in letzter Beziehung heisst & heiliger Geist. Die kirchliche (nach-nicäische) Trinitätslehre aber suchte 8. auf alle Weise lächerlich zu machen; nur eine sabellianische Dreiheit konnte a zugeben: Quia tres sunt admirandae Dei dispositiones, in quarum qualibst divinitas relucet, ex quo sanissime trinitatem intelligere posses: nam Pater est tota substantia et unus Deus, ex quo gradus isti et personatus descendust Et tres sunt, non aliqua rerum in Deo distinctione, sed per Dei olzorquist variis deitatis formis; nam eadem divinitas, quae est in Patre, communicatur filio Jesu Christo et spiritui nostro, qui est templum Dei viventis: sunt esim filius et sanctificatus spiritus noster consortes substantiae Patris, membra, pignora et instrumenta, licet varia sit in iis deitatis species: et hoc est, quod distinctae personae dicuntur, i. e. multiformes deitatis aspectus, diversae faces et species. Nach Servets Exegese bedeutet der Ausdruck Logos bei Jah keine Person, sondern heisst nach seiner Etymologie s. v. a. oraculum, vo., sermo, eloquium Dei. Dabei ging er auf den Unterschied von lóyog traiste τος und προφορικός zurück (f. 48; bei Trechsel S. 79): Verbum in Deo proferente est ipsemet Deus loquens. Post prolationem est ipsa caro; seu Verban Dei, antequam caro illa fieret, intelligebatur ipsum Dei oraculum inter nubis caliginem nondum manifestatum [der verborgene Gott], quia Deus erat ille sermo. Et postquam Verbum homo factum est, per Verbum intelligimus ipsus Christum, qui est Verbum Dei et vox Dei; nam quasi vox est ex ore Dei prolatus. Propterea dicitur ipse Sermo Patris, quia Patris mentem enunciat et ejus cognitionem facit. Zwischen der Hypostasirung des Sohnes und der Geburt Christi liegt ihm kein Zwischenmoment. Die prolatio verbi und die carnis generatio fallen ihm in einen Act zusammen. Auch verwirft er alle sogenannten opera ad intra. Vgl. noch Heberle, Michael Servets Trinitätslehre und Christologie (in der Tübing. theol. Zeitschr. 1840, 2). Die hauptsächlichste Widerlegung Servets bei Calvin, Defensio orthod. fidei adv. prodigiosos errores Serveti. Stähelin, Leben Calvins S. 422 ff.

<sup>3</sup> Dies war z. B. bei Wilh. Campanus der Fall, der zwar das arianische ην ποτέ δτε οὐχ ην nicht wollte an sich kommen lassen, dennoch aber eine bedeutende Unterordnung des Sohnes unter den Vater behauptete, indem er

nirgends angeführt wird. — Die erste Basier Conf. führt keine Schriftstellen an, sagt ande: "Diss wird bewisen uss der ganzen gschrift alts und nüws Testamens von vilen orten."

<sup>\*)</sup> Es muss daher hier vorgegriffen und das Christologische im Zusammenhange mit der Theologie abgehandelt werden.

ihn als "Amtmann, Unterherr und Diener, als Boten und Gesandten Gottes" beseichnet. Vorzüglich aber erhob sich Campanus gegen die Gottheit des h. Geistes: "Kein Punkt sei in der Welt fauler und habe so mächtige Gründe der heil. Schrift gegen sich, als eben dieser"; daher nahm C. statt drei nur seesi göttliche Personen an, den Vater und den Sohn. Auch die Ehe lasse ja mur zwei Personen zu, und schliesse jeden Dritten aus. S. Trechsel S. 32 (nach Schelhorn, diss. de Joh. Campano Antitrinitario, in dessen amoenitatt. litt. T. XI, p. 32 ss.). Auch Adam Pastoris (Rudolph Martini) scheint eher arianisch, als sabellianisch gelehrt zu haben; Trechsel S. 32.

4 F. Socia stimmt mit Servet darin überein, dass er keine Personen in Gottes Wesen statuirt; aber ihm ist Christus nicht wie dem Servet der von Gottes Wesen erfüllte und durchdrungene Mensch, gleichsam der in die Erscheinung tretende, im Fleisch sich manifestirende Gott, sondern ein ψιλός προφωπος. Von den Ebioniten unterscheidet er sich (mit den Nazarenern) nur darin, dass er eine übernatürliche Geburt Christi statuirt. Statt eines menschgewordenen Gottes hat er eher einen quasi Gott gewordenen Menschen; denn dem nach seiner Auferstehung in den Himmel erhöhten Menschen erkennt auch Socin etwelche göttliche Verehrung zu (etwa so, wie die Katholiken den Heiligen, nur in noch höherm Maasse). Vgl. Cat. Racov. p. 32: Vox Deus duobus potissimum modis in Scripturis usurpatur: prior est, cum designat illum, qui in coolis et in terra omnibus ita dominatur et pracest, ut neminem superiorem agnoscat, atque in hac significatione Scriptura unum esse Deum asserit; postarior modus est, cum eum denotat, qui potestatem aliquam sublimem ab uno illo Deo habet aut deitatis unius illius Dei aliqua ratione particeps est. Etenim in Scripturis propterea Deus ille unus deus deorum vocatur (Ps. 50, 1). Et hac quidem posteriore ratione filius Dei vocatur Deus in quibusdam Scriptarae locis. Dass Christus ex essentia patris genitus sei, leugnet der Catech. Bestimmteste, s. p. 56 und die übrigen Stellen bei Winer S. 42. (Vgl. die Christologie.) — Ueber den h. Geist s. Socin, breviss. inst. p. 652: Quid de Spir. S. dicis? Nempe illum non esse personam aliquam a Deo, cujus est spiritus, distinctam, sed tantummodo (ut nomen ipsum Spiritus, quod flatum et afflationem, ut sic loquar, significat, docere potest) ipsius Dei vim et efficaciam quandam i. e. eam, quae secum sanctitatem aliquam afferat etc. fratz. Pol. II, p. 455 b: Spiritum Sanctum virtutem Dei atque efficaciam, qua aliquo modo res ab ipso Deo sanctificantur, esse credimus. Personam vero ipsum Spiritum Sanctum, proprie et in potiorem significatum acceptum, et ab ipso Deo, cujus est spiritus, distinctum esse, negamus. Sanctam motionem, creatam a Deo in anima hominis, metonymice auctorem rei pro re ipsa nominando, Spiritum Sanctum appellari posse, dubitari nequit. Sed aliud est appellari posse, aliud vero re ipsa esse. Die Trinitätslehre läuft nach socinianischer Ansicht sowohl gegen die Schrift\*), als gegen die Vernunft: und so wird anch von beiden aus dagegen gekämpft; vgl. Fock S. 454 ff. Schneckenburger 8. 40 ff.

<sup>5</sup> Zwar sagt die Confess. Remonstr. c. 3 nichts von einer Subordination, wohl aber *Episcop*. Inst. theol. 4, 2, 42, p. 333: Sed addo, certum esse ex Scripturis, personis his tribus divinitatem divinasque perfectiones tribui non

 <sup>) 1</sup> Joh. 5, 7 ist un
 ächt, w
 ürde aber auch als 
 ächt nur f
 ür Uebereinstimmung des Zeug nicht f
 ür Wesenseinheit sprechen.

collateraliter aut coordinate, sed subordinate, ita ut pater solus naturam istam divinam et perfectiones istas divinas a se habeat sive a nullo alio, filius autem et spir. s. a patre, ac proinde pater divinitatis omnis, quae in filio et spirita sancto est, fons ac principium sit. — Limborch, Theol. christ. II, 17 §. 25: Colligimus, essentiam divinam et filio et spiritui sancto esse communem. Sed et non minus constat, inter tres hasce personas subordinationem esse quandan, quatenus pater naturam divinam a se habet, filius et spir. s. a patre, qui proinde divinitatis in filio et spiritu sancto fons est et principium. Commune christianorum consensus ordinis ratione praerogativam hanc agnoscit, patri semper tribuens primum locum, secundum filio, tertium spiritui sancto. Sed et est quaedam supereminentia, patris respectu filii, et patris ac filii respectu spiritus sancti, ratione dignitatis ac potestatis. Dignius siquidem est generare quam generari, spirare quam spirari etc.

## §. 263.

Die Theologie im dogmatischen System und in ihrer mystisch-speculatisen Fassung.

Auf der Grundlage des trinitarischen Glaubens bildete aich die weitere Theologie in der protestantischen Kirche aus. Unter den Beweisen für das Dasein Gottes wurde der ontologische durch Cortesius wieder aufgenommen 1; in den dogmatischen Systemen dieser Periode aber ging man grossentheils von der historischen Thatsache einer Offenbarung Gottes an die Menschen aus, welche somit das metaphysische Dasein ohne Weiteres voraussetzte?. Mehr wurde über die Eigenschaften Gottes, meist in scholastisirender Weise, bestimmt 3. Besonders war es aber auch hier die Trinitätelehre, die sich einer weitern Ausbildung zu erfreuen hatte, sowohl von dogmatisch-demonstrativer, als mystisch-theosophischer Seite. Die Schultheologie, die sogar von den dogmatischen Bestimmungen die Seligkeit abhängig machte 4, unterschied das Verhältniss der göttlichen Personen zu einander (opera ad intra) und die Beziehungen derselben zur Welt und zur Menschheit (opera ad extra), und theilte diese wieder verschieden ein 5; während die Mystiker mehr in das Innere des Geheimnisses zu dringen suchten, dabei aber häufig Theologie und Naturphilosophie vermengten 6.

1 Cartesii meditatt. de prima philos, in quibus Dei existentia et animse humanae a corpore distinctio demonstratur, Amst. 1641. 4. u. ö. (1654). — Principia philosophiae, Amst. 1650. 4. Lib. I, c. 14: Considerans deinde inter diversas ideas, quas apud se habet [mens], unam esse entis summe intelligentis, summe potentis et summe perfecti, quae omnium longe praecipua est, agnosti in ipsa existentiam non possibilem et contingentem tantum, quemadmodum is ideis aliarum omnium rerum, quas distincte percipit, sed omnino necessariam et aeternam. Atque ut ex eo, quod exempli causa percipiat in idea trianguli necessario contineri, tres ejus angulos aequales esse duobus rectis, plane sibi

persuadet, triangulum tres angulos habere aequales duobus rectis, ita ex eo solo, quod percipiat existentiam necessariam et acternam in entis summe perfecti idea contineri, plane concludere debet, ens summe perfectum existere. (Rücksichtlich der Erkennbarkeit Gottes unterscheidet Cartesius trefflich zwischen comprehendere Deum und intelligere: das erstere ist uns versagt, letzteres uns vergönnt, l. c. c. 19.)

- <sup>2</sup> Schon Melanchthon weist auf das dem Menschen anerschaffene Gottesbewastsein hin, s. Locus de Deo (Corp. Ref. XXI, p. 107) und die von Heppe S. 261 ff. angeführten Stellen. Desgleichen Luther (S. 264 ff.). Ueber die Beweise für das Dasein Gottes bemerkt Baier p. 159: Esse Deum inter christianos supponi magis, quam probari debere videri potest; quia tamen non solum eum Atheis, verum etiam alias ob corruptionem naturae cum dubitationibus mentium nostrarum decertandum est: ideo non sunt negligendi, qui Dei existentiam probant. Die meisten altkirchlichen Dogmatiker berühren aber diese Beweise gar nicht, und erst seit der Wolfischen Zeit "wurden sie so herausgestrichen, als ob Sein oder Nichtsein Gottes von ihnen abhänge" Hase, Hutter. rediv. S. 126. Gleichwohl gehörte es zur Orthodoxie, das Dasein Gottes für beweisbar zu halten. So sagt der Cons. repet. gegen Calixt Punct. 10 (bei Henke p. 9): Rejicimus eos, qui docent, quod sit Deus, non debere a Theologo probari, sed tamquam naturaliter supponi.
- <sup>3</sup> Man nannte sie nicht proprietates (diese beziehen sich auf das Trinitätsverhältniss, s. Note 4), sondern attributa Dei, i. e. conceptus essentiales, quibus notio Dei absolvitur, und theilte sie wieder verschieden ein (quiescentia u. transcuntia u. s. w.). Hollaz p. 235: Attributa divina ab essentia divina et a se invicem distinguuntur non nominaliter, neque realiter, sed formaliter, sec. nostram concipiendi modum, non sine certo distinctionis fundamento. Ueber die einzelnen Eigenschaften vgl. die kirchl. Dogm. (de Wette S. 56; Hase, Hutter. red. p. 135 ff.). Unter den Reformirten haben Hyperius u. Ursinus die Lehre von den göttl. Eigenschaften am vollständigsten entwickelt, vgl. Heppe S. 274. Die Socinianer beschränken (wie Origenes) die Allwissenheit Gottes, s. Dorner (Recens. von Winers Symb.) in Stud. u. Krit. 1835, 2. Heft\*).
- 4 Nach dem Vorgange des athanasianischen Symbols "Quicunque vult salvus esse etc." heisst es im Cons. repet. punct. 11 (bei Henke p. 10): Rejicimus eos, qui docent, quod sufficiat credere unum esse Deum, qui pater sit et filius et spir. s., neque ad credenda sive ad articulos fidei proprie stricteque ita dictos, quorum videlicet ignorantia salutem excludit, pertineant notiones divinae, proprietates et relationes, quomodo et a se invicem et ab essentia modaliter sive alio modo distinguantur personasve constituant etc.
- <sup>5</sup> A) Die opera ad intra (notae iuternae) begründen den character hypostaticus einer jeden Person. Sie sind immanentia und theilen sich wieder in a) actus personales: α) Pater generat Filium et spirat Spiritum. β) Filius genera-

<sup>\*)</sup> Wie fern von aller Scholastik Luther tiber die Eigenschaften Gottes dachte, z. B. über dessen Allgegenwart, davon nur eine Stelle, Bekenntniss vom Abendmahl (Walch XX, 1202): "Wir sagen, dass Gott nicht ein solch ausgereckt, lang, breit, dick, hoch, tief Wesen sel, sondern ein übernatürlich unerforschlich Wesen, das zugleich in einem Jeglichen Körnlein gans und gar, und dennoch is und uber alle und ausser allen Creaturen sei: darum darfs keines Umräunens hie, wie der Geist träumet. . . Nichts ist so klein, Gott ist noch kleiner; nichts ist so gross, Gott ist noch grösser; nichts ist so kurz, Gott int noch grösser; nichts ist so kurz, Gott ist noch kürzer; nichts so lang, Gott ist noch länger: nichts ist so breit, Gott ist noch breiter; michts so schmal, Gott ist noch schmäler; und so fortan ist's ein unaussprechlich Wesen über und ausser allem, das man nennen oder denken kanu."

tur a Patre, spirat cum Patre Spir. Sanctum. γ) Spir. S. procedit a Patre Filioque. b) Proprietutes personales: α) paternitas, β) filiatio s. generatio passiva, γ) spiratio passiva. c) Notiones personales (ἀγεννησία et spiratio activa). d) Ordo subsistencii: Pater est prima, Filius secunda et Spiritus tertia persona deitatis. B) Die opera ad extra sind entweder: a) Opera oeconomica, i. e. ca, quae Deus facit ad reparandam generis humani salutem aeternam. α) Pater ablegavit Filium ad homines redimendos et mittit Sp. Sanctum ad homines regenerandos et sanctificandos. β) Filius redemit genus humanum et mittit Spiritum S. γ) Spir. S. mittitur in animos hominum eosque participes reddit salutis per Christum partae. b) Opera attributiva (communia), i. e. ca, quae, quamquam sint tribus personis communia, tamen in Script. S. plerumque adscribuntur singulis. α) Pater creavit, conservat et gubernat omnia per Filius. β) Filius creavit mundum, mortuos resuscitabit atque judicium extremum exercebit. γ) Spir. S. inspiravit prophetas. Vgl. de Wette S. 81 (wo auch die dogmengeschichtl. Beurtheilung); Hase, Hutter. rediv. p. 173; Heppe S. 292 ff.

<sup>6</sup> J. Böhm, Myster. magn. VII, 6 (bei Wullen S. 5): "Dass gesagt wird von Gott, er sei Vater, Sohn, heil. Geist, das ist gar recht gesagt; allein man mas es erklären, sonst begreifts das unerleuchtete Gemüth nicht. Der Vater ist der Wille des Ungrundes, er ist ausser aller Natur, ausser allen Anfängen der 7: "Die Lust ist des Willens oder des Vaters gefasste Kraft, ist sein Sohn, Herz und Sitz, der erste ewige Anfang im Willen, und wird darum ein Sohn genannt, dass er im Willen einen ewigen Anfang nimmt, mit des Willens Selbstfassung . . . ". 8: "So spricht sich nun der Wille durch das Fassen aus sich aus, als ein Aushauchen oder als eine Offenbarung: und dasselbe Ausgehen vom Willen im Sprechen oder Hauchen ist der Geist der Gottheit oder die dritte Person, wie es die Alten gegeben haben." - Theosophische Fragen II, 2. 3 (Wullen S. 8): "Der Wille ist eine eitel wollende Liebelust, ein Ansgang aus sich selbst zu seiner Empfindlichkeit. Der Wille ist der ewige Vater des Grundes, und die Empfindlichkeit der Liebe ist der ewige Sohn, welchen der Wille in sich gebiert zu einer empfindlichen Liebeskraft, und der Augang der wollenden empfindlichen Liebe ist der Geist des göttlichen Lebens. Und so ist die ewige Einheit ein dreifaches unmessliches unanfängliches Leben. welches stehet in eitel Wollen, in Fassen und Empfinden seiner selbst, und in einem ewigen Ausgang aus sich selbst." - Morgenröthe im Aufgang III, 14 (Wullen S. 9): ,,Der Vater ist alles, und alle Kraft besteht in dem Vater; er ist der Aufang und das Ende aller Dinge, und ausser ihm ist nichts, und alles, was da worden ist, das ist aus dem Vater worden; denn vor dem Anfang der Schöpfung war nichts als nur Gott. Nun aber musst du nicht denken, dass der Sohn ein anderer Gott sei als der Vater, dass er ausser dem Vater stehe, wie wenn zwei Männer neben einander stehen, von denen einer den andern nicht begreift. Nein, so verhält es sich nicht mit dem Vater und dem Sohne, denn der Vater ist nicht ein Bild, das man mit etwas vergleichen könnte; sondern der Vater ist der Quellbrunn aller Kräfte, und alle Kräfte sind in einasder wie eine Kraft; darum heisst er auch ein einiger Gott. Wenn seine Krafte zertrennt wären, so wäre er nicht allmächtig; nun aber ist er der selbstständige, allmächtige und allkräftige Gott." III, 15: "Der Sohn ist das Herz in dem Vater, das Herz oder der Kern in allen Kräften des ganzen Vaters. Von dem Sohne steigt auf die ewige himmlische Freude, quellend in allen Kräften des Vaters, eine Freude, die kein Auge gesehen" u. s. w. III, 28: "Gleichwie die drei Elemente, Feuer, Luft und Wasser, von der Sonne und den Sternen au-

gehen, und die lebendige Bewegung und den Geist aller Creaturen in dieser Welt machen: also geht auch der heil. Geist vom Vater und Sohne aus, und macht die lebendige Bewegung in allen Kräften des Vaters. Und gleichwie die drei Elemente in der Tiefe wallen als ein selbstständiger Geist, wenn schon ans aller Sternen Kraft geflossen, und gleichwie alle Kräfte der Sonne und Sterne in den drei Elementen sind, als wären sie selber die Sonne und die Sterne: also gehet der heil. Geist aus vom Vater und vom Sohne, er wallet in dem ganzen Vater und ist aller Kräfte Leben und Geist in dem ganzen Vater. — Von dem dreifachen Leben des Menschen VII, 22 (bei Wullen S. 25): "Gott ist dreifaltig in Personen, und wollte sich auch dreimal bewegen nach der Eigenschaft jeder Person, und nicht mehr in Ewigkeit. Zum Ersten bewegte sich das Centrum der Natur des Vaters zur Schöpfung der Engel und fort zu dieser Welt. Zum Andern bewegte sich die Natur des Sohnes, wo das Herz Gottes Mensch ward, und das wird in Ewigkeit nicht mehr geschehen; und ob es geschiehet, so geschiehet es doch durch denselben einigen Menschen, der Gott ist, durch Viele in Vielen. Zum Dritten wird sich am Ende der Welt die Natur des heiligen Geistes bewegen, wo die Todten auferstehen werden. So wird der heil. Geist der Beweger sein, der die grossen Wunder, die in dieser Welt geschehen sind, alle in die ewige Wesenheit stellen wird, zu Gottes Ehre und zur Freude der Creaturen; und er wird der ewige Beweger der Creaturen sein, denn durch ihn grünt wieder das Paradics, welches wir hier verloren haben." — Erste Schutzschr. wider Balth. Tilken 406 (bei Wullen S. 69): "Wer den einen lebendigen Gott ergreift, der hat die heil. Dreifaltigkeit ergriffen."

Wie weit die Trinität schon im A. T. enthalten sei, darüber ward unter andern mit Calixt und seinen Schülern gestritten; vgl. Schmid S. 347 ff. Cons. repet. fid. verae luth. Punct. 13 (bei Meske p. 11): Rejicimus eos, qui docent, in libris V. T. vestigia Trinitatis potius, quam aperta animunque convincentis dicta reperiri, seu insinuari potius, quam clare proponi Trinitatis mysterium. Beweisstellen: Gen. 26. Ps. 33, 6. u. a.

#### **§. 264.**

# Schöpfung und Erhaltung. Vorsehung und Weltregierung.

Sämmtliche christliche Religionsparteien und ihre Theologen kamen in der theistischen Auffassung des göttlichen Wesens, und somit auch in der Annahme eines eigentlichen Schöpferactes von Seiten Gottes, d. h. in der Annahme einer Schöpfung aus Nichts, überein 1, während der Mysticismus auch jetzt (und zwar gewaltiger als früher) den Pantheismus beförderte 2. — Die speculativen Systeme der Zeit leisteten entweder dem Gott und Welt vermengenden Pantheismus, oder dem Gott hinter die Welt zurückstellenden Deismus Vorschub 3. Auch schienen bereits die Resultate der beginnenden Naturforschung mit dem buchstäblichen Halten an der mosaischen Urkunde nicht mehr sich vertragen zu wollen 4. Die schon von den Vorfahren begründete Lehre von der Erhaltung 5, Vorsehung und Weltregierung 6 erhielt in dem theologischen System ihre weitere dogmatische Ausführung, und die Theodicee ward durch Leibnits zur philosophischen Wissenschaft erhoben 7.

<sup>1</sup> Bei seinem reichen Gemüth und frischen Natursinn betrachtete Lather die Schöpfung mehr mit den Augen eines frommgestimmten Dichters, als eines grübelnden Scholastikers; wovon die vielen gemüthlichen und witzigen Stellen in den Tischreden u. s. w. zeugen. Fragen, wie die, was Gott gethan vor der Schöpfung? wies er mit Ironie zurück \*). Dagegen hat Melanchthon dem locus de creatione einen eignen Artikel gewidmet (Ausg. von 1543. Corp. Ref. XXI, p. 638), wobei er, und hier ganz im Sinne Luthers, auf den nothwendigen Zusammenhang von Schöpfung und Erhaltung hinweist (s. Anm. 5). - Ebenso zeigt Zwingli in der Schrift de providentia und anderwärts eine feine Naturbeobachtung. Weniger Natursinn hatte Calvin (s. Henry I, S. 484 f.), daher such nicht jene dichterische Weltanschauung Luthers. Vgl. indessen Inst. I, c. 14 p. 53: Interea ne pigeat in hoc pulcherrimo theatro piam oblectationem capere ex manifestis et obviis Dei operibus. Est enim hoc . . . etsi non praecipum, naturae tamen ordine primum fidei documentum, quaquaversum oculos circumferamus, omnia quae occurrunt meminisse Dei esse opera, et simul quem in finem a Deo condita sint pia cogitatione reputare. . . . Verum quia nune in didactico versamur genere, ab iis supersedere nos convenit, quae longas declamationes requirunt. Ergo, ut compendio studeam, tunc sciant lectores se vera fide apprehendisse, quid sit Deum coeli et terrae esse creatorem, si illam primum universalem regulam sequantur, ut, quas in suis creaturis Deus exhibet conspicuas virtutes, non ingrata vel incogitantia vel oblivione transcant; deinde sic ad se applicare discant, quo penitus afficiantur in suis cordibus. — Auch die symbolischen Bücher berühren den Artikel von der Schöpfung mehr in Vorbeigehen, weil sie zu keinerlei Polemik veranlasst waren, und äussern sich da mehr asketisch, als streng dogmatisch. Vgl. z. B. gr. Katech. Luthers Art 1. - Die spätern Dogmatiker hingegen entwickelten den Begriff der crestio ex nihilo schon weiter. Sie unterschieden das nihil privativum (materia inhabilis et rudis) von dem nihil negativum (dem Nichtsein überhaupt, negatio omnis entitatis), und behaupteten die Schöpfung aus Nichts in beider Hinsicht. Ob der Weltschöpfung eine Zeit vorangegangen? oder ob Gott die Zeit mit der Welt erschaffen? wurde gefragt, und von den Einen (mit Augustin) gelehrt, mundum esse conditum cum tempore. Dagegen setzen Andere (Reformirte) eine Zeit voraus, indem z. B. Alsted den Frühling, Heidegger den Herbet ab den Zeitpunkt angaben, da Gott die Welt schuf\*\*). Beide Ansichten vermittelnd lehrt Calov III, 909: Gott habe geschaffen non in tempore proprie, sed in primo instanti ac principio temporis; und Hollaz p. 359: in tempore non praeexistente, sed coexistente. Vgl. die Stellen bei de Wette S. 61; Hase, Hutter. red. p. 152. Heppe S. 305 ff. — Ferner unterscheiden die Dogmatiker (Gerhard, Quenstedt, Hollaz, Alsted) zwischen einer creatio prima s. immediata (Schöpfung der Materie) und einer creatio secunda s. mediata (Schöpfung der Form) \*\*\*). -Als eigentlichen Zweck der Schöpfung (finis ultimus) giebt Calov an (III, 900):

<sup>\*)</sup> Auf die Frage: Wo Gott gewesen, ehe er die Welt geschaffen? antwortete er: "Im Birkenwäldchen, um Ruthen zu schneiden für die unzeitigen Frager." Hese, Gnosis II, S. 169. Vgl. die Einleitung zur Genesis.

<sup>\*\*)</sup> Gegen Anfang des vorigen Jahrhunderts entdeckte sogar der Rector Hegel in Gera, dass Gott am 26. Oct. gegen Abend zu schaffen angefangen habe. Hese, Gnos. a. a. O.

<sup>\*\*\*)</sup> An die alte Scholastik erinnert hier die Frage, ob Läuse, Flühe und solche Thiere, quat vel ex varia diversarum specierum commixtione vel ex putredine aut consimili quadam ratione hodie enascuntur, schon in primo creationis sextiduo geschaffen seien? Heffenreffr beantwortet die Frage dahin, dass sie zwar actu nicht vorhanden gewesen, aber potentia, nämlich: in allis animalium speciebus et materiae habilitate latuerunt. S. Heppe S. 413 Ann.

st bonitas, sapientia et potentia Dei a creaturis rationabilibus celebraretur, in reaturis universis agnosceretur; als untergeordneten (intermed.) die Glückseigkeit der Geschöpfe. Vgl. Heidegger VI, 18 (de Wette S. 61 f.)\*). Ueber len socinianischen Schöpfungsbegriff vgl. Fock S. 478 ff.: "Es kann kaum sinem Zweifel unterworfen sein, dass der Socinianismus keine Schöpfung aus sichts, sondern vielmehr eine Schöpfung aus einer präexistenten Materie lehrte." De vera rel. II, 4: Ideo Deus ex nihilo omnia fecisse dicitur, quia ea creavit ax materia informi, hoc est ejusmodi, quae nec actu nec naturali aliqua potenia seu inclinatione id fuerit, quod postea ex ea fuit formatum, ita ut, nisi vis quaedam infinita accessisset, nunquam quicquam ex ea fuisset exstiturum. (Als-Beweisstellen gelten 2 Maccab. 7, 28, erklärt nach Sap. 11, 18 u. Hebr. 11, 3.)

2 Seb. Frank, Paradoxa 332 b (bei Erbkam S. 356): "Gott ist allein ein Beweger und Wirker aller Dinge; alle Creaturen thun nichts wirklicher Weise in threm Werke, sondern allein leidender. Die Creatur thut nichts, sondern wird gethan; wie Gott durch ein jedes thut, also thut es; die Creatur hält blos hin und leidet Gott . . . denn der Vogel singt und fliegt eigentlich nicht, ondern wird gesungen und in den Lüften dahergetragen; Gott ist es, der in ilm singt, lebt, webt und fliegt. Er ist aller Wesen Wesen, also dass alle Creazeren voll sind seiner, thun und sind nichts anders, denn sie Gott heisst und will." Jak. Böhm, Myster. magn. 1, 2 (bei Wullen S. 4): "Gott ist das Eine regen die Creatur, als ein ewig Nichts; er hat weder Grund, noch Anfang, aoch Stätte, und besitzt nichts, als nur sich selbst. Er ist der Wille des Ungrandes, er ist in sich selbst nur Eines; er bedarf keines Raumes noch Ortes, gebärt von Ewigkeit in Ewigkeit sich selbst in sich" u. s. w. Theosoph. Standschreiben 47, 4 (Wullen S. 13): "In Gott sind alle Wesen nur ein Wesen ale ein ewig Ein, das ewige einige Gute, welches ewige Eine ihm ohne Schiedichkeit nicht offenbar wäre. Darum hat sich dasselbe aus sich selber ausgebancht, so dass eine Vielheit und Schiedlichkeit sich im eignen Willen eingeführt hat und in Eigenschaften, die Eigenschaften aber in Begierden, und die Begierden in Wesen." Von der Geburt und Bezeichnung aller Wesen 16, 1 Wullen S. 21): "Die Schöpfung ist nichts anderes, als eine Offenbarung des allwesenden, ungründlichen Gottes; alles, was er in seiner ewigen, unanfänglichen Gebärung ist, das ist auch die Schöpfung, aber nicht in der Allmacht and Kraft." Cap. 11: "Das Wesen aller Wesen ist nur ein einiges Wesen, aber es scheidet sich in seiner Gebärung in Licht und Finsterniss, in Freud and Leid, in Böses und Gutes, in Liebe und Zorn, in Feuer and Licht, und aus diesen zwei ewigen Anfängen in den dritten Anfang, nämlich in die Schöpfung, zu seinem eigenen Liebespiel, nach der ewigen Begierde Eigenschaft." Von dem dreifachen Leben des Menschen VI, 5 (Wullen S. 23): "Gott ist selber das Wesen aller Wesen, und wir sind als Götter in ihm, durch welche er sich offenbart" (und so noch mehrere Stellen). — Derselbe mystische Pantheismus spricht sich (poetisch) bei Scheffler (Ang. Silesius) aus. Vgl. die Stellen in Wackernagels Leseb. II, Sp. 431 ff. Meine Vorl. über Ref. IV, S. 124. — Sehr verschieden von diesem Mysticismus ist der Pietismus; s. Spener, theol. Bedenken III, 302 (bei Hennike S. 24): |,,So bleibet zwischen Gott und

<sup>\*)</sup> Aus den Differenzen über die Trias geht von selbst hervor, dass nur die trinitarischen Systeme die Weitschöpfung der ganzen Trinität zuschreiben konnten, während die unitarischen dies in Abrede stellten. Auch die Arminianer u. Mennoniten nennen vorzugsweise den Vater als den Schöpfer. Vgl. die Stellen bei Neudecker S. 347 ff.

- Creatur\*) . . . ein unendlicher Unterschied, dass beider Wesen nicht sie Wesen sind und sind doch aufs allergenaueste mit einander vereinigt."
- <sup>3</sup> So musste z. B. die Monadenlehre Leibnitzens (prästabilirte Harmonie) schon dadurch der biblisch-kirchlichen Schöpfungslehre Eintrag thun, dass sie den Schöpfer durch die Annahme der Atome (Entelechien) in den Hindergrund schob, während umgekehrt der gotterfüllte, aber weltlose Spinozismus den Begriff der Schöpfung (im biblisch-theologischen Sinne) zerstörte.
  - 4 Ueber den präadamit. Streit s. oben §. 248 Note 1.
- b Man fasste die Erhaltung als creatio continua, perennis. Melanchthon (in loc. de creatione): Infirmitas humana, etiamsi cogitat Deum esse conditorem, tamen postea imaginatur, ut faber discedit a navi exstructa et relinquit eam nautis, ita Deum discedere a suo opere et relinqui creaturas tantum propriae gubernationi. . . Adversus has dubitationes confirmandae sunt mentes cogitatione vera articuli de creatione, ac statuendum est, non solum conditas esse res a Deo, sed etiam perpetuo servari et sustentari a Deo rerum substantias. Adest Deus suae creaturae, sed non adest ut stoicus Deus, sed ut agens liberrimum, sustentans creaturam et sua immensa misericordia moderans, dans bona, adjuvans aut impediens causas secundas. Ebenso Zwingli (Opp. III, p. 156): Et natura, quid aliud est, quam continens perpetuaque Dei operatio rerumque omnium dispositio? Zwingli deutet auch schon darauf hin, dass dis stäte Erhaltung des Geschaffenen ebensosehr unsere Bewunderung verdiene als das Wunder. So de prov. Dei (Opp. IV, 2 p. 129).
- 6 Man unterschied hinsichtlich des Gegenstandes providentia generalis, specialis et specialissima, hinsichtlich des Naturlaufes naturalis (ordinaria, medista) und supernaturalis (miraculosa, immediata), hinsichtlich der moralischen Handlungen permittens, impediens, dirigens, limitans u. s. w. Die ältern Dogustiker Hutter, Gerhard, Calov theilten die Providenz Gottes einfach in die zwi Acte der conservatio und gubernatio. Diesen fügte Quenstedt (qu. I, p. 531) als dritten actus den concursus Dei ad causas secundas bei (Heppe 8. 316). Er definirt ihn als den actus, quo libertas agendi hominibus conservatur. In der philosophischen Sprache hiess dieses System, welches von Cartesius, Malebranche und Bayle ausgebildet wurde, das System des Occasionalismus. Ueber die reformirte Lehre von der Providenz s. Heppe S. 317 ff.
- <sup>7</sup> Essai de Théodicée sur la bonté de Dieu, la liberté de l'homme et l'origine du mal, Amst. 1710. Il Thle. 12. u. ö. (Optimismus.)

### §. 265.

## Engel und Teufel.

Das wirkliche Dasein der Engel, wie des dämonischen Reiches, blieb Protestanten und Katholiken 1 geoffenbarte Schriftlehre, und an die Macht des Teufels glaubte man factisch, als an eine noch immer im Leben sich erweisende 2. Die symbolische Kirchenlehre berührt indessen diese Lehrstücke nur gelegentlich 3, während die Schuldogmatik auch hier die scholastischen Bestimmungen aufnahm

<sup>\*)</sup> Worunter freilich hier der gläubige Mensch, und nicht die Welt verstanden wird.

mad fortführte 4. Christian Thomasius und Balthasar Bekker griffen nit dem Hexenglauben auch den Teufelsglauben an, indem Ersterer nit Vorsicht nur die noch fortdauernden (physischen) Einwirkungen des Teufels leugnete 5, Letzterer hingegen, kühner und gewagzer, dessen Existenz überhaupt höchst zweifelhaft machte 6.

- Blos dass die Katholiken zugleich eine Invocatio der Engel statuiren; vgl. ben §. 257 Note 2. Eine solche lassen die Protestanten nicht zu, wohl aber ine Fürbitte der Engel für uns. Apol. p. 311. Conf. Würtemb. p. 526 (bei Hoppe S. 329): Angeli pro nobis sunt solliciti. Auch glaubte Luther an die ichutzengel, ohne daraus ein Dogma zu machen, Heppe S. 330. Der Socianisnus liess (nach ältern Vorgängen) die Engel vor der übrigen Schöpfung geschaffen werden, s. Fock S. 484.
- <sup>2</sup> Ueber Lathers Diabologie, die bisweilen an manichäischen Dualismus streift, Schenkel II, S. 133 ff. Nennt er doch sogar einmal den Teufel einen "Gott" wider die Türken, bei Walch XX, S. 2661). Seine Kämpfe mit ihm sind eben o bekannt, als sein keckes ihm Entgegentreten. Unter anderm schreibt er lem Teufel Ubiquität zu: "er kann in einer ganzen Stadt sein und wieder in iner Büchsen oder Nussschalen" (s. das gr. Bekenntn. vom Abendm. Walch XX, S. 1187). Melanchthon gedenkt der Engel in der Ausg. der loci von 335 am Schluss (Corp. Ref. XXI, p. 558), in der Ausg. von 1543 im 1. Annange (de conjugio). Weniger als Luther machten sich Zwingli und Calvin nit dem Teufel zu schaffen, obwohl Letzterer dem Satan einen grössern Spielraus einräumt, als der verstandesnüchterne Zwingli; s. Henry, Leben Calvins I, S. 488 ff. Schenkel II, S. 146. 156 ff. Spörri, Zwinglistudien S. 14 f. Zu semerken ist auch die verschiedene Observanz rücksichtlich des Exorcismus bei ler Taufe\*). Die Hexenprocesse sind ein factischer Beweis von dem Glausen der Zeit an die Fortdauer der dämonischen Macht.
  - 3 s. B. Helv. II. art. 7. Vgl. das Weitere bei Neudecker S. 365.
- 4 Vgl. die Stellen aus Hollaz u. A. bei Hase, Hutt. red. p. 183 s. Diese cholastischen Bestimmungen entfernten sich bereits wieder von dem einfach ziblischen Sinne der Reformatoren, denn: de tempore vel ordine, quo creati verint (Angeli), contentionem movere, nonne pervicaciae magis quam diligeniae est? fragt Calvin, Inst. I, c. 14. Und doch füllt der reformirte Heidegger nit seinem Breviarium de angelis einen locus von 20 Foliospalten aus! p. 279—300. Vgl. auch über den ganzen Abschnitt Heppe S. 333 ff.
- bei Schröckh, allg. Biogr. V, S. 349). Er leugnete, dass der Teufel Hörner, Klauen und Krallen habe, oder sonst so aussehe, wie man ihn abmale. Auch sei die Lehre vom Teufel überhaupt nicht ein Eckstein des Christenthums, so lass, wenn man denselben hinwegnehme, das ganze Gebäude umstürze.
- Indem Bekker in seiner bezauberten Welt den Hexenglauben u. s. w. der legenwart bestritt, wurde er auch auf die Untersuchungen geführt, in welcher irt die biblischen Erzählungen von Engelerscheinungen sowohl, als von Einvirkungen des Teufels auf die Menschen zu fassen seien; wobei er zwar nicht

<sup>\*)</sup> Auch Bekker (in der bezauberten Welt) bemerkt 8, 114, dass die Meinungen der Lutherischen vom Teufel viel n\u00e4her an das Papatthum grenzen, als die der Reformirten.

selten einer willkürlich ausdeutenden Exegese folgt, aber auch wieder richtig an andern Orten die falschen Consequenzen aufdeckt, welche sowohl die grübelnde Scholastik, als der gemeine Aberglaube aus missverstandenen Stellen gezogen hat. Nachdrücklich weist er darauf hin, wie eigentlich die Schrift keine Lehre über Engel und Teufel aufstelle, sondern sie nur gelegentlich einführe, ohne uns näher über sie ins Klare zu setzen, so wenig als über die Crethi und Plethi, und Urim und Thummim. S. Buch II, C. 8, §. 3. "Gott wollte uns ja nicht über die Engel, sondern über uns selbst belehren" (§. 5). Ebenso verhält es sich mit den Dämonen: "Weder der Seligmacher noch die Apostel sagen uns, wie der Fall der Teufel zugegangen, sondern zum höchsten nur, dass sie gefallen seien . . . damit sollen wir zufrieden sein" (C. 9 §. 1). "Ueberhaupt ist die Redensart der Schrift nicht verordnet, uns natürliche Dinge [Metaphysik] zu lehren, so wie sie in sich selber seien, sondern dieselbigen zu Gottes Ehre und des Menschen Seligkeit zu betrachten" (C. 10 §. 15). -Als Resultat stellt sich dem Verfasser in Betreff der Engel heraus, dass es Engel gebe, und dass Gott sie in seinem Dienst gebrauche; nicht aber, dass sie selbst unmittelbar auf Geist und Leib des Menschen wirken (C. 15 S. 9). Die Schutzengel werden geleugnet (C. 16). — Rücksichtlich des Teufels ist gar Vieles nicht buchstäblich, sondern "als verblümte Rede" su verstehen, wohin der Verfasser auch die Versuchungsgeschichte (Matth. 4) zählt und die er blos von einer "Wechselung gefährlicher Gedanken" versteht (C. 21 \$. 17). Auch andern Stellen wird die Beweiskraft abgesprochen. Cap. 26 wird der Unterschied von Teufel und Dämonen erörtert, und Cap. 27 werden die die monischen Besitzungen als Krankheiten gefasst, "welche das Gehirn verwirten," und wobei eben die Krankheit selbst mit dem Dämon verwechselt wurde; wobei dann (C. 28) angenommen wird, dass Jesus sich "nach des Volkes Gelegenheit gerichtet" (accommodirt) habe. — Was die Schrift sonst noch wa Teufel berichtet, ist "bequem von bösen Menschen zu verstehen" (C. 31). Am allem geht ihm wenigstens so viel hervor, "dass es mit dem Teufel nicht so gross zu bedeuten hat, als man wohl meinet" (C. 32 §. 1). "Lasset den Messchen blos in seinem Gewissen gehen, da wird er den wahren Anfang, den Brunnon und die Quelle seiner Qual und Plagen sehen" (C. 36 §. 18). Statt der Teafelsfurcht empfiehlt der Verf. Furcht vor dem grossen Gott, und durch die Verringerung des Teufels glaubt er nur "um so mehr die Weisheit und Kraft des Heilandes zu verherrlichen" (§. 22).

SWEITER ABSCHRITT.

Christologie und Soteriologie.

(Mit Inbegriff der Taufe und der Eschatologie.)

§. 266.

#### Die Person Christi.

Ch. H. Weisse, die Christologie Luthers, Lps. 1852. 2. Auß. 1855. \*Schneckenburger, die orthodoxe Lehre vom doppelten Stande Christi, nach lutherischer und reformirter Fassung, Pfornheim 1848 (vgl. Zellers Jahrbb. 1844).

Eben so fest als die Lehre von der Trinität, blieb auch die Lehre von den beiden Naturen in Christo als gemeinsame Fundanentallehre unangetastet stehen bei dem Kampfe zwischen Protetantismus und Katholicismus 1. Hingegen erhob sich vom Sacranentsstreite aus eine tiefer greifende Differenz zwischen Lutheraiern und Reformirten in Absicht auf das Verhältniss der Naturen n Christo (communicatio idiomatum und unio personalis), wobei lie alten Erinnerungen an den Kampf zwischen Nestorianismus md Eutychianismus wieder lebendig wurden 2. Ausserhalb beider wotestantischen Confessionen stand Caspar Schwenkfeld mit seiner ds eutychianisch verdammten Lehre von einem "glorificirten und vergotteten Fleisch Christi"3. Melchior Hofmann, Menno Simonis ınd mit ihnen noch andere Wiedertäufer nahmen, ähnlich dem Vaentinus (s. §. 65), eine blosse Scheingeburt des Herrn an 4. Michael Bervet sah in Christo einfach den von Gott durchdrungenen Menschen, und verwarf jede weitere Unterscheidung von zwei Naturen ils etwas Unbiblisches und Scholastisches 5. Faustus Socin kehrte vollends zur ebionitisch-nazarenischen Ansicht zurück, da nach hm Jesus von Nazareth zwar übernatürlich gezeugt, gleichwohl aber von Natur ein blosser Mensch ist, zu dem sich Gott durch ausserordentliche Offenbarungen in ein näheres Verhältniss setzte, and den er erst nach seinem Tode in den Himmel erhöht und ihm die Leitung der von ihm gestifteten Gemeinde anvertraut hat 6. Die Quäker, und mit ihnen die Mystiker überhaupt, legen höheres Gewicht auf den Christus in uns, als auf den historischen, obwohl sie weit davon entfernt sind, den letztern zu leugnen, über dessen Menschheit und Menschwerdung vielmehr einige unter ihnen allerlei gnosticisirende Theorien aufstellten 7.

<sup>1</sup> Wie innig Luther an der Lehre von der Gottheit Christi und seiner Menschwerdung hing, ist bekannt genug. "Den aller Weltkreis nicht beschloss, der

liegt (ihm) in Mariens Schooss" u. s. w. Vgl. die Auslegung des Evang. an heil. Christfest (Walch T. XI, S. 171. 176; bei Dorner 1. Ausg. S. 192 f.). Geht er doch so weit, dass er behauptet, Maria habe Gott gesdugt, Gott gewiegt, Gott Brei und Suppen gemacht, s. Schenkel I, S. 316 (aus Walch XX, S. 1191, wo sich indessen die Stelle nicht wörtlich findet). Ebenso nimmt er auch keinen Anstand, zu sagen, Gott habe gelitten, Gott sei gestorben. Vgl. die Briefe Luthers VI, S. 291 (an Gross von Mittweida): Vera ecclesia credit, non tantum humanam naturam, sed etiam divinam seu rerum Deum pro nobis passum esse et mortuum. Et quamquam mori sit alienum a natura Dei, tamen quia natura divina sic induit naturam humanam, ut inseparabiliter conjunctae sint hae duae naturae, ita ut Christus sit una persona Deus et homo, ut quidquid accidat Deo et homini, ideo fit, ut hae duae naturae in Christo sua idiomata inter se communicent, h. e. quod unius naturae proprium communicatur quoque alteri propter inseparabilem cohaerentiam, ut nasci, pati, mori etc. sunt humanae naturae idiomata seu proprietates, quarum divina natura quoque fit particeps propter inseparabilem illam et tantum fide comprehensibilem conjunctionem. Itaque non tantum homo, sed etiam Deus concipitur, nacitur ex Maria Virgine, patitur, moritur\*). Besonnener und schriftgemässer drückt sich Zwingli aus, wenn er sagt, dass Christus "von der reinen Magd Maria on alle Sünd geboren, zudem er warer mensch glich als warer gott ist" Auch er findet nur in Christo das Heil, Anfang und Ende aller Seligkeit; s. Uslegung des 5. Art. (Werke I, S. 187). Calvins Lehre von Christo s. Inst. lib. II, c. 12 ss., besonders c. 14 (gegen Servet). Die symb. Schriften schlossen sich auch hierin an die ökumenischen Symbole an: Confess. Aug. p. 10. Apol. p. 50. Art. Smalc. p. 303. Cat. maj. p. 493 s. Form. Conc. art. 8. — Confess. Bas. I, art. 4. Helv. II, 11. Gall. 14. Angl. 2. Belg. 19. Confess. Remonstr. & 3 u. s. w. Damit stimmen auch der Catech. rom. I, 3, 8. IV, 5 ss. und die griechischen Symbole.

<sup>2</sup> Ueber den (nicht blos zufälligen) Zusammenhang dieser Differens mit dem Sacramentsstreite s. Dorner 1. Ausg. S. 166. Schenkel I, S. 223 ff. Scheeizer II, S. 291 ff. Ebrard II, S. 635 ff. Schneckenburger a. a. O. S. 31. Der Unterschied ist der zunächst, dass, während die Reformirten streng bei der Lehre von zwei Naturen in einer Person blieben und deshalb auch Christum seiner (leiblichen) Menschheit nach auf den Himmel beschränkten, die Luthersner ein reales Uebergehen der einen Natur in die andere (auf der Grundlage der Damascenischen περιχώρησις) und die darauf gegründete Ubiquität des Leibes Christi annahmen. "Wo du mir Gott hinsetzest (sagt Luther), da must du mir die Menschheit mit hinsetzen; sie lassen sich nicht sondern und von einander trennen; es ist eine Person worden und scheidet die Menschheit nicht so von sich, wie Meister Hans seinen Rock auszeucht und von sich legt, wenn er schlafen gehet. . . . Die Menschheit ist näher vereinigt mit Gott denn unsere Haut mit unserem Fleische, ja näher denn Leib und Seel." Anders Zwingli, der streng an dem Unterschied der beiden Naturen festhält. Um biblische Stellen, welche der lutherischen Vorstellung günstig schienen, su beseitigen, half er sich mit der Allöosis \*\*), und erklärt sich darüber so (Exegesis

<sup>\*)</sup> Die als Beweis angeführte Stelle aus Röm. 1. hat übrigens nicht Gett (schlechthin), sondern den Sehn Gettes zum Subject.

<sup>\*\*)</sup> Luther nennt (gr. Bekenntn., bei Walch XX, S. 1180 f.) die Allöosis des Teufels Larves, und die alte Wettermacherin, Frau Vernunft, ihre Grossmutter; und dann S. 1182 : "Wir verdammen und verfüchen die Allöosin an diesem Ort bis in die Hölle hinein, als des

such. negot. Opp. III, p. 525): Est allocosis, quantum huc attinct, desultus vel transitus ille, aut si mavis permutatio, qua de altera in Christo natura loquenses alterius vocibus utimur. Ut, cum Christus ait: Caro mea vere est cibus, caro proprie est humanae in illo naturae, attamen per commutationem h. l. pro divina ponitur natura. Qua ratione enim filius Dei est, ea ratione est animae cibus. . . . Rursus cum perhibet filium familias a colonis trucidandum, tum filius familias divinitatis ejus nomen sit, pro humana tamen natura acciit; sec. enim istam mori potuit, sec. divinam minime. Cum, inquam, de altera natura praedicatur, quod alterius, id tandem est alloeosis aut idiomatum comnunicatio aut commutatio. Vgl. wahrhafte Bekenntn. der Diener der Kirche rom Zürich 1545 (bei Winer S. 68): "Christi wahrer menschlicher Leib ist (nach ler Himmelfahrt) mit seiner vernünftigen menschlichen Seele nicht vergottet, L i. in Gott verwandelt, sondern allein verklärt worden. Durch die Verkläwing wird aber das Wesen des menschlichen Leibes nicht vertilgt, sondern lemselben nur die Schwachheit abgenommen und der Leib herrlich, glänzend and unsterblich gemacht". - Confess. helv. II, 11: Non docemus, veritatem resporis Christi a clarificatione desiisse, aut deificatam adeoque sic deificatam mee, ut suas proprietates quoad corpus et animam deposuerit ac prorsus in unturam divinam abierit unaque duntaxat substantia esse coeperit. Vgl. Conhan. Gall: 15. Angl. 89 ss. Belg. 19. u. a. Stellen bei Winer S. 69. Heidelb. Ket. Fr. 47: "Ist dann Christus nicht bei uns bis ans Ende der Welt, wie er ms verheissen hat? Antw. Christus ist wahrer Mensch und wahrer Gott. Nach seiner menschlichen Natur ist er jetzunder nicht auf Erden, aber nach seiner Sottheit, Majestät, Gnad und Geist weicht er nimmer von uns." Fr. 48: ..Werden aber mit der Weis die zwo Naturen in Christo nicht von einander getrenset, so die Menschheit nicht überall ist, da die Gottheit ist? Antw. Mit nichen: dann weil die Gottheit unbegreiflich und allenthalben gegenwärtig ist, so nuss folgen, dass sie wohl ausserhalb ihrer angenommenen Menschheit und lennoch nichtsdestoweniger auch in derselben ist und persönlich mit ihr verinigt bleibt."

Der lutherische Gegensatz gegen die reformirte Lehre findet sich in der formula Concordiae ausgesprochen. Hase'sche Ausg. p. 767: Postquam Chritus non communi ratione, ut alius quispiam Sanctus, in coelos ascendit, sed at Apostolus (Eph. 4, 10) testatur, super omnes coelos ascendit et revera omta implet et ubique non tantum ut Deus, verum etiam ut homo, praesens dosinatur et regnat a mari ad mare et usque ad terminos terrae, quemadmodum lim prophetae de ipso sunt vaticinati et apostoli (Marc. 16, 20) testantur, quod hristus ipsis ubique cooperatus sit et sermonem ipsorum sequentibus signis confirmaverit. — Die Rechte Gottes ist allenthalben: Non est certus aliquis et ircumscriptus in coelo locus, 'sed nihil aliud est, nisi omnipotens Dei virtus, quae coelum et terram implet. — Die unio personalis besteht (nach p. 768) ticht blos in der Gemeinschaft der Benennung, sondern sie ist eine wesentliche. Luch die Form. Conc. verwahrt sich gegen einen die Naturen vermengenden

Teafels eigen Eingeben." Statt Allöosis will Luther lieber das Wort Synekdoche gebrauchen. Aber weder Allöosis noch Synekdoche sollen ihm die Allenthalbenheit des Leibes Christi umstessen, S. 1185.

<sup>\*)</sup> Aber eben gegen diese Vorstellung von einer räumlichen Abgeschlossenheit des Leibes Christi im Himmel bemerkt Luther (Walch XX, 8. 1000), es sei dies eine kindische Vorstellung, "wie man den Kindern pflegt fürzubilden einen Gauchhimmel, darin ein gülden Stuhl stehe und Christus neben dem Vater sitze in einer Chorkappen und gülden Krone, gielchwie es die Maler malen." wogegen aber Zwingli ernstlich protestirte.

Monophysitismus (p. 778 u. a. s. O.). Man darf sich aber die unio hypostatica nicht blos äusserlich mechanisch denken, quasi duae illae naturae eo mode unitae sint, quo duo asseres conglutinantur, ut realiter seu re ipsa et vere nullam prorsus communicationem inter se habeant (p. 764); aber auch die Mittheilung (effusio) der göttlichen Natur an die menschliche nicht so, quasi cum vinum, aqua aut oleum de uno vase in aliud transfunditur (p. 780)\*). — Die Katholiken haben die Lehre von der unio hypostatica nicht angenommen, vislemehr sich ihr entgegengesetzt. So Forer, Gregor de Valentia und Petav. Vg. Cotta, diss. de Christo redemtore, in Gerh. loc. theolog. T. IV, p. 57.

3 Die Christologie bildet den Mittelpunkt des Schwenkfeldischen Systems. Von seinen Schriften sind besonders zu vergleichen: Quaestiones vom Erkanntnus Jesu Christi und seiner Glorien 1561 - von der Speyse des ewigen Leben 1547 - vom Worte Gottes, dass kein ander Wort Gottes sei, eigentlich zu reden, denn der Sohn Gottes, Jesus Christus. — Er verwahrt sich zwar gegen den Vorwurf, dass er die Menschheit Christi aufhebe, meint aber, man misse auch Christi menschliche Natur in ihrem verklärten Zustande göttlick nennen. Darum ist ihm auch "das Fleisch Christi nicht creatürlich: denn es ist aus Gott, und zwar nicht nur so, wie Gott der Schöpfer alles Leiblichen ist, sondern in höherer Weise; denn andere Menschen schafft Gott ausserhalb seiner, aber nicht so bei Christo." Christus ist sonach (auch nach seiner Menschheit) der natürliche Sohn Gottes; denn "Gott hat dem Menschen Christo nicht alleis sein Wort zugefügt und das Fleisch damit vereinigt, sondern hat ihm auch seine Natur, Wesen and Selbständigkeit, göttliche Schätze und Reichthämer bald von Aufang an herrlich mitgetheilt" (vom Fleisch Christi S. 140-146: Dorner S. 207 f.). "Alles, wodurch Christus Davids Sohn ist, ist verschlungen und abgelegt; es ist an ihm alles göttlich und neu worden" (ebend. S. 176: Dorner S. 210). Gleichwohl verwahrt er sich gegen die Annahme eines doppelten Leibes Christi. Er will nur ein Fleisch Christi, das von ihm angenommene sterbliche Fleisch der Maria; "aber dies sterbliche Fleisch ist ihm nicht das Wesen, sondern nur die zeitliche Gestalt des Fleisches Christi im Stande seiner Erniedrigung; jedoch vermag er dies nicht zur klaren Darstellung zu bringen. Am chesten werden wir seinen Sinn treffen, wenn wir annehmen, w sei nach ihm das Fleisch Christi, obwohl einerseits aus der göttlichen Natur. andrerseits aus dem Fleische der Maria, doch dadurch nur eine, dass dasselbe wich nach zwei Seiten, nämlich als göttliches und als menschliches, betrachtes lüsst" Dorner a. a. O. "In seiner ringenden Darstellung darf nicht verkans werden das wirklich speculative Element, das sich in dem Versuche zeigt, wie Geschiedenheit des Göttlichen und Menschlichen zu überwinden", ebend. S. 213. Gegen eine Gleichstellung seiner Lehre mit der eines Valentin, Marcion u.s. w. oder auch der des Wiedertäufers Melchior Hofmann verwahrte sich Schwenkfeld förmlich (s. Erbkam S. 445). Ueber sein (polemisches) Verhältniss zu Sch. Frank, der da lehrte, dass der Same Gottes in aller Auserwählten Herzen sei von Jugend auf, und dadurch den specifischen Unterschied swischen Christo und den übrigen Menschen aufhob, ebend. S. 447. Schwenkfeld will weder Doketismus, noch Ebionitismus: "Sie haben beide ihre Irrungen aus unsrer Wahrheit, wie die Spinne das Gift aus einer edlen Blumen gesogen" (Epist. I. S.

<sup>\*)</sup> Die allseitige dogmatische Verzweigung dieser Differenz in die übrigen Differenzen der beiden protestantischen Lehrsysteme, sowie ihren Zusammenhang mit der praktischen politisch-socialen Lebensansicht hat Schneckenhurger mit einem fast nur zu weit gebenden Scharfsinn nachgewiesen a. a. O.

- 192; bei Erbkam S. 448); es liegt ihm vor allen Dingen daran, die ungetheilte Einheit der Person Christi festsuhalten, die ihm bei der orthodoxen Lehre von rwei Naturen nicht hinlänglich gewahrt schien. Vgl. G. L. Hahn, Schwenkfeldii sententia de Christi persona et opere exposita, Vratislav. 1847. und Erbtam S. 443 ff.
- 4 Darauf deutet Form. Concord. p. 828: Christum carnem et sanguinem saum non e Maria virgine assumsisse, sed de coelo attulisse. Confess. Belg. set. 18. Melchior Hofmann († 1532) urgirte das ἐγένετο im johanneischen Prolog; der Logos nahm nicht blos menschliche Natur an, er ward Fleisch; taher die Blasphemie: Maledicta sit caro Mariae! bei Trechsel S. 34 f. Ueber Menno Simonis s. Schyn, plen. deduct. p. 164.
- Schlüsselburg, Catal. haeres. lib. XI. "Michael Servede, können wir sagen, hat die Idee Schwenkfelds harmonischer durchgeführt; aber nicht ohne sie westellich zu alteriren. . . . Von einer pantheistischen Grundlage ausgehend konnte er sagen, Christi Fleisch sei Gott consubstantiell; aber dasselbe konnte er von Allem sagen" Dorner S. 215. Gleichwohl sagt er's nicht von Allem. "Christus allein ist ihm der Sohn Gottes, und kein anderer darf so heissen" . . . (ebend.). Heisst ihm doch Christus (im Gegensatz gegen alle andern) naturalis filius, ex vera Dei substantia genitus (de Trin. I, p. 13). Bei unbefangener Betrachtung seiner Lehre wird man in dieser Theorie doch wohl etwas mehr als "einen pättlichen oder religiösen Schimmer" (Dorner S. 216) über die Person Christi ausgegossen finden, wenn man auch zugeben wird, dass dieser pantheistische Unitarianismus leicht in den deistischen überschlagen konnte (ebend. 217).
- Cat. Rac. p. 45: Quaenam sunt, quae ad Christi personam referuntur? Id solum, quod natura sit homo verus, olim quidem, cum in terris viveret, mortalis, nunc vero immortalis. Pag. 46 (nach der letzten Revision) wird swar releugnet, dass Jesus "purus et vulgaris homo" gewesen sei; gleichwohl ist er son Natur blos Mensch, nichtsdestoweniger aber von Anfang seiner Geburt an der eingeborne Sohn Gottes. Die Stelle Luc. 1, 35 wird hier namentlich urzirt. Sehr deutlich Ostorodt, Underr. VI, 48: "So halten wir denn dafür, dass die essentia oder das Wesen des Sohnes Gottes nichts anders, denn eines Menschen essentia gewesen sei, d. i. ein wahrhaftiger Mensch, und wissen von keiner andern essentia oder Natur in ihm. Nur das bekennen wir daneben, dass er einen andern Anfang deun alle andern Menschen, d. i. dass er nicht von einem Manne, sondern von Gott selber seinen Anfang und Herkommen empfangen und bekommen hat, sintemal ihn die Jungfrau Maria vom heil. Geist, d. i. durch die Kraft Gottes, empfangen hat, um welcher Ursache willen er auch hat Gottes Sohn sollen geheissen werden. Und ist derhalben Gottes Sohn, ja eingeborner Sohn vom Anfang seines Herkommens, nachdemmal Gott nie solch einen andern Sohn gehabt, der nach seiner eignen Kraft allein im Mutterleib empfangen und geboren wäre; ja auch Gottes natürlicher Sohn kann er um derselben Ursache willen genennet werden, sintemal er nicht adoptiret, noch jemandes anders Sohn zuvor, sondern allewege Gottes Sohn gewesen ist." — Ausser der übernatürlichen Geburt statuiren die Sociniauer auch noch besondere wunderbare Entzückungen in den Himmel. Cat. Rac. p. 146: Qua ratione ipse Jesus ad ipsius divinae voluntatis notitiam pervenit? Ea ratione, quod in coclum ascenderit ibique patrem suum et cam, quam nobis annunciavit, vitam et beatitatem viderit, et ea omnia, quae docere deberet, ab eodem patre audierit: a quo deinde e coelo in terram dimissus Spir. sancti

immensa copia perfusus fuit, cujus afflatu cuncta, quae a patre didicit, prolocutus est. — Auch hier wieder der äusserliche Supranaturalismus, der sich weniger vor dem Wunder scheut, als vor dem Mysterium; weniger vor Offenbarungen, die Jesus erhielt und wiedergab, als vor der einen Offenbarung Gottes im Fleische; weniger vor einem quasi Gott gewordenen Menschen, als vor einem menschgewordenen Gotte! "Als der eigentliche Kern zieht sich durch alle Wendungen der socinianischen Polemik (gegen die Orthodoxie) der Sat von der absoluten Verschiedenheit des Unendlichen und Endlichen, Gottes und des Menschen" Fock S. 529; vgl. den ganzen Abschnitt S. 510 ff. Nichtsdestoweniger gebührt Christo nach seiner Himmelfahrt göttliche Verehrung: Gott hat die Macht über alle Dinge ihm übertragen, und an diesem Begriff der übertragenen Gottheit hält der Socinianismus fest. Cat. Rac. 2, 120: Christus vero, etsi Deus verus sit, non est tamen ille ex se unus Deus, qui per se et perfectissma ratione Deus est, quum is Deus tantum sit Pater. — Die Anrafung Christi ist gestattet, aber nicht eigentlich geboten: ein Adiaphoron. Vgl. Fock S. 536 ff. 543 ff. Schneckenburger S. 51.

<sup>7</sup> Schon Luther hatte mit der kirchlich-orthodoxen Auffassung der Christologie (wie er sie aus der Hand der katholischen Kirche erhalten) auch die mystische verbunden, wie er sie der Deutschen Theologie verdankte. Vgl. Dorner S. 193. "Die ganze Predigt Luthers von Christi Person und Werk bewegt sich in lauter concreten naturähnlichen Vorstellungen und handhabt dies mit einer Kraft, welche, indem sie der Anschauung stets ein Wirkliches und Wesenhaftes nahe rückt, den Zwang des Dogma's nicht empfinden lässt, sondern eher die Armuth des Wortes, das nicht ausreicht, überall die ganze Herrlichksit der Gottesthaten zu erschöpfen" Gass S. 36. — Ueber die Quäker s. Barcles, apol. thes. 13, 2 p. 288 (bei Winer S. 71). - Nach Weigel ist Christus der göttliche Geist im Menschen, das Wort, die göttliche Idee. Eine Incarnation dieses Wortes fand schon vor Christus statt bei Adam, Abraham u. s. w. Auch er nimmt (wie die Quäker) zwei Leiher Christi an. "Sein Fleisch und Blut ist nicht aus der irdischen Jungfrauen oder Adam, sondern aus der ewigen Jungfrauen durch den heiligen Geist, und dieses, damit wir durch dies himmlische Fleisch geschaffen würden zu neuen Creaturen, dass auch wir hinfort nicht mehr aus Adam von der Erde wären, sondern aus Christo vom Himmel, und in solchem Fleische den Himmel besässen" . . . Aber dieser göttliche Leib war unsichtbar, unsterblich. Damit er bei uns auf Erden wohnen und uns nütze sein könnte, nahm er noch dazu einen sichtbaren Leib der Jungfrau Maria an; "denn wer wollte bei der Sonne wohnen, so sie bei uns auf Erden wäre?" Aehnliches bei Jak. Böhm und Poiret. Ueber Erstern s. Baur, Gnosis S. 596 -604, und die Stellen bei Wullen; über Letztern die ausführliche Darstellung bei Dorner S. 231 ff. Note — nach Poirets économie divine ou système universel etc. V Tom. Amst. 1687. Nach c. XI dieser Schrift nahm der (ideale) Sohn Gottes schon bald nuch der Schöpfung des Menschen, noch vor dem Falle desselben, Menschheit an, und zwar fand diese Menschheit so statt, dass der Sohn Gottes aus Adam seinen Leib und eine göttliche Seele nahm. Ebease schreibt Poiret Christo schon vor der Incarnation in Maria nicht blos mehrfache Erscheinungen, sondern auch menschliche "émotions und Leiden" sa, und eine nie su ermüdende Intercession für die Menschen, seine Brüder (hohepriesterliches Amt). In Maria aber nahm er sterbliches Fleisch an. Le corps de Jésus-Christ se revêtant de la chair et du sang de la bienheureuse Vierge, sera aussi peu un composé de deux corps différents, qu'un habit blanc et lumineux plongé dans un vase de couleur chargée et obscure, où il se charge

le la matière, qui produit cette opacité, ne devient pour celà un habit double m deux habits au lieu d'un. (Vgl. Schwenkfeld, Note 3.)

**§. 267.** 

Weitere dogmatische Ausbildung und innere Streitigkeiten.

Schnockenburger a. a. O.

Der locus de persona Christi erhielt dann auch in den dogmaischen Systemen der Lutheraner und der Reformirten seine weizere Ausbildung, und zwar so, dass lutherischer Seits drei verschielene genera der communicatio idiomatum aufgestellt und mit den zeiden Ständen der Erhöhung und Erniedrigung Christi (status exaltationis et inanitionis) in Verbindung gebracht wurden Dazu kam noch lie Aufstellung von drei Aemtern, dem prophetischen, hohepriesterichen und königlichen Amte Christi Auf diese Bestimmungen hatten vorübergehende Streitigkeiten innerhalb der lutherischen Kirche mitgewirkt, wie die der Giessener und der Tübinger Theologen zu Anfang des siebzehnten Jahrhunderts über die κένωσις und κρύψις der göttlichen Eigenschaften , und die um ein Jahrhundert frühere des Aepinus über den descensus Christi ad inferos .

- <sup>1</sup> Der Unterschied zwischen Lutheranern und Reformirten ist der, dass s) lutherischer Seits unterschieden wird zwischen Menschwerdung und Erniedirgung, während bei den Reformirten beides in einen Begriff zusammenfällt; tennach erscheint b) die Empfängniss und Geburt des Gottmenschen nach den Lutheranern als eine Willensthat des letztern, der irgendwie schon als Gottmensch präexistirend gedacht wird, während nach den Reformirten nur der löpog ävagnog präexistirt und als solcher Menschheit annimmt, wodurch eben der Gottmensch entsteht; c) vermöge der unio personalis ist nach lutherischer Lehre der Gottmensch aufgenommen in das Collegium trinitatis und hat Theil an allen göttlichen Eigenschaften, während nach den Reformirten der Logos such ausserhalb der gottmenschlichen Persönlichkeit als trinitarische Person fortwirkt. Dadurch entstand der Schein, als ob die Reformirten eine blosse gratiosa inhabitatio des Logos in Christo lehrten, während die Lutheraner dem Vorwurf des Doketischen nicht entgingen. Vgl. Schneckenburger a. a. O. und die folgenden Noten.
- 2 1) Genus idiomaticum, nach welchem die beiden Naturen ihre Bestimmungen an die Person mittheilen, so dass diese beiderlei an sich hat. 2) Genus apotelesmaticum, indem die Person sich an die Naturen mittheilt, so dass Thätigkeiten, die zur ganzen Person gehören (wie die erlösende), nur an eine Natur übertragen und durch sie ausgeführt werden. 3) Genus auchematicum (majestaticum), gegenseitige Mittheilung der Naturen, vermittelst der Mittheilung ihrer Eigenschaften. Da ja die göttliche Natur von der menschlichen nichts empfangen, noch etwas verlieren kann, so kann hier nur von Mittheilung göttlicher Eigenschaften an die menschliche Natur die Rede sein, daher der Name (von αῦχημα). Das genus idiomaticum selbst wurde wieder in drei species zerlegt: a) ἀντίδοσις (alternatio); b) χοινωνία των θείων; c) ἰδιοποίησις. (Doch

über das Unlogische und Verfehlte dieser Eintheilung s. Hase, Hutter. red. p. 241.)

- <sup>3</sup> Hervorgerufen durch die unter Note 5 erörterte Streitigkeit, und von den sächsischen Theologen näher bestimmt: Status exinanitionis (humiliationis) est ea Christi conditio, in qua sec, humanam naturam, in unione personali consideratam, a majestatis divinae perpetuo usu abstinuit atque obedientiam usque ad mortem praestitit. Status exaltationis, quo Christus sec. humanam naturam, depositis infirmitatibus carnis, plenarium divinae majestatis usum obtinuit. Vgl. auch die Stellen aus Gerhard bei Gass S. 276 f. - Die reformirten Theologen bezogen die beiden Status einfach auf die beiden Naturen. Zum Stand der Erniedrigung gehört nach den Lutheranern die Geburt Christi, die Beschneidung, die Unterwürfigkeit unter die Eltern, der Umgang mit den Menschen, die seiner nicht würdig waren, das Leiden, der Tod und das Begräbniss; sun Stande der Erhöhung der descensus ad inferos (Art. 9 der Concordienforme gegen Aepin und die Reformirten, s. Note 6), die Auferstehung vom Tode, die Himmelfahrt und das Sitzen zur Rechten Gottes. — Die Reformirten hingegen, welche die factische Höllenfahrt Christi leugnen und dieselbe entweder von dem Seelenleiden und der Höllenangst verstehen oder sie nur für eine Beseichnung des wirklich eingetretenen Todes halten, zählen den sogenannten descensus ad inferos zum status exinanitionis. Vgl. Schneckenburger a. a. 0. die 2. Abth.
- 4 Das munus proph. bezieht sich auf das Lehramt, die offenbarende Thitigkeit; das munus sacerdotale auf den Versöhnungstod (s. den folg. 4.) und auf die priesterliche Fürbitte (satisfactio et intercessio); und das königliche auf die Gründung und Regierung der Kirche zunächst, doch erstreckt es sich sech mit auf die Weltregierung: daher der Unterschied zwischen einem Macht- zwi einem Gnadenreiche (und dem Himmelreiche). Gerh.: Regnum potenties est generale dominium super omnia, videlicet gubernatio coeli et terrae, subjectio omnium creaturarum, dominium in medio inimicorum, quos reprimit, coerest et punit. Regnum gratiae est specialis operatio gratiae in ecclesia, videlicet missio, illuminatio ac conservatio apostolorum, doctorum et pastorum, collectio ecclesiae per praedicationem evangelii et dispensationem sacramentorum, regene ratio etc. Regnum gloriae conspicietur in resuscitatione mortuorum et universali judicio ejusque executione. Vgl. Theod. Thummius, de triplici Christi officio, Tub. 1627. 4. Ueber die verschiedene Fassung bei den Reformirten s. Schneckenburger 3. Abth. Namentlich beschränkten die Reformirten des königliche Amt auf das regnum gratiae. (Gebete an Christum.)
- <sup>5</sup> Die Tübinger (Haffenreffer, Luc. Osiander, Theod. Thummius, Mich. Nicolai) nahmen an, dass Christus auch während seiner Erniedrigung die göttliche Allmacht, Allgegenwart u. s. w. besessen und diese nur verborgen habe; die Giessener (Mentzer und Feuerborn) behaupteten, er habe sich ihrer freiwillig entäussert. Das Weitere bei Dorner S. 179 ff. Schröckh IV, S. 670 ff. Vgl. Tkummii ταπεινωσιγραμία sacra, Tub. 1623. 4., u. Nicolai, consideratio theolog. IV quaestionum controversarum de profundissima κενώσει Christi, ihid. 1622. 4. Gass S. 277.
- <sup>6</sup> Aepinus (Joh. Höck oder Hoch, gräcisirt αλπεινός, † 1553) rechnete bei Anlass einer von seinem Collegen Feder 1544 herausgegebenen Erklärung des 16. Psalms (Francof. 1644) die Höllenfahrt zu dem Stande der Erniedrigung Christi, indem Christus an seiner Seele die Strafen der Hölle erlitten habe, während der Körper im Grabe geruht. In 1 Petr. 3, 18 f. wollte er keise eigentliche Höllenfahrt erkennen, fand aber bei seinen Collegen in Hamburg

4

rielen Widerspruch. Flacius trat ihm bei. Die Concordienformel (p. 613) ertlärte den Artikel als einen solchen, qui neque sensibus, neque ratione nostra somprehendi queat, sola autem fide acceptandus sit, und schnitt somit die weisern Fragen ab. Siehe Planck V, 1 S. 251 ff. Schröckh a. a. O. S. 541 ff.

#### §. 268.

#### Die Versöhnungslehre.

Weisse, M. Lutherus, quid de consilio mortis et resurrectionis Christi senserit, Lips. 1845.
C. F. W. Held, de opere Jesu Christi salutari quid M. Lutherus senserit, demonstratur atque ex universa ipsius theologia illustratur, Gotting. 1860.

Wie das Gemeingut der protestantisch-katholischen Theologie and Christologie auf dem Grunde der ökumenischen Symbole ruhte, so hatte auch die Versöhnungslehre beider Confessionen die anselmische Satisfactionstheorie zur gemeinschaftlichen Voraussetzung 1, doch so, dass (im Zusammenhange mit dem Uebrigen) die thomistische Fassung der Lehre mehr in dem Protestantismus, die scotische (wenigstens theilweise) in dem Katholicismus hervortritt 2. Darin aber bildete der Protestantismus das Dogma weiter aus und verfolgte es bis zu einer Spitze, dass er einmal das stellvertretende Leiden auch auf die Uebernahme des göttlichen Fluches (mors aeterna) ausdehnte 3, wogegen die katholischen Dogmatiker protestirten 4, und dann, dass er neben dem leidenden Gehorsam Christi anch den thätigen hinstellte, die vollkommene Erfüllung des Gesetzes 5: was beides mit seiner Rechtfertigungslehre zusammenhängt, Wahrend aber so der orthodoxe Protestantismus das anselmische Dogma nach der einen Seite hin auf die Spitze trieb, um es nach der andern hin zu schwächen 6, löste bereits der negirende Verstand des Socinianismus und ähnlicher Richtungen das ganze Gewebe desselben dialektisch auf, und suchte ihm auch auf exegetischem Wege die biblische Grundlage zu entziehen 7. Bei diesem atomistischen Verfahren entging den Socinianern die tiefere Bedeutung des Todes Jesu, in welchem sie nur theils einen zur Nachahmung reizenden Märtyrertod, theils die Bestätigung der göttlichen Verheissungen, theils endlich den nothwendigen Uebergang zur Auferstehung und der daraus folgenden Apotheose zu erkennen vermochten 8. Zwischen der socinianischen Vorstellung und der anselmisch-kirchlichen suchte der Arminianismus die Mitte zu halten. Vorerst brachte Grotius durch eine spitzfindige Unterscheidung der Begriffe satisfactio und solutio und durch die Vorstellung eines von Gott willkürlich statuirten Strafexempels eine unhaltbare Modification in die anselmische Lehre, wodurch diese einerseits ihren ursprünglichen Charakter einbüsste, ohne andrerseits den socinianischzweifelnden Verstand zufrieden zu stellen?. Nach Grotius hoben Curcellaeus und Limborch mit den vor-anselmischen Theologen den alttestamentlichen Opferbegriff wieder heraus 10, bei dem sich die arminianische Dogmatik vorerst begnügte, und womit auch die Socinianer der folgenden Periode sich einverstanden erklärten 11. Die Quäker nehmen zwar mit den Orthodoxen das Factum der durch den Tod Jesu einmal geschehenen Erlösung an, knüpfen aber an diese einmal geschehene erste Erlösung die sich noch immer innerlich verwirklichende zweite Erlösung an, in welcher sie nach ihrer ganzen Heilsordnung, und der der Mystiker überhaupt, das eigentlich erlösende Moment erblicken 12.

- 1 So sehr Katholicismus und Protestantismus aus einander gehen in Beziehung auf die Ursachen und Folgen des Todes Jesu (Sünde und Rechtfertigung), so wenig differiren sie in Beziehung auf ihn selbst. "Daes das Leiden oder Verdienst Christi einen unendlichen objectiven Werth habe, ist die gemeissame Lehre der Protestanten und Katholiken" Baur S. 344. Daher finden wir auch darüber im Anfange wenig Lehrbestimmungen. "Melanchthon hat auch in den spätern Ausgaben seiner loci theol. die Lehre von der Satisfaction 蛇 num Gegenstand eines eigenen locus gemacht, nicht einmal ausdrücklich hersorgehoben, sondern alles darauf sich Bezichende unter der Lehre vom rechtfetigenden Glauben begriffen. In demselben Sinne sind auch in der Augsb. Conf. und der Apologie derselben die den Versöhnungstod Christi betreffenden Stellen abgefaset" Baur S. 289. Vgl. Aug. Confess. art. 3, p. 10. Apol. III, p. 93. ladessen fiel Luther auch wieder auf die ältere Vorstellung zurück von einen Rechtshandel mit dem Teufel und einer Ueberlistung desselben, s. die Osterpredigt v. J. 1530, den Commentar zu Hiob, u. andere Stellen bei Waise a. a. O. S. 29 f.; während er auf der andern Seite über Anselm hinausstrebte und namentlich den Begriff der Genugthuung als unzureichend erkannte (Walch IX, S. 989), vgl. Schenkel S. 237 ff. (Ueber das Verhältniss der lutherischen Lehre zu der Osianders s. Weisse S. 83 ff.) Mehr als bei Luther und Melancithon tritt bei Zwingli die Genugthuungslehre in der anselmischen Form in den Vordergrund; doch zeigen wieder andere Stellen, dass sie auch Z. innerlich überwunden hat, vgl. Schenkel S. 245 ff. Ja "die strenge anselmische Satisfertion will nirgends recht im reformirten System herauskommen" Schweiser L S. 359. und Schneckenburger a. a. O.
- <sup>2</sup> Zwar standen auch angesehene Katholiken, selbst Bellarmin, auf der the mistischen Seite, aber doch scheint wieder bei ihnen (nach einzelnen Aeusstrungen) die scotische Lehrweise das Uebergewicht erhalten zu haben. Vgl. Baur S. 345 mit S. 348. Der Unterschied war auch noch der, dass die Katholiken bei der durch den Tod Jesu geschehenen Genugthuung nur an die vor der Taufe entstandene Verschuldung, hinsichtlich der nach der Taufe begangtnen Todsünden aber blos an die Tilgung der ewigen Strafen denken, so dass die zeitlichen Strafen von den Christen selbst gebüsst werden müssen. Auch behaupten die Katholiken ein überschüssiges Verdienst Christi, während die Protestanten darin ein Aequivalent sehen. Vgl. Winer S. 77 und die dort Stellen aus den Symbolen. Endlich hat (nach den Katholiken) Christus durch sein Leiden auch selbst etwas verdient, was indessen unter den Reformirten ebenfalls einige annahmen (z. B. Piscator). S. Baur S. 349 f. Unter den Protestanten der Protestanten den Reformirten ebenfalls einige annahmen (z. B. Piscator).

testanten selbst nähern sich die Reformirten mehr der scotischen acceptilatio, als die Lutheraner, s. Schneckenburger a. a. O.

- <sup>3</sup> Gerhard, loc. theol. XVII, 2 c. 54: Quomodo enim peccata nostra vere in se suscepisset ac perfectam satisfactionem praestitisset, nisi iram Dei individuo nexu cum peccatis conjunctam vere sensisset? Quomodo a maledicto legis nos redemisset, factus pro nobis maledictum, nisi judicium Dei irati persensisset? Auch der Heidelb. Katech. beschränkt den leidenden Gehorsam nicht (wie dies noch Anselm gethan) auf das am Kreuz gebrachte Opfer, sondern redet Fr. 37 davon, wie Christus "die ganze Zeit seines Lebens auf der Erden den Zorn Gottes getragen." Ebenso urgirt Fr. 44 das Seelenleiden, was überhaupt bei den Reformirten mehr hervortritt. S. Beckhaus a. a. O. S. 68 f.
- 4 Bellarmin erklärte diese Lehre für "eine neue unerhörte Ketzerei." Baur S. 348.
- 5 Diese obedientia activa findet besonders in der Form. Conc. ihren Ort. Ob sie früher vorhanden gewesen und in welcher Weise? s. Evang. KZ. 1834 8. 523, und dagegen Baur S. 297 Anm.: "Selbst der belesene Ch. W. F. Walch bemerkt in der Comm. de obed. Chr. activa p. 30: Quis primus hujus formulae fuerit auctor, certe definire non audeo." Baur S. 301. Vgl. indessen Weisse a. O. S. 52 ff. Schenkel I, S. 267 ff. Form. Conc. p. 684: Cum enim Christus mon tantum homo, verum Deus et homo sit in una persona indivisa, tam non fuit legi subjectus, quam non fuit passioni et morti (ratione suae personae) obpezius, quia dominus legis erat. Eam ob causam ipsius obedientia (non ea bantum, qua Patri paruit in tota sua passione et morte, verum etiam, qua nostra causa sponte sese legi subjecit eamque obcdientia illa sua implevit) nobis ad justitiam imputatur, ita ut Deus propter totam obedientiam, quam Christus agendo et patiendo, in vita et morte sua, nostra causa Patri suo coelesti praestitit, peccata nobis remittat, pro bonis et justis nos reputet et salute acterna lonet. Pag. 686: Propter obedientiam Christi, quam Christus inde a nativitate ma usque ad ignominiosissimam crucis mortem pro nobis Patri suo praestitit, boni et justi pronuntiantur et reputantur. Vgl. p. 696. Auch in der reformirten Kirche wusste man anfänglich von der obedientia act. (als besonderem Moment) nichts. Calvin fasst beides zusammen, s. Inst. II, 16, 5 ff. Vgl. Baur 3. 333. Hingegen stimmt mit der Conc.-Formel die spätere reformirte Form. Consensus überein (gegen Georg Karg, dem nachmals Piscator beitrat, vgl. den folgenden §.), art. 15: Spiritus quoque Dei rotundo ore asserit, Christum sanctissima sua vita legi et justitiae divinae pro nobis satisfecisse, et pretium illud, quo emti sumus Deo, non in passionibus duntaxat, sed in tota ejus vita legi conformata collocat. Vgl. Thomasius, dogmatis de obedientia activa historia. Erlang. 1846. II, 4.
- Auf die Spitze trieb er die Lehre durch das Hinzufügen des göttlichen Zornes und der Höllenstrafen, schwächte sie aber durch die obedientia activa, indem dadurch das erlösende Moment nicht lediglich an das vergossene Blut und die ausgestandene Marter gebunden, sondern auf das ganze Leben vertheilt und nur im Opfertode concentrirt war.
- <sup>7</sup> Schon Seb. Frank und Thamer schlugen diese Bahn ein, s. Schenkel I, S. 254 ff. Vorzüglich aber sucht Occhino in seinen Dialogen (Bas. 1563) die objective Genugthuungslehre der Kirche in einen Act subjectiver Reflexion zu verwandeln, wonach der Mensch eben zur Einsicht kommt von der Geneigtheit Gottes, ihm, wenn er die Sünde bereut, sie zu verzeihen, s. Schenkel II, S. 265 f. An diese Vorgänger schliesst sich F. Socinus an in seinen praelect.

theol. (bei Baur S. 371 ff.; Fock S. 615 ff.). Er zelgte das Widersprechende der Begriffe satisfactio und remissio peccatorum. Wo genuggethan worden, brauche man nicht mehr zu vergeben, und wo etwas zu vergeben ist (Gnade für Recht ergehen muss), da sei nicht genuggethan worden. Eine Schuld wird entweder erlassen oder eingefordert. Sagt man, es bezahle ein Anderer, so hat die geleistete Zahlung doch denselben Werth, als ob sie vom Schuldner selbst geleistet wäre, und von einer Schenkung kann dann weiter keine Rede sein. Uebrigens ist es mit einer Strafe etwas anderes, als mit einer Geldforderung. Sie ist etwas rein Persönliches und kann nicht von einem Subject auf ein anderes übergetragen werden. Mit dem Leiden eines Unschuldigen wurde der Gerechtigkeit nicht Genüge geleistet, die vielmehr fordern muste, dass der Schuldige gestraft werde. Der Barmherzigkeit aber stand es frei, ohne dies zu vergeben. Endlich aber ist das, was Christus gethan und gelitten hat, kein wirkliches Aequivalent. Die Sünder hatten den ewigen Tod verdient. und jeder von ihnen hatte ihn für sich insbesondere verdient. Christus ist aber nicht eines ewigen Todes gestorben, und auch der zeitliche war nur eis Tod (nicht mehrere Tode). Auch hatte bei Christo das Leiden und Sterben gar nicht den Charakter einer Strafe, sondern wurde für ihn Uebergang zur Herrlichkeit. Von einem thuenden Gehorsam kann aber darum nicht die Rede sein, well Christus als Mensch diesen selbst Gott schuldig war, und auch den würde ner Einer für Einen, nicht Einer für Alle leisten können. — Zudem machte Socia (mit allen Gegnern der protestantischen Rechtfertigungslehre) auf die (möglichen) unsittlichen Folgen aufmerksam. — Was die Exegese betrifft, so branchte sie hier weniger willkürlich zu sein, als in der Christologie. Vgl. Baur S. 391. Fock S. 631 ff. "Es kann schwerlich in Abrede gestellt werden, dass der sen Socinianismus auf das Satisfactionsdogma unternommene Angriff von den in genommenen Standpunkte aus das Mögliche leistet. Die scheidende Verstandsdialektik des Socinianismus wusste die schwachen Punkte der Kirchenlehre w sicher zu treffen und die dargebotenen Blössen so glücklich auszubeuten, dass a der letztern schwer, wo nicht unmöglich werden musste, sich des überlegenen Gegners mit Erfolg zu erwehren." Ebend. S. 635.

<sup>8</sup> Die positiven Bestimmungen Socins über den Tod Jesu sind: 1) das gegebene Beispiel. Christ. relig. inst. (Bibl. fr. Pol. T. I, p. 667): Christus suorus fidelium servator est, primum, quia sui ipsius exemplo illos ad viam salutis, quam ingressi jam sunt, perpetuo tenendam movet atque inducit. . . . Quomodo vero suo exemplo potuisset Christus movere atque inducere suos fideles ad singularem illam probitatem et innocentiam perpetuo retinendam, sine qua servari nequeunt, nisi ipse prior cruentam mortem, quae illam facile comitatur. gustasset? Indem nun die Menschen dies Beispiel nachahmen, werden auch 🗰 von der Sünde erlöst. Praelect. theol. p. 591: Tollit peccata Christus, quia ad poenitentiam agendam, qua peccata delentur, coelestibus iisque amplissimis promissis omnes allicit et movere potens est. . . . Tollit . . . peccata, quia vitte suae innocentissimae exemplo omnes, qui deploratae spei non fuerint, ad justitiae et sanctitatis studium, peccatis relictis amplectendum, facillime adducit Die Erlösung ist psychologisch-moralisch vermittelt. 2) Die Bestätigung der von Gott gegehenen Verheissungen. De Jesu Christo servatore P. I. c. 3 (Bibl. T. II, p. 127): Mortuus igitur est Christus, ut novum et aeternum Dei foedus, cujus ipse mediator fuerat, stabiliret ac conservaret. Et adeo hac ratione divina promissa confirmavit, ut Deum ipsum quodammodo ad ca nobis pracstanda devinxerit, et sanguis ejus assidue ad patrem clamat, ut promissorum suorum, quae ipse Christus nobis illius nomine annunciavit, pro quibus confir-

mandis suum ipsius sanguinem fundere non recusavit, meminisse velit. Vgl. Cat. Rac. qu. 383. Damit hängt auch die Vergewisserung der Sündenvergebung susammen. De Christo serv. c. 13: Morte Christi seu ejus supplicio peracto semo est, qui Deum nos suprema caritate amplexum non agnoscat, eum erga nos placatissimum non videat, et jam sibi universa delicta condonata esse pro carto non habeat. 3) Das nothwendige Mittel, um durch die Auferstehung zur Herrlichkeit su gelangen. Darauf wird ein Hauptnachdruck gelegt. Cat. Rac. p. 265 (bei Winer S. 74): . . . Deinde (mortuus est), quod per mortem perveperit ad resurrectionem, ex qua maxima oritur divinae voluntatis confirmatio deque nostra resurrectione et vitae aeternae adeptione certissima persuasio. -Demit hängt dann auch das Mitgefühl zusammen, das er, der Erhöhte, mit den Menschen hat, und wonach er ihnen aushilft vom Tode: Christ. rel. inst. p. 667; de Jesu Chr. serv. p. 133. Vgl. Baur S. 410: "Sofern (nämlich) Chrithe die ihm von Gott ertheilte Macht dazu anwendet, den Menschen Sündenverpetung und enriges Leben zu ertheilen, ist er auch nach der socin. Lehre Hoherpriester; sein hochpriesterliches Amt gehört daher ganz der überirdischen Seite winer Wirksamkeit un, und ist eben daher von seinem königlichen nicht wesentich verschieden." Vgl. Schneckenburger S. 51.

In der dem F. Socin entgegengesetzten Schrift: Defensio fidei catholicae ie satisfactione Christi 1617 u. ö. (Auszüge von Joach. Lange, 1730.) Grotius geht von dem jurid. Satz aus (c. 2): Punire non est actus competens parti Mensae qua tali. Zwar kann Gott als der beleidigte Theil angesehen werden, aber indem er straft, straft er nicht quâ pars offensa (sicut jurisconsultus canit aon quâ jurisconsultus, sed quâ musicus). Das Recht zu strafen ist vielmehr ein von der erhaltenen Beleidigung unabhängiges Majestätsrecht Gottes. Die Strafe hat einen politischen Zweck (ordinis nimirum conservationem et exemphum); denn nicht darin erweist sich die Gerechtigkeit, dass Einer Beleidigunren rächt oder Schulden eintreibt (die er freiwillig erlassen kann), sondern lass er das Böse straft. Dass aber die Strafe in gewissen Fällen auch an einem Inschuldigen vollzogen wird, hat nichts zu sagen; man denke an die Gesetze underer Völker, so an das Decimiren der römischen Legionen! Nihil ergo inimitatis in eo est, quod Deus, cujus est summa potestas ad omnia per se non njusta, nulli ipse legi obnoxius, cruciatibus et morte Christi uti voluit ad stauendum exemplum grave adversus culpas immensas nostrum omnium, quibus Ihristus erat conjunctissimus natura, regno, vadimonio (c. 4 Ende). Den Einvurf des Soc. sucht er dadurch zu entkräften, dass er zwischen satisfactio und olutio unterscheidet. Letztere schliesst allerdings die remissio aus, weil nach hr keine Forderung mehr stattfinden kann, sondern zwischen Gläubiger und schuldner alles abgethan ist. Neben der satisfactio aber (im Sinne des Grot.) tann immer noch eine remissio stattfinden (c. 6, 6 p. 78). Vgl. Luden, Hugo Frotius S. 100 ff. Evang. KZ. 1834, Nr. 66. Seisen (s. oben §. 150, S. 417) > 30 ss. — Mit der anselmischen Theorie hat die des Grotius den äusserlichen uridischen Zuschnitt gemein, aber nicht dieselbe theologische, ja nicht einnal juridische Tiefe. Sie ruht mehr auf politischen, als streng juridischen Vordersätzen, und hat etwas Despotisches an sich. Gr. weist zwar den Begriff ler "Acceptilation" zurück, und macht ihn (mit Unrecht) dem Socin zum Vorwurf, und doch "giebt es keine andere Theorie, auf welche der Begriff der Acreptilation mit grösserm Recht seine Anwendung fünde, als die des Grotius" Baur S. 428. "Das Hauptmoment (des Todes Jesu) wird von Grotius wie von Socin in den moralischen Eindruck gelegt, welchen der Tod Christi hervorbringt, nur mit dem Unterschied, dass dieses moralische Moment von Grotius negativ, von Socin aber positiv aufgefasst wird, sofern nach Grotius die moralische Wirkung des Todes Christi in der Darstellung der mit der Sünds verbundenen Strafe, nach Socin aber in der von Christo in seinem Tode besiesenen moralischen Gesinnung besteht" Baur S. 431 f. Ueber das Missverhältniss, in welches sich die Theorie des Gr. zur (orthodoxen) Christologie setzt, da um das, was er will, zu leisten, durchaus kein Gottmensch nöthig war, vgl. ebend. S. 433. — Der Socinianer Crell deckte bereits die Schwächen der Grotius'schen Theorie auf: Responsio ad libr. Hug. Grotii, quem de satisfactions Christi adv. Faustum Socinum Senensem scripsit, 1623 (Bibl. fratr. Pol. T. V, p. 1 ss.). Ueber diese Schrift und den weitern litterar. Streit s. Baur S. 438 f.

Theorie die nämlichen Gründe an, wie Socin, nur dass er den Opferbegrif mehr heraushebt: Non ergo, ut vulgo putant, satisfecit Christus patiendo omnes poenas, quas peccatis nostris merueramus: nam primo istud ad sacrificia rationem non pertinet, sacrificia enim non sunt solutiones debitorum; secunde Christus non est passus mortem aeternam, quae erat poena peccato debita, nam paucis tantum horis in cruce pependit et tertia die resurrexit. Imo etiami mortem aeternam pertulisset, non videtur satisfacere potuisse pro omnibus totius mundi peccatis: haec enim fuisset tantum una mors, quae omnibus mortibus, quas singuli pro suis peccatis meruerant, non aequivaluisset. Auch Lisborch, apol. thes. 3, 22, 5, stützt alles auf den Begriff des Opfers, das, nach seiner Definition, nicht eine plenaria satisfactio pro peccatis ist, sondern nur die Bedingung, unter welcher eine gratuita peccati remissio erfolgt. . . . Voluntas divina in unica hac victima acquievit. Vgl. Baur 8.442 ff.

11 S. Baur S. 451 Anm.

<sup>12</sup> Barcl. apol. thes. VII, 2 (bei Winer S. 76; Baur S. 467 ff.). Ueber dis übrigen Mystiker: Schwenkfeld, Weigel, Böhm, s. Baur S. 459 ff. und vgl. dis §§. über Rechtfertigung und Heiligung.

#### **§**. **2**69.

Differenzen innerhalb der lutherischen und reformirten Kirche und weitere dogmatische Ausbildung.

In der lutherischen Kirche hing die Vorstellung Osianders von dem Leiden Christi zusammen mit seiner Ansicht von dem Verhältnisse der Rechtfertigung zur Heiligung. Während nämlich nach der orthodoxen Lehre es die gottmenschliche Person des Erlösers ist, welche zum Besten der Menschen den Tod erleidet, so ist, nach Osiander, Christus nur nach seiner göttlichen Natur unsere Gerechtigkeit geworden 1. Umgekehrt behauptet Stancarus, nur die menschliche Natur des Erlösers habe gelitten 2, welche Ansicht von den Orthodoxen aller drei grössern Confessionen verworfen wurde. In der reformirten Kirche erhob sich gegen die obedientia activa, nach dem Vorgange des Lutheraners Georg Karg, Johann Piscator zu Herborn, welcher, wie auch Johann Camero zu Saumür, behauptete, dass Christus den thätigen Gehorsam von sich aus schuldig gewesen 3. Im Gegensatze gegen diese, wie gegen die sectirerischen

Ansichten, setzte sich indessen in beiden Kirchen die Satisfactionslehre im schulgerechten Begriffe fest, und erhielt auch ihre formelle Ausbildung. Ihre Stelle im System nahm sie gewöhnlich ein in der Christologie bei den drei Aemtern Christi (als hohepriesterliches Amt) und bei der Rechtfertigung, nach den Lutheranern als die causa meritoria, nach den Reformirten hingegen als die causa instrumentalis derselben 4.

- ¹ Conf. M. 3, p. 93: Diserte et clare respondeo, quod sec. divinam suam saturam sit nostra justitia, et non sec. humanam naturam, quamvis hanc dirinam justitiam extra ejus humanam naturam non possumus invenire, consequi sut apprehendere; verum cum ipse per fidem in nobis habitat, tum affert suam metitiam, quae est ejus divina natura, secum in nos, quae deinde nobis etiam mputatur ac si esset nostra propria, immo et donatur nobis manatque ex ipsius sumana natura tamquam ex capite etiam in nos tamquam ipsius membra. Vgl. Schenkel I, S. 300 ff. 355 ff. Ueber die Verwandtschaft seiner Lehre mit frühern Vorstellungen von dem mystischen Körper Christi vgl. Baur S. 327 f. Ueber thnliche Ansichten Calvins, der gleichwohl den Osiander auf das heftigste betämpfte, ebend. I, S. 331 ff. Schenkel II, S. 369. (Aufs Crasseste fasste unter len Gegnern Osianders Mörlin die Erlösung auf, die er ganz naiv dramatisch larstellte, Schenkel II, S. 367.)
- <sup>2</sup> Francisc. Stancarus aus Mantua († 1574 in Polen). Die Meinung des Stancarus wurde als Nestorianismus sowohl von Protestanten (Form. Conc.), Le Katholiken (Bellarmin) verworfen, s. Baur S. 347. Auch Calvin schrieb jegen ihn. Vgl. Wigand, de Stancarismo et Osiandrismo 1585. 4. Schlüsselb. Lat. haer. lib. IX.
- <sup>3</sup> Joh. Piscator lehrte zu Herborn am Ende des 16. und Anfang des 17. Iahrhunderts; vgl. über ihn Schweizer, Centraldogmen II, S. 17. Karg (Parimonius) hatte seine Meinung 1563 bekannt gemacht, aber 1570 wieder zurückgenommen. Vgl. Walch, Einl. in die Religionsstr. d. evang.-luther. Kirche, l. IV, S. 360 ff. Schröckh V, S. 358. Baur S. 352 ff. Schweizer a. a. O. S. 16. Jeber Camero ebend. S. 235 ff.
- <sup>4</sup> Vgl. die Lehrbücher der kirchl. Dogmatik; de Wette S. 156 f.; Schneckeniurger a. a. O.; Schweizer Glaubenslehre der ref. K. II, S. 389.

Während die auf der anselmischen Theorie ruhenden Vorstellungen fortwährend die Erscheinung Ohristi in der Menschheit abhängig machten von der Sünde, waren es Osieinder und die Socieinner, nach welchen Christus, auch ohne Rücksicht auf die Sünde, dennoch erschienen wäre. Namentlich hat Osiander diesen Gegenstand in einer besondern (sehr selten gewordenen) Schrift behandelt: An Filius Dei fuerit incarnandus, si peccatum non interotrisset in mundum? Königsb. 1550. Vgl. Schlüsselb. Cat. lib. VI, p. 48 ss. Baur S. 329. Ueber die Socinianer s. Feck S. 506 f.

#### §. 270.

#### Lehre von der Taufe.

J. W. F. Höffing, das Sacrament der Taufe, Erlangen 1846.

Zu den Lehren, in welchen die Katholiken und Protestanten, m Gegensatz gegen die kleinern Religionsparteien und Secten,

eine gewisse Uebereinstimmung bewahrten, gehört auch die Lehre von der Taufe 1; denn so sehr auch der Taufritus bei Katholiken, Lutheranern und Reformirten ein verschiedener ist 2, und so verschieden auch die Ansichten über die Wirkungen der Taufe sind, sofern dabei an die Erbstinde und an das Schicksal der vor der Taufe gestorbenen Kinder gedacht 3 oder auf die Glaubensfähigkeit des Täuflings und den Grad der Taufgnade gesehen wird4, so herrschen doch über das Wesen der Taufe dieselben Grundansichten. indem 1) gegen die Quäker ihre Nothwendigkeit überhaupt 5, 2) gegen die Socinianer ihr sacramentlicher Charakter<sup>6</sup>, und vorzüglich 3) gegen die Wiedertäufer (Mennoniten) die Nothwendigkeit der Kindertaufe 7 von Protestanten und Katholiken gleichmässig festgehalten wird. Endlich muss auch die katholische Kirche, ihrer Ansicht von der Ketzertaufe gemäss, die von Protestanten verrichtete Taufe als gültig anerkennen, während hinwiederum die Protestanten die katholische Taufe von jeher als eine christliche respectirten und sich nie haben einfallen lassen, die zu ihrer Confession übertretenden Katholiken wider zu taufen 8.

- 1 "Von allen Sacramenten ist die Taufe Dasjenige, über welches die kathelische Kirche von jeher sich mit der protestantischen am leichtesten versinism konnte, und am wenigsten nöthig gehabt hätte, die etwa noch stattfindende Divergens in einigen Nebenpunkten durch besondere Erklärungen darüber festehalten" Marh. Symb. I, S. 149. Auch die Reformatoren hatten erklärt, des unter allen Sacramenten die Lehre von der Taufe noch am wenigsten verfälscht, und die Erscheinung und Gestalt der Taufe selbst am wenigsten von allem durch fremdartige Gebräuche entstellt und überladen sei. Lutheri Opp. lat. Jen. T. II, p. 294 (bei Marh. s. a. O.).
- <sup>2</sup> So der Gebrauch des Chrisma, des Salzes, und die lactis et mellis degastatio, sammt andern Ceremonien bei den Katholiken, der Exorciamus bei den Lutheranern u. s. f. S. die Archäologie. Ueber die Gebräuche der Griechen ebend. "Des Wassers halb" sagt Zwingli (vom touf: Werke II, 1 S. 299) "neme man gut frisch ungezoubret wasser; dann Johannes hat im Jordan getouft; so muss man den bischofen nit so vil um jr salb geben." Gleichwohl erhielt sich auch in der protest. Kirche viel Aberglauben in Betreff des Taufwassers. Vgl. Gerh. loci theol. XXI, c. 8. §. 170.
- <sup>3</sup> Vgl. §. 246. Nach der katholischen Lehre wird die Erbsünde selbst augetilgt, und es bleibt nach der Taufe nur noch die concupiscentia als lex fomitis in dem Getauften zurück, die aber keine Sünde ist; die Protestanten aber nehmen an, dass die Erbsünde auch in dem Getauften bleibe (wie denn auch die Begierde schon Sünde ist vor dem protestantischen Gewissen), jedoch wird sie nicht mehr imputirt. Vgl. Conc. Trid. sess. V, 5, und dagegen Apolog. Aug. Conf. p. 56 (weitere Stellen bei Winer S. 64); vorzüglich auch Calvis, Instit. IV, c. 15 §. 10 ss. Wegen der Verdammniss der nicht getauften Kinder s. Winer S. 131 ff.
- <sup>4</sup> Während die Lutheraner nach dem Vorgange Luthers (s. Schenkel I, S. 440 ff.) einen wirklichen Glauben von Seiten der Kinder statuiren und somit

die Taufgnade objectiv fassen, begnügen sich die Reformirten damit, dass die Kinder einstweilen durch die Taufe in den Bund Gottes aufgenommen werden, auch wenn von ihrer Seite noch kein Glaube vorhauden ist. Vgl. lutherischer Seits Gerh. loci theolog. XXI, c. 8 §. 222: Quamvis τεκμήρια et effectus fidei in infantibus non ita in oculos et sensus externos incurrant, ut fidei in adultis, non tamen ob id omnes fidei fructus in infantibus sunt negandi, cum Scriptura ipsis tribuat Dei laudem (Ps. 8, 3), Dei cognitionem (1 Joh. 2, 14), victoriam mundi (c. 5, 4), quos esse fidei fructus et bona opera nemo inficias iverit. . . . Arbor bona in media hieme non destituitar proprietate bonos fructus proferendi, quamvis exterius id non apparent: et nos fidem infantibus ex eo negabimus, grand externos ejusdem fructus non proferant? Ut in seminibus et surculis arborum res se habet, quamquam non forunt fructus, tamen inest eis vis et natura, tt fructus suo tempore producant: sie infantum fides ένγογειαν exteriorem suo tempore execut et fert fructus Deo placentes. — Dagegen die Reformirten, s. B. Musculus p. 336: Infantulos habere fidem, non probare possumus, nec satis est cecultam habere fidem, sed fidei professio requiritur, quae certo illis tribui non potest. Vitringa, aphorism. p. 250: Baptizandi sunt fidelium infantes, quia justa praesumtio est, quod a Spiritu S. ut haereditas Christi occupati sint et suo tempore vere sint credituri. Vgl. Schweizer, Glaubenslehre II, S. 620.

- s Vgl. oben bei den Sacramenten §. 258 Note 7. Doch ist (nach reformirter Lehre) die Taufe nicht in der Weise nothwendig, dass, wenn sie äusserer Umstände wegen nicht ertheilt werden kann, dadurch dem Nichtgetausten ein Nachtheil erwächst. Vgl. Zwingli (vom tous: Werke II, S. 242), der sich auf den Schächer am Kreuz beruft, der ohne Tause in's Paradies gekommen sei: "Denshalb darnach erlernet wird, dass der Wassertous ein ceremonisch Zeichen ist, an das die Seligkeit nit gebunden ist." Und Calvin, Instit. IV, 16 §. 26: Clara est Domini promissio: Quicunque in Filium credidit, non visurum mortem nec in judicium venturum, sed transiisse a morte ad vitam (Joh. 5, 24): nondum baptizatum nullibi damnasse comperitur. Quod in eam a me partem accipi nolo, perinde ac si baptismum contemni impune posse innuerem (quo contemptu violatum iri Domini soedus affirmo: tantum abest, ut excusare sustineam): tantum evincere sufficit, non esse adeo necessarium, ut periisse protimus existimetur, cui ejus obtinendi adempta fuerit facultas.
- Zwingli kann hier als Vorläufer der Socinianer gelten, insofern er in seinen Bestimmungen über die Taufe hinter den spätern Bestimmungen der reformirten Kirche zurückbleibt, von Luther aber sich wesentlich unterscheidet. Nach der Conf. ad Carol. V. hat ihm die Taufe auch nur die significative Bedeutung von der Aufnahme in die Kirche. Non quod baptismus rem praestet, sed ut rem prius praestitam multitudini testetur. Vom touf (Werke II, 1 S. 301): "Die seel mag kein element oder üsserlich ding in diser Welt reinigen, sunder reinigung der seel ist der einigen gnad Gottes. So folgt, dass der touf kein sünd abwäschen mag. So er nun nit abwäschen mag, und aber von Gott ist yngesetzt, so muss er je ein pflichtzeichen syn des Volks Gottes und sust nitts anders." Vgl. S. 239 ff. So ist auch dem Socinianismus die Taufe ein blosser Einweihungsritus. Es kommt ihr keine effective, sondern nur eine declarative Bedeutung zu. F. Socin, de baptismo aquae disp. (Bibl. fr. Pol. I, p. 709 ss.) p. 720: In nomine Jesu Christi aqua baptizari nihil aliud est, quam publice Christo nomen dare, ejusque fidem, quae in corde latet, palam testari se profiteri, ita ut non Christianum ulla ex parte baptismus efficiat, sed indicet stque declaret. Vgl. die Symbole bei Winer p. 128 u. Fock S. 582 ff. An-

nähernd daran die Arminianer und Mennoniten, welche in ihr nur eine sinsbildliche Mittheilung der Gnade sehen, ebend. S. 129. Gans anders Lather in der Postille III, 34 (Walch XII, S. 714): "Und wird also das Blut Christi kräftiglich in die Wassertaufe gemenget, dass man sie nun also nicht soll ansehen noch halten für schlecht lauter Wasser, sondern als schön gefärbet und durchröthet mit dem theuern rosenfarben Blute des lichen Heilandes Christi." (Den Umstand, dass Blut und Wasser aus Christi Seite geflossen, deutet er auf die Taufe, während Andere es auf das Abendmahl besogen.) Vgl. such den gr. Katechismus: "Also fasse nun den Unterschied, dass viel ein ander Ding ist Taufe denn alle andere Wasser, nicht des natürlichen Wesens halben. sondern dass hie etwas Edleres dazu kommt; denn Gott selbst seine Ehre hineinsetzet, seine Kraft und Macht daranlegt. Darum ist es nicht allein ein natürlich Wasser, sondern ein göttlich, himmlisch, heilig und selig Wasser und wie man's mehr loben kann, alles um des Wortes willen, welches ist ein himzlisch heilig Wort, das niemand genug preisen kann" u. s. w. Gegen eine rein physische (magische) Verbindung der göttlichen Gnade mit dem Wasser bemerkt indessen Joh. Gerhard, loci theol. XXI, c. 7 §. 122: Nec dicimus, quod aquae vis regenerandi tamquam subjecto quoixiis inhaereat, aut quod natarali quacunque ratione et vinculo quodam insolubili gratia Spiritus Sancti ei sit adligata, sed sacramentali mysterio vim illam huic sacramento ex ordinatione divina δογανικώς et ὑπιρφυσικώς ad salutem credentium conjunctam esse dicimus\*).

<sup>7</sup> Die Wiedertäufer gingen hier, wie die Reformatoren, von dem formalen Schriftprincip aus; sie leugneten, dass die Kindertaufe in der heil. Schrift geboten sei. Die Reformatoren behaupteten es, obwohl die von ihnen angeführten Stellen, Marc. 10, 15. 1 Cor. 16, 15. Act. 16, 15, nicht stichhaltig sind. S. Zwissli's Schrift ,,vom touf, vom widertouf und vom kindertouf" (Ausg. von Schuthess II, 2 S. 230), womit die lat. Schrift "in Catabaptistarum strophas elecchus" zu vergleichen. (Zwingli unterschied zwischen der Geistestaufe und der Wassertaufe. Je mehr er in der letztern einen äussern Ritus erkannte, desto weniger konnte er Bedenken tragen, sie den Kindern zu ertheilen.) Zwingli, und mit ihm Calvin und die Reformirten überhaupt, brachten besonders die Kindertaufe mit der Beschneidung zusammen. Zwingli a. a. O. S. 297: "Die bschnydung ist ein zeichen des gloubens gewesen (Röm. 4, 11) und ist den kinden ggeben. Nun ist der touf anstatt der bschnydung; so soll und mag er ouch den kinden ggeben werden. Dieser syllogismus thut jnen (den Wiedertäufern) seer wee im magen, mögend jn nit verdöwen, darum dass er so starke kraft hat us Gottes wort." Calvin Instit. IV, 15 s. (wo indessen die Beweisgründe schwerlich alle Stich halten). - Die katholischen, lutherischen und reformirten Symbole s. bei Winer S. 130. Dazu noch Luthers gr. Katech.: "... Dass die Kindertaufe Christo gefalle, beweiset sich genugsam aus seinem eigenen Worte, nämlich dass Gott derer viele beilig machet und den heil. Geist gegeben hat, die also getauft sind, und heutiges Tages noch Viele sind, an denen man spüret, dass sie den heil. Geist haben, beide der Lehre und des

<sup>\*)</sup> Eigenthümlich fasst Osiander die Bedeutung des Wassers auf. Es symbolisirt ihm das Gesetz. Gleichwie das Wort des Gesetzes dem Menschen Gottes Zern eröffnet, also auch des Wasser. Der Mensch erbebt und erkaltet am Leibe, wenn er ins Wasser kommt, wis et im Gemüth ob dem Gesetz erschrickt, orbebt und erkaltet. Aber wie das Gesetz den Menschen nicht tödtet, dass er verderben sell, so tauft man den Menschen auch nicht, dass er ertrinken sell, sondern man sieht ihn wieder heraus und lässt ihn leben (Rom. 6, 3, 7). Vgl. lieberle in den Stud. u. Krit. 1844. S. 408.

sebens halber. . . . Wo aber Gott die Kindertaufe nicht annähme, würde er leren keinem den heil. Geist geben. Summa, es müsste so lang Zeit her bis unf diesen Tag kein Mensch auf Erden ein Christ sein. . . . Weil . . . die sil. christliche Kirche nicht untergehet bis ans Ende der Welt, so müssen sie ekennen, dass solche Kindertaufe Gott gefällig sei.... Dies ist fast der beste und stärkste Beweis für die Einfältigen und Ungelehrten, denn man wird uns liesen Artikel: Ich glaube eine heilige christliche Kirche, die Gemeine der Leiligen u. s. w. nicht nehmen noch umstossen." — Die Ansichten der spätern utherischen und reformirten Dogmatiker (über den Glauben der Kinder nach Matth. 18, 6 und über Verantwortlichkeit der Pathen) s. bei de Wette S. 179 f. - Die Socinianer und Arminianer billigen die Kindertaufe gleichfalls, obwohl de sie nicht für durchaus nothwendig halten; vgl. Winer S. 132. Eben aus lem Gebrauch der von ihm adoptirten Kindertaufe heraus argumentirt Socin regen die kirchliche Lehre, als ob mit ihr die Wiedergeburt verbunden sei, la bei Kindern die Wiedergeburt noch nicht stattfinden könne: unter Tit. 3, sei nicht die Wassertaufe zu verstehen, sondern die geistige Erneuerung: Lat. Rac. qu. 348 s. Fock S. 583. — Labadie und seine Anhänger verwarfen 18ch strenger Consequenz nicht nur die Kindertaufe als solche, sondern übernaupt die Taufe eines jeden noch nicht Wiedergebornen, sei er gross oder rlein; siehe Arnold Thl. II, B. XVII, C. 21, §. 17. Göbel a. a. O. S. 240.

• Vgl. Winer S. 133 Anm. 1. Die Praxis einiger fanatischen Priester zur Leit der Reformation wich hierin freilich von den Grundsätzen der eigenen Kirche ab. Die Mennoniten tauften erst die, die zu ihnen übertraten, wieder; aachher hörte dieser Gebrauch auf. Auch die Labadisten tauften solche nicht wieder, die als Kinder waren getauft worden (Arnold a. a. O.). Bei einigen Schwärmern fand die Wiederholung der Taufe immer wieder statt.

Ricksichtlich der Befähigung zum Taufen wird zwar von allen Confessionen, die einen geordmeten Priester oder Lehrstand annehmen, auch diesem das Taufen zuguwiesen (Cas. rom. qu. 18. Conf. helv. c. 20).

So elfersüchtig indessen sonst die katholische Kirche auf den Priesterstand ist, so gestattet sie doch gerade hierin eine Ausnahme, weil sie von der absoluten Nothwendigkeit der Kindertaufe ausgeht. In Abweschheit des Priesters können bei dringenden Fällen Laien, und wenn unter diesen keine männlichen Geschlechtes vorhanden sind, auch Welber (Hebammen) die Taufe verrichten: Cat. rom. qu. 19. Dagegen erkiärt sich die reformirte Kirche aufs Bestimmteste. Confess. helv. a. a. O.: Docemus baptismum in ecclesia non administrari debere a mulierculis vel obstetricibus. Paulus enim removit mulierculas ab officiis ecclesiasticis. Baptismus autem pertinet ad officia ecclesiastica. — In der Praxis entfernt sich die Zwinglisch-reformirte Kirche am weitesten vom Katholischen, dass sie nicht nur die sogenannte Nothaufe, sondern auch die Jähtaufe verwirft, welche letztere in der lutherischen Kirche (und auch in weniger streng reformirten Kirchen) in Uebung ist. Dasselbe gilt von der Haustaufe.

# §. 271.

# Eschatologie.

Rücksichtlich der letzten Dinge 1 endlich fand (mit Ausnahme der Lehre vom Fegfeuer, §. 261), eine beinahe vollkommene Uebereinstimmung zwischen Katholiken und Protestanten statt, und auch die kleinern Religionsparteien schliessen sich im Ganzen an dieselben Erwartungen der Wiederkunft Christi zum Gericht und der Auferstehung der Körper an; und wenn auch die Vorstellungen von Seligkeit und Verdammniss sich nach den verschiedenen Glaubensweisen verschieden modificirten<sup>2</sup>, so wurde doch darüber

nichts Symbolisches festgesetzt 3. Calvin widersetzte sich der Psychopannychie, die von einigen Wiedertäufern aufgewärmt wurde 4, und die helvetische Confession verwarf ausdrücklich den Satz, dass abgeschiedene Geister auf Erden wieder erscheinen könnten 5. Die fanatischen Meinungen der Wiedertäufer von der Wiederbringung aller Dinge und dem Chiliasmus wurden protestantischer Seits verworfen 6. Indessen tauchten die chiliastischen und verwandte Meinungen auch sonst hier und da in der protestantischen Kirche wieder auf, und fanden in der Mystik ihre Nahrung? Wilhelm Petersen und seine Gattin verkündeten die Nähe des tausendjährigen Reiches 3, aus Missverstand der Spener'schen Lehre von der Zukunft besserer Zeiten und der einstigen Verwirklichung des Reiches Gottes auf Erden 3.

- Gewöhnlich zählte man in der protestantischen Dogmatik zu den letzten Dingen vier: mors, resurrectio, extremum judicium und consummatio mundi; doch fanden auch andere Zählungen statt. Vgl. de Wette S. 207.
- <sup>2</sup> Ueber den Himmel z. B. der Lutheraner und der Reformirten s. Schnecksburger, über den doppelten Stand Christi S. 115.
- <sup>3</sup> Confess. Aug. art. 17 (p. 14): Item docent, quod Christus apparebit is consummatione mundi ad judicandum, et mortuos omnes resuscitabit; piis et electis dabit vitam aeternam et perpetua gaudia, impios autem homines et diabolos condemnabit, ut sine fine crucientur (und so in ähnlichem Sinne anderwärts). Erst die spätern Dogmatiker mühten sich (im Geiste der Scholastiker) damit ab, den Unterschied zwischen der Seligkeit zu bestimmen, welche die Seele ohne Leib geniesst, und der, welcher sie einst theilhaftig werden wird nach der Auferstehung des Leibes. Man unterschied von dem letzten öffentlichen Gerichte am jüngsten Tage das judicium extremum particulare et occultum, das bei eines Jeden Tode stattfindet.
- <sup>4</sup> Traité, par le quel est prouvé, que les âmes veillent et vivent après qu'elles sont sorties des corps, Orléans 1534. Auch lat.: Psychopannychia, quo refellitur eorum error, qui animos post mortem usque ad ultimum judicium dormire putant, Par. 1534. Vgl. Henry I, S. 63 ff. Auch die alte Frage, ob die Seele an und für sich unsterblich sei? (oben §. 58) wurde im 17. Jahrhundert wieder aufgenommen. Der gelehrte Theolog und High-church-man Henry Dodwell lehrte aus orthodoxem Interesse (um die Taufgnade zu erhöhen), die Seele sei an sich sterblich, werde aber von Gott durch ihre Verbindung mit dem göttlichen Geiste unsterblich gemacht. Einzig die bischöfliche Kirche ist im ächten Besitz dieser Taufgnade! Diese Behauptung rief mehrere Gegenschriften hervor. Der Streit dauerte hauptsächlich von 1706—1708. S. Lechler. Geschichte des englichen Deismus S. 211 ff. Ebenso fand der Seelenschlif an dem Engländer W. Coward (1702—1704) einen Vertheidiger. Vgl. Bausse. Geschichte der Religionsparteien S. 71.
- <sup>5</sup> Art. 26 (in Beziehung zunächst auf das Fegfeuer): Jam quod traditur de spiritibus vel animabus mortuorum apparentibus aliquando viventibus et petertibus ab eis officia, quibus liberentur, deputamus apparitiones eas inter ludibria, artes et deceptiones diaboli, qui, ut potest se transfigurare in angelus

hacis, its satagit fidem veram vel evertere vel in dubium revocare (Deut. 18, 10 f. Luc. 16, 31).

- Confess. Aug. l. c.: Damnant Anabaptistas, qui sentiunt, hominibus damnatis ac diabolis finem poenarum futurum esse. Damnant et alios, qui nunc spargunt judaicas opiniones, quod ante resurrectionem mortuorum pii regnum mundi occupaturi sint, ubique oppressis impiis.
- <sup>7</sup> Michaël Stiefel, Valentin Weigel, Jacob Böhm, Felgenhauer, Drabicius, Quirinus Kuhlmann u. s. w. Vgl. Corrodi, Geschichte des Chiliasmus, und Adelung, Geschichte der menschlichen Narrheit. Ueber die Verkündigung des jüngsten Tages durch M. Stiefel vgl. u. a. den Brief von Joh. P. Weller an J. Brismann (bei Burkhardt, Luthers Briefwechsel S. 216).
- \* Joh. Wilh. Petersen (seit 1688 Superintendent zu Lüneburg, 1692 abgesetzt, † 1727 auf seinem Gute Thymern bei Zerbst) gab 1700—1710 sein Mysterium specatastaseos heraus, worin die gewöhnliche chiliastische Lehre (von einer doppelten Anferstehung, einem tausendjährigen Messiasreich auf Erden) mit dem origenistischen Meinungen von der Wiederbringung aller Dinge verbunden war\*). Seine Gattin, Johanna Eleonora von Merlau, stimmte ihm in allem bei, und zugleich rühmten sich beide, besondere Offenbarungen von Gott erhalten zu haben. S. Petersens Leben, von ihm selbst beschrieben, 1717. Corrodi III, 2 S. 133 ff. Schröckh VIII, S. 302 ff.
- Spener hegte, im lebendigen Glauben an den einstigen Sieg des Christenthums, "eine Hoffnung besserer Zeiten." Vor dem jüngsten Tage werden die Juden bekehrt und das Papstthum gestürst werden. Dieser herrliche Zustand hebt aber (nach ihm) das Gnadenreich nicht auf, tritt auch gar nicht auf weltliche Weise hervor. Selbst über die Zeitdauer (der 1000 Jahre) wagte Spener nichts zu bestimmen. "Leicht wurde es aber der Gegenpartei, aus den bescheidenen Hoffnungen Speners gehässige Folgerungen zu siehen," Schröckh VIII, S. 192. Joach. Lange setzte die apokalyptischen Forschungen bereits in einem buehstäblichern Sinne fort, als sein Lehrer; s. Corrodi III, 1 S. 108 ff.

Auch bei ihm findet sich die oben (§. 266 Note 7) erwähnte Vorstellung von einer himmlischen Menschheit Christi.

# FÜNFTE PERIODE.

# Vom Jahre 1720 bis auf unsere Zeit.

Die Zeit der Kritik, der Speculation und der Gegensätze zwischen Glauben und Wissen, Philosophie und Christenthum, Vernunft und Offenbarung, und der angestrebten Vermittlung dieser Gegensätze.

A. Allgemeine Dogmengeschichte der fünften Periode.

§. 272.

#### Einleitung.

- J. A. von Einem, Versuch einer Gesch. des 18. Jahrh. Lpz. 1776 ff. Schlegel, KG. des 18. Jahrh. Heilbr. 1784 ff. II; fortgesetzt von Frazz. Schlesser, Gesch. des 18. Jahrhunderta, Heild. 1836 ff. II Bde. bis 1763. J. K. L. Gieseler, Kirchengeschichte der neuesten Zeit von 1814 bis auf die Gegenwart, Bonn 1855. \*F. C. Baur, Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderta, Tübing. 1862. Geresiaus, Gesch. des 19. Jahrhunderts. IV. 1859. (Weitere Litt, bei Esse, KG. vor §. 419. und bei Niedner, KG. S. 795.)
- J. K. L. Gieseler, Rückblick auf die theol. u. kirchl. Entwicklung der letzten 50 Jahre, Gött. 1837 (krit. Pred.-Bibl. XVIII, 5 S. 908 ff.). Dagegen: Abriss und Geschichte der Umwilzung, weiche seit 1750 auf dem Gebiet der Theologie in Deutschland stattgefunden, in der Berl. Ev. KZ. Dec. 1838. (Tholucks vermischte Schriften II.) Neamder, das verflossene halbe Jahrhundert in seinem Verhältniss zur Gegenwart, in der Zeitschr. für chrisil. Wissensch. und christl. Leben, 1. Jahrg. S. 215 ff. Die antirationalistische Litteratur seit dem Anfang dieses (19.) Jahrh. in Thelucks Anxeiger, 1836. Nr. 15—18. K. F. A. Kahnis, der innere Gang des deutschen Protestantismus seit Mitte des vorigen Jahrhunderta, Lps. 1854. 2. And. 1860. Karl Scharzs, zur Geschichte der neuesten Theologie, Leipz. 1856. 2. And. 1857. Wangemann, Sieben Bücher preussischer Kirchengeschichte, Berlin 1858. † Jorg, Geschichte des Protestantismus in seiner neuesten Entwickelung, Freib. 1858. II. Zuri Beck, christliche Dogmengeschichte (2. Aufl.) 1864.

Durch die Reformation des 16. Jahrhunderts war einerseits der Forschungsgeist angeregt und der menschliche Autoritätsglaube erschüttert, und so eine freie Bewegung vorwärts eingeleitet; es war aber eben so bestimmt auf den einmal in Christo gelegten Grund hingewiesen und der Glaube an die göttliche Autorität der Schrift befestigt, mithin auch der Blick rückwärts in die Anfangszeit der Kirche gelenkt worden. Beides ist nicht zu übersehen bei der Würdigung des Protestantismus und seiner Bedeutung für die Geschichte. Hatte nun das 16. Jahrhundert in seiner zweiten Hälfte, und vollends das 17. sich dadurch dem Protestantismus

innerlich entfremdet, dass es das Princip der Entwicklung und des Fortschritts aus den Augen setzte und durch die Unterwürfigkeit ınter ein neues Joch menschlicher Autorität in die Stabilität zurückversank: so riss sich dagegen das 18. Jahrhundert in immer zühnerm Drange nach Aufklärung und Geistesfreiheit auch allnählig von dem Fundamente los, auf das die Reformatoren allein nit Sicherheit gebaut, und für das die Märtyrer der evangelischen Kirche eben so gut als für die Denk- und Gewissensfreiheit ihr Blut verspritzt hatten. Mit der Autorität der symbolischen Bücher unk allmählig auch das Ansehen der Schrift, und bald gewannen n verschiedenen Punkten die Lehrsätze die Oberhand, welche von len ersten Protestanten so gut als von den Katholiken als anti-:hristliche waren verworfen worden. So gut indessen das 17. Jahrundert neben der Mehrzahl der stabilen auch bewegliche und freie Beister kannte, eben so gut bewahrte auch die neue Zeit, mitten m Drang und Sturm, eine conservative und wiederherstellende Richtung; und auch an vermittelnden Versuchen fehlte es nicht. Diesen merkwürdigen Kampf zu verfolgen, und die verschiedenen n denselben eingreifenden Momente theils in ihrer Besonderung. heils in ihrer Verbindung nachzuweisen, ist die Aufgabe der neuern Dogmengeschichte, die jedoch ihrer historischen Seite nach grosentheils mit der neuern Kirchengeschichte zusammenfällt, nach der seite ihres materiellen Inhaltes hin in die Dogmatik selbst überreift, je näher sie an die Gegenwart hinanrückt.

#### §. 273.

# Einfluss der Philosophie auf die Theologie.

Es ist ein unüberwindliches Zeugniss für die praktische Natur les Christenthums, dass die Wiederherstellung seiner reinern Grundsätze ebensowenig als dessen Stiftung von einem philosophischen System ausging 1. Ebensosehr aber spricht es auch wieder für einen tiefern speculativen Gehalt und seine hohe wissenschaftliche Bedeutung, dass zu allen Zeiten die Philosophie sich mit ihm in reundlichen oder feindlichen Contact gesetzt und es entweder spezulativ und dialektisch zu durchdringen, oder auch wohl es geistig in überwinden und dadurch zu verdrängen gesucht hat 2. Nachdem nun der großsartige Versuch einer Durchdringung in der Scholatik anfänglich nicht ohne Glück gewagt, zuletzt aber in Spitzfinligkeit ausgeartet und dadurch bei den Evangelischgesinnten in Missachtung gekommen war, blieb die protestantische Theologie, lie im Gegensatz zu dieser Philosophie entstanden, auch längere Hagenbach, Dogmengesch. 5. Aus.

Zeit, ohne nähere Berührung mit dem philosophischen Gedanken, in seiner streng wissenschaftlichen Gestalt<sup>3</sup>; dennoch kann nicht in Abrede gestellt werden, dass eben der Protestantismus es war, der die neuere Philosophie geweckt und zu ihrer Entwicklung ihr verholfen hat.

- 1 S. oben §. 17 und §. 211.
- <sup>2</sup> Man denke an die Erscheinungen des Neoplatonismus, Gnosticismus und der alexandrinischen Religionsphilosophie in der ersten Periode, an den Scholasticismus in der dritten.
- <sup>3</sup> Man begnügte sich mit dem formalen Gebrauch der Philosophie, der legischen Anordnung und Verbindung des Stoffes. Vgl. §. 238.

# §. 274.

# Der Wolfianismus.

\*H. Wuttke, Christian Wolfs eigene Lebensbeschreibung, Lpz. 1841. Ludevici, Entwurf einer Hist. der Wolf. Philosophie, Lpz. 1737. III. Niedner, KG. S. 755 ff. Rune Fischer, Geschichte der neueren Phil. 1855.

Nachdem nun aber Christian Wolf 1 der Leibnitzischen Philosophie (mit einigen Modificationen) zu allgemeinerer Geltung verholfen hatte, wurde der Einfluss dieser Leibnitz-Wolfischen Philosophie auch auf dem theologischen Gebiete vernehmbar. Das Bestreben, auf demonstrativem Wege eine natürliche Religion (unabhängig von der Offenbarung, aber nicht im Widerspruch mit ihr zu gründen 2, erregte auf der einen Seite, namentlich bei den Pietisten Verdacht und zog sogar partielle Verfolgungen nach sich3, auf der andern Seite aber kam dieses Bestreben jener gemässigten, verstandesnüchternen Orthodoxie zu statten, die zu Anfang des Jahrhunderts ihre gelehrten und würdigen Vertreter hatte 4. Sie war es, die sich auch bald, wenn gleich unter verschiedenen Modificationen, mit der demonstrativen Methode befreundete, in der guten Meinung, die dem Zeitgeist so willkommene natürliche Theologie zu einer bequemen Staffel für die geoffenbarte zu benutzen, und auch die Wahrheiten der letztern, so gut es ging, mit soliden Gründen zu stützen 5.

- <sup>1</sup> Geb. 1679 zu Breslau, 1707 Professor der Mathematik in Halle, 1723 durch einen Cabinetsbefehl Friedrich Wilhelms I. entsetzt und (bei Strafe des Stranges!) verwiesen (Cassel und Marburg), unter Friedrich II. 1740 wieder zurückberufen; ward Kanzler, + 1754.
- <sup>2</sup> Vernünftige Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Menschen auch allen Dingen überhaupt, 1719 Anmerkungen über die vernünftigen Gedanken u. s. w. Theologia naturalis 1736 u. a. m.
- <sup>3</sup> Joach. Lange (geb. 1670, † 1744 als Professor zu Halle): Causa Dei et religionis adversus naturalismum, atheismum, Judaeos, Socinianos et Pontificios.

Hal. 1726. 1727. III. 8. u. a. m. Ueber die weitere Streitigkeit (auch manche Berichtigung bisheriger Angaben) und die dahin gehörigen Schriften s. Wuttke a. a. O. — Ausser Lange nahmen noch gegen Wolf Partei: Francke, M. Daniel Strähler u. A. Auch Val. Löscher († 1749) und Joh. Franz Buddeus zu Jena (Bedenken über Wolfs Philos. 1724), sowie die Universität Upsal erklärten sich gegen ihn; geschweige die Katholiken, an ihrer Spitze die Jesuiten, obwohl diese auch mitunter wieder in ihren Schulen von der Wolfischen Philosophie Gebrauch machten\*).

4 Schon vor Wolf hatte Pufendorf den Vorschlag gethan, die christliche Religion nach der mathematisch-demonstrativen Methode zu behandeln, und sich davon grosse Vortheile versprochen (epist. ad fratrem, in Act. erudit. Lips. supplem. T. II, sect. 2, p. 98); Heinrich S. 438. Aber auch unabhängig von dieser Methode, hatten um die Zeit herum, in der der Wolfianismus auftrat, mehrere Theologen angefangen, die Dogmatik freier und unabhängiger von herkömmlicher Autorität zu behandeln; ein Beweis, dass das Streben, das bei Wolf in strengerer Form heraustrat, in der Zeit lag. Dahin gehören: Christ. Matth. Pfaff (geb. 1686, + 1760): Institutt. theolog. dogmat. et moral. Tub. 1720; J. F. Buddeus selbst (trotz seines Widerspruchs gegen Wolf, s. den vor. §.; geb. 1667, † 1729): Institutt. theolog. dogm. Lips. 1723. 1724. 1727. 1741. 4.; Chr. Eberhard Weissmann (geb. 1677, + 1747): Institutt. theolog. exegeticodogmaticae, Tub. 1739. 4.; J. Lorenz von Mosheim (geb. 1694, † 1755): Elementa theolog.-dogmat., herausgeg. von Windheim, Norimb. 1758. 8. Desgleichen bahnte in der reformirten Kirche, neben J. A. Turretin und Sam. Werenfels (vgl. §. 225), der Neufchatelsche Pfarrer J. F. Osterwald (geb. 1663, † 1747) dea Uebergang in die neuere Zeit. Sein Compendium theologiae (Basil. 1739. 8.) blieb lange Zeit hindurch das Lehrbuch der reformirten Schweizer.

\*An die Wolfische Methode schlossen sich genauer an, in der luther. Kirche: Jak. Carpov (geb. 1699, † 1768): Oeconomia salutis N. T. s. Theolog. revel. dogm. methodo scientifica adornata, Vimar. 1737—1765. IV. 4.; Joh. Gust. Reinbeck (geb. 1682, † 1741 als Cons.-Rath in Berlin, auch als Prediger berühmt): Betrachtungen über die in der Augsb. Confess. enthaltenen und damit verknüpften göttlichen Wahrheiten, 1731—1741. IV. 4.\*\*); G. H. Ribow (geb. 1703, † 1774): Institutt. dogmat. theolog. methodo demonstrativa traditae, Gott. 1740. 1741; Israel Gottl. Cunz (geb. 1690, † 1753): Compend. theolog. purioris, Tub. 1752\*\*\*); Peter Reusch (geb. 1683, † 1757): Introductio in theolog. revelatam, Jen. 1744; J. E. Schubert (geb. 1717, † 1774): Introductio in theolog.

e) Die Gefahr, die man von der Wolfischen Philosophie befürchtete, war übrigens keine so ganz eingebildete, wenn sie auch gleich oft in Beziehung auf persönliche Urtheile auf Consequenzmacherei ruhte. "Der Welfianismus war allerdings der orthodoxen Theologie nicht unmittlicher gefährlich, vielmehr findet man bei vielen Welfianern, dem positiven Glaubenssystem gegenüber, theils ein enthaltsames sewährenlassen, theils ein formalistisches Bestätigen; allein die durch Welf eingefährte Unterscheidung der natürlichen und geossenbarten, d. h. der demonstrirbaren und der blos durch den Glauben aufzusesenden Religion, bahnte dem deistischen Primat der natürlichen Religion den Weg." Lechler, Gesch. des Deiamus 8. 448. Vgl. Tholuch a. a. O. S. 10—23. Saintes-Ficher (vgl. die Litt. zum folg. §.) S. 54 ff.

Die Antwolfaner hatten gleich nach Erscheinung des ersten Theiles geargwohnt, dass der Verfasser im Herzen ein Socinianer oder gar ein Naturalist sei, und er werde die Lebre von Christo weder abhandeln wollen, noch können. Indessen war der Argwohn ungegründet. S. Heisrich S. 444.

<sup>•••)</sup> Derselbe schrieb auch: Philosophiae Leibnitzianae et Wolfianae usus in theologia per praecipua fidei capita, Lips. 1749 (damais viel verbreitet).

revel. Jen. 1749. 8., und Institutiones theolog. dogm. 1749. 1753. 8.; Siegm. Jak. Baumgarten (geb. 1706, † 1757): Theses theolog. seu elementa doctrinae sanctioris ad duct. breviarii, ed. J. A. Freylinghausen, Hal. 1746. 1750. 1767. 8; Evangelische Glaubenslehre mit Einleit. von Semler, Halle 1759. 1760. III. 4. (über den Einfluss des Werkes auf seine Zeit s. Tholuck II, S. 12.) — In der reformirten Kirche folgten dieser Methode mehr oder weniger, sum Theil auch unter Einschränkungen und Verwahrungen: Daniel Wyttenbach (zu Bern; geh. 1706, † 1779 als Professor in Marburg): Tentamen theolog. dogmat. methods scientifica pertractatae, Bern. 1741. 1742. III. 8. Francof. ad M. 1747. IV. 9.; Joh. Friedr. Stapfer (zu Bern, + 1775): Institutiones theolog. polemicae, Tur. 1743-1747. V. 8., Grundlegung zur wahren Rel. (populär), Zür. 1746-1753. XII. 8.; J. Chr. Beck (zu Basel; geb. 1711, + 1785): Fundamenta theolog. naturalis et revelatae, Bas. 1757 (vgl. die Prolegg., in welchen sehr nachdrücklich die Behandlung der natürlichen Religion als eines Vorwerkes zur geoffenbarten empfohlen wird, p. 25 s.); Synopsis institutionum universae theologiae, Bas 1765 (bis um 1822 das dogmatische Lehrbuch in Basel); und Sam. Endemann (geb. 1727, † 1789 als Professor zu Marburg): Institutiones theolog. dogmat. T. I. II. Hanov. 1777. 8.

### §. 275.

#### Einfluss des Deismus und Naturalismus. Aufklärungsversuche.

Lerminier, de l'influence de la philosophie du 18e giècle, Par. 1833. Leipz. 1835. Villemais, cours de littérature fançaise. Tableau du 18e siècle, Par. 1838. T. II, p. 222 m. Henke, Kirchengeschichte VI (des 18. Jahrh. II), herausgeg. von Vister. Sidudin, Gesch. des Rationalismus und Supranaturalismus, Gött. 1826. S. 119 ff. Amand Saintes, histoire critique de rationalisme en Allemagne, Par. et Leips. 1841. 2. Auf. 1843; ins Deutsche fibers. von Ch. G. Ficker, Lpz. 1847. \*Schlosser, Gesch. des 18. Jahrh. Bd. I, S. 477. II, S. 443 f. Meine Kircheng. des 18. u. 19. Jahrh. 2. Ausg. Lpz. 1848. II, Ulrici, frans. Encyklopidisten, in Herzogs Realencyklopädie Bd. IV, 1—9. (Vgl. die Litt. zu 4. 238, bes. Lecher.

Während so in Deutschland die natürliche Religion und Theologie in strenger und mitunter pedantischer Wissenschaftlichkeit, immerhin aber in ihren gemessenen Schranken und im ehrlichen Dienste der Offenbarung sich bewegte, nahm der schon in der vorigen Periode ausgebildete Deismus und Naturalismus in England und Frankreich weiter überhand 1, und fing bald auch an, Deutschland zu bedrohen?. Die mächtigsten Angriffe gegen das positive Christenthum erhoben sich nach der Mitte des Jahrhunderts in den Wolfenbüttelschen Fragmenten 3, welche die Veranlassung zu einem offenen Principienkampfe wurden in Beziehung auf die Rechte der Vernunft in Glaubenssachen 4. Der Geist des Zeitalters (unter Friedrich dem Gr.) wirkte mit, eine deistische Gesinnung, zunächst unter den vornehmern Ständen, zu befördern; und nicht allein die Wortführer der Litteratur des 18. Jahrhunderts 6, sondern auch wohl Männer, die im Dienste der Kirche standen, suchten ihr allmählich bei den Gebildeten und selbst im Volke Eingang zu verschaffen 7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. §. 238 und die dort angeführte Schrift von Lechler. An die dort ge-

nannten Engländer, wovon einige noch (Woolston, Tindal, Chubb) in unsere Periode herüberreichen, schliessen sich noch an: Viscount Bolingbroke († 1751) und (einer der Edelsten) David Hume († 1776). Der erstere bildete zugleich den Uebergang zu dem leichtfertigen französ. Naturalismus und crassen Materialismus, wie sie in dem Système de la nature (1740), in Condillac († 1780), La Mettrie († 1751), Helvetius († 1771), Voltaire († 1778) und den sogenannten Encyklopädisten (Encyclopédie, ou dictionnaire universel etc. 1751), d'Alembert († 1783) und Diderot († 1784) zur Erscheinung kamen. — Verschieden in Charakter und Tendenz, aber gleichfalls gegen den positiven Glauben eingenommen ist J. J. Rousseau († 1778) in seinem Emil (Bekenntnisse des savoyischen Vicars). — Eine Vergleichung der englischen Deisten mit den französischen Naturalisten s. bei Henke a. a. O. §. 10. Jedenfalls hatten die tiefsinnigern Engländer einem weit entschiedenern Einfluss auf die deutschen Gelehrten, als die Franzosen, die um so leichter sich bei den Laien empfahlen. Blos der (protestantische) Rousseau weckte deutsche Sympathien. Vgl. Tholuck II, S. 33.

- Es ist merkwürdig, aber nichts weniger als unerklärlich, dass sich in Deutschland der Deismus auch an den Mysticismus anschloss, woraus sich dann aber der vollendetste Subjectivismus entwickelte. Diess tritt zu Tage bei Joh. Conrad Dippel, dem christlichen Demokritus († 1734), und bei J. Chr. Edelmann (geb. 1698, † 1767), welcher letztere nach kurzer Verbindung mit den Inspirirten in die Fusstapfen Knutzens trat (vgl. Henke §. 23 b). Ueber Edelm. a. seine Schrift: Moses mit aufgedecktem Angesicht, Freib. [Berleburg] 1740. I s. J. H. Pratje, histor. Nachr. von Edelmann, Hamb. 1785. und W. Elster, Erinnerungen an J. C. Edelmann, Clausthal 1839. — Nach deistischen Grundelthen bearbeitete der Philolog und Mytholog Chr. Tob. Damm (geb. 1699, † 1778) 1765 das N. Test. (unter königlichem Schutze), und reducirte die Religion Jesu auf die blosse Naturreligion, in seinen Schriften über den histor. Glauben, 1772. II., und über die Religion 1773. — Auch die Schriften der englischen Deisten wurden häufig ins Deutsche übersetzt und von Vielen mit Heisshunger verschlungen; s. das Bekenntn. von Laukhard (bei Lechler S. 451; Thoback II, S. 31). Ein Verzeichniss der merkwürdigsten deistischen Schriften s. bei Baumgarten, Geschichte der Religionsparteien S. 129.
- 3 Unter dem Titel "Zur Geschichte der Litteratur, aus den Schätzen der berzogl. Bibl. zu Wolfenbüttel" gab G. E. Lessing Beiträge heraus, verschiedene Abhandlungen und Nachrichten enthaltend. Als dritter Beitrag erschien 1774: Fragment eines Ungenannten, von Duldung der Deisten (mehr apologetisch für die Duklung). Darauf 1777 im vierten Beitrag fünf Fragmente: 1) Von der Verschreiung der Vernunft auf den Kanzeln. 2) Unmöglichkeit iner Offenbarung, die alle Menschen auf eine gegründete Art glauben könnzm. 3) Durchgang der Israeliten durchs rothe Meer. 4) Dass die Bücher des 1. Test. nicht geschrieben worden, eine Religion zu offenbaren. 5) Ueber die Auferstehungsgeschichte. 1778 folgte das Stärkste von allem: Von dem Zwecke lesu und seiner Jünger, noch ein Fragment des Wolfenbüttler Ungenannten. lach Lessings Tode liess C. A. E. Schmidt (angeblich ein Laie) die übrigen och ungedruckten Werke des Fragmentisten erscheinen (meist über das A. Test.). Dass Lessing nicht der Verfasser war, ist ausgemacht. Gewöhnlich werden die ragm. dem H. S. Reimarus (geb. 1694 zu Hamburg, † daselbst 1768, Verseser eines Systems der natürl. Religion 1754) zugeschrieben; doch s. die geauere Untersuchung in Illgens historischer Zeitschrift 1839, 4. S. 97 ff. Daegen: Lachmann, Ausg. von Lessings Werken Bd. XII. Guhrauer, Bodins Ieptaplomeres, Berlin 1841. S. 257 ff.

- <sup>4</sup> Streit Lessings mit dem Hauptpastor Götze zu Hamburg Nathan der Weise (1779) Erziehung des Menschengeschlechts 1780 (ob die Grundlage von Thaer? s. Illgen a. a. O.) Theol. Nachlass 1784. Ueber Lessings Verhältniss zum Christenthum s. Twesten, Dogmat. I. S. 19. Röhr, kl. theol. Schriften 1841. S. 158 ff. Karl Schwarz, Gotthold Ephraim Lessing als Theologe, ein Beitrag zur Geschichte der Theol. im 18. Jahrh. Halle 1854. Wackernagel, Lessings Nathan der Weise, in Gelzers Mon.-Bl. VI. 4.
- <sup>5</sup> Ueber Voltaire's Aufenthalt am preuss. Hofe u. Friedrichs II. Schriftstellerei s. A. F. Büsching, Charakter Friedrichs II. Halle 1778. Preuss, Friedrich d. Gr. Berlin 1833. 1834. V.
- 6 "Die allgemeine deutsche Bibliothek unter Nicolai, in ihren ersten Jahrzehnten (seit 1765) ein allein herrschendes Litteraturgericht, bekämpfte den alten Glauben in schleichendem Tone, und warf auf alles, was über ihre kahle Verständigkeit und Moralität hinausging, den Vorwurf des Aberglaubens oder den Verdacht des Jesuitismus", Hase, Kirchengesch. §. 453. Einer deistischen Gesinnung förderlich, und in Schule und Haus dieselbe verbreitend, war der Philanthropinismus von Basedow (geboren 1723, † 1790), Salsmann (geb. 1744, † 1811), Campe (geb. 1746, † 1818). Ueber des Erstern Philalethie (Altona 1764. II.) s. Heinrich S. 467 ff. Im Volke selbst hatte das dogmatisch-theologische Interesse bedeutend abgenommen. Ein prosaisches Nützlichkeitzsysten streifte alle Poesie des Lebens ab und reducirte auch die Religion auf eine brauchbare Bürgermoral. Bei den frömmer Gesinnten stand C. F. Gellet (1715-1769) mit seinem etwas breit moralisirenden, aber auf tiefer Empfindung ruhenden Christenthum noch immer in hohem Ansehen, und auch Klopetecks Messias (1748), einst mit Jubel begrüsst, war noch nicht vergessen. Gleich wohl gewann durch Wielands Vermittlung (seit 1760) sowohl die feinere Freigeisterei, als die französische Frivolität Eingang ins deutsche Volk. Auf den Zusammenhang der Sentimentalität (die dem religiösen Gefühl als Surrogat dienen sollte) und der Deisterei hat Baumg.-Crus. treffend aufmerksam gemacht, Compend. I, S. 445. Anm. k. (Ueber Lessing s. oben Note 4, über Herder unten §. 281.) — Auch an Versuchen, dem Deismus einen socialen Halt zu geben, fehlte es nicht: Weishaupt u. die Illuminaten 1777 — Freunde der Aufklärung in Berlin 1783 (s. Tholucks Anz. 1830, Nr. 8) — Bahrdts Gesellschaft der XXII (Tholuck II, S. 115).
- 7 C. F. Bahrdt (geb. 1741, † 1792), vgl. seine Selbstbiographie, Bedin 1790 ff. In seinem Versuch eines biblischen Systems der Dogmatik (Goths u. Lpz. 1769. 1770. Frkf. u. Lpz. 1771. 2 Thle.; s. Heinr. S. 469 ff.) äusserte er sich noch ziemlich orthodox; später wirkte er nur zerstörend, so in seinem Glaubensbekenntniss (1779), in den Briefen über die Bibel im Volkston (1782). dem Plan und Zweck Jesu (1784) u. a. - Von andern theologischen Schriftstellern dieser Zeit halfen den Deismus oder doch den dogmatischen Indifferentismus und eine seichte Aufklärung befördern: J. A. Eberhard (Prediger se Charlottenburg, nachmals Professor zu Halle, † 1809) durch die neue Apologie des Sokrates, Berl. 1776. 1778. II. 8.; G. S. Steinbart (Prof. der Theologie # Frankfurt a. d. O., † 1809) durch sein (eudämonistisches) System der reinen Philosophie oder Glückseligkeitslehre des Christenthums, für die Bedürfnise seiner aufgeklärtern Landsleute und Andere, die nach Weisheit fragen, eingerichtet, Züll. 1778. 1780. 1786 (vgl. Heinrich S. 488 ff.); W. A. Teller (Propst zu Berlin, † 1804) durch sein die herhömmlichen Vorstellungen theils wirklich berichtigendes, theils aber auch verslachendes Wörterbuch (zuerst Berlin 1772).

- Dieser vermeintlichen Aufklärung dienten auch noch verwässerte und geschmacklose Bibelübersetzungen, wie sie an der schon etwas ältern Wertheimer (1735) ein würdiges Vorbild hatten; die aus gänzlicher Verkennung des christiehem Cultus und seiner Feste hervorgegangenen Natur- und Moral-, Landwirthschafts- und Kuhpockenpredigten; die (Dietrich'schen und Teller'schen) Verschlimmbesserungen der Gesangbücher u. a. m. Und aus dem allem sollte aur um so herrlicher die Nutzbarkeit des Predigtamtes hervorleuchten!

#### §. 276.

Apologetische Versuche. Veränderte Gestalt in der Theologie. Neuere dogmatische Compendien.

Die Angriffe der Deisten riefen wohl Gegenschriften und Antideistica in Menge hervor 1; bald aber zeigte sich's, dass man über den Operationsplan nicht einig war, und immer schwerer ward es, bei dem Dunkel, in dem man tappte, Freund und Feind zu unterscheiden?. Gaben doch viele der Würdigsten und Edelsten gern die vermeintlichen Vorwerke preis, um die Burg selber zu retten, and hofften sie doch nicht ohne Grund, durch licht- und geschmackvollere Behandlung der christlichen Wahrheiten und durch Anschluss an die Zeit und ihre Bedürfnisse der bei den Gebildeten in Missachtung gekommenen "Religion Jesu" neue Verehrer zu gewinnen 3. Dass es bei'm Alten nicht bleiben könne, wurde nur zu tief gefahlt, und auf ein Neues hatte auch die theologische Wissenschaft schon von den ersten Decennien des Jahrhunderts an hingearbeibet. Die unbefangene Bibelforschung war durch genauere Kenntniss des Orients und durch ein gründliches klassisches Studium gefördert, die Geschichte des Bibeltextes durch kritische Forschungen eines Mill, Wetstein, Bengel u. A. aufgehellt 4, demnach auch die Geschichte des Kanons neuen Untersuchungen unterworfen worden. Michaelis 5, Ernesti 6 und Semler 7 führten hierin eine neue Periode herbei. Auch die Kirchengeschichte hatte seit Mosheim sich vom Dienste des kirchlichen Parteieifers losgemacht, und bei allem Halten an der Orthodoxie doch eine unbefangenere Würdigung häretischer Lehren und Denkweisen angebahnt 9. Und so trugen auch die dogmatischen Compendien von J. D. Michaelis , J. D. Heilmann 10, G. T. Zachariä 11, G. F. Seiler 12, J. Ch. Döderlein 13, S. F. N. Morus 14 u. A. die Spuren dieser Fortschritte an sich, so sehr sie auch noch sich bemühten, die Reinheit des evangelischen Lehrbegriffs möglichst zu bewahren. Weniger streng nahmen es bereits in letzterer Hinsicht W. A. Teller 15, E. J. Danov 16, J. F. Gruner 17, J. C. R. Eckermann 18, C. Ph. Henke 19, in welchen die neologische Richtung immer unverhüllter hervortrat. Unter den reformirten Dogmatikern blieb Stosch 20 dem ältern Lehrbegriffe getreu, während Mursinna 21 mit einiger Vorsicht der Aufklärung zusteuerte.

- Unter den Wolfianern selbst trat der Professor der Philosophie zu Halle, Stiebritz, abwehrend auf in seinem "Beweis für die Wirklichkeit einer Offenbarung wider die Naturalisten, nebst einer Widerlegung derer, welche dem Wolfischen System eine Beförderung der Naturalisterei beimessen" Halle 1746. (Thorschmidt, Freidenkerbibliothek II, S. 655 ff. Lechler S. 449.) Nach dem Vorgange vom Kanzler Pfaff (akademische Reden über den Entwurf der theologiae antideisticae 1759) wurden besondere Vorlesungen gegen die Deisten gehalten (Lechler ebend.; Tholuck, Schriften II, S. 25). Ueber die apologet Litteratur s. Tholuck I, S. 150 ff. Unter den Engländern: Lardner (the credibility of the gospel history, Lond. 1730—1755. XII.), Addison, Nesoton, Berkley u. A. Unter den Deutschen: Haller (Briefe über die wichtigsten Wahrheiten der Offenbarung, Bern 1772), Lilienthal (gute Sache der Offenbarung, Königsberg 1750—1782), Less, Nösselt u. A. Besonders viele Gegenschriften veranlassten auch die Wolfenb. Fragmente (vgl. allg. Bibl. Bd. XXX u. XL): die vorzüglichsten von Döderlein, Less, Michaelis, Barthels, Semler.
- <sup>2</sup> Skelton, offenbare Deisterei 1756. II. Thl. Vorr. (bei Tholack I, S. 21): "Unsere neuen Schutzredner des Christenthums vertheidigen dasselbe oft mit deistischen Grundsätzen, und überdies sind sie zu bald fertig, ihre eigenen Glaubensartikel in eine neue Form zu giessen; sie hoffen dadurch ihrer Sache einen Vortheil zu gewinnen." Ein Beleg dazu ist Joh. Taylor. Vgl. Ernesti, neue theologische Bibl. I, S. 115. Tholack a. a. O. S. 30.
- So Jerusalem, Spalding, Zollikofer u. A., deren redlicher Wille unverkennbar zu Tage liegt. S. Jerusalem, Betrachtungen über die vornehmsten Wahrheiten der Religion 1768. II. 5. Ausg. 1773—1792. Fortsets. II. 1793. J. J. Spalding († 1804), Gedanken über den Werth der Gefühle im Christenthum 1761 (1784) über die Nutzbarkeit des Predigtamts 1775 vertraute Briefe, die Religion betreffend, 1788. G. J. Zollikofer (Predigten u. Andachtsbücher). Ihnen reihte sich auch A. W. Sack an. Sehr billig urtheit über die Accommodationstheorie dieser Männer Steffens: Was ich erlebte I, S. 258 ff
- <sup>4</sup> Vgl. die Einll. ins N. Test. Wie sehr die Kritik in Verbindung gebracht wurde mit den neologischen Bestrebungen, zeigt die Geschichte Wetsteins, s. meine Abh. in Illgens Zeitschr. 1839, 1. Aber auch die dogmatisch entgegengesetzte Richtung Bengels erkannte ebensosehr die Nothwendigkeit der Kritik, und übte diese im Dienste des Herrn.
- <sup>5</sup> (Joh. David, geb. 1717, † 1791.) Vgl. *Tholuck* a. a. Q. S. 130. Aus seiner Schule ging *Eichhorn* hervor. Die unbefangene Kritik und Exegese ward jedoch bald auch wieder eine im Dienste der Zeitansichten befangene. Natürliche Wundererklärung.
- 6 (Joh. Aug., geb. 1707, † 1781.) Institutio interpretis N. Test. Lipe. 1761, ed. Ammon, 1792. 1809. 8. "der Theolog, an dessen Namen die Geschickt den Uebergang zu den freiern Grundsätzen für die Auslegung der Schrift zunächst angeknüpft hat", Klausen, Herm. S. 291. Ueber die (nur beschränkten) Verdienste des Buches ebend. bis S. 294.
- <sup>7</sup> (Joh. Salomo, geb. 1725, † 1791 als Professor in Halle.) Vgl. seine (auch in die Geschichte der Zeit eingreifende) Selbstbiographie, Halle 1781. 1782. II.

emler war es vorzüglich, der "ohne eine eigene Schule zu bilden, doch den rand in sich trug, aus welchem die Funken auf den überall unter den Zeitmassen verbreiteten Zunder aussprühten und eine Evolution veranlassten, die zu diesem Augenblicke fortdauert", Tholuck II, S. 39. Von seinen zahlichen (171) Schriften gehören besonders hierher: Von freier Untersuchung zu Kanons (Halle 1771—1775) — Institutio ad doctrinam christianam liberalir discendam (Hal. 1774) — Versuch einer freien theologischen Lehrart (Halle 177 ff.). Beseitigung des Localen und Temporären in der Schrift, und Unterheidung von Theologie und Religion (Moralität) sind die cardines der Semrachen Theologie. Vgl. die Charakteristik bei Tholuck a. a. O. H. Schmid, e Theologie Semlers, Nördlingen 1858. Durch seine Einl. in die Baumgarnsche Glaubenslehre legte S. den Grund zur Dogmengeschichte (s. oben 16).

- \* S. F. Lücke, narratio de Joanne Laurentio Moshemio, Gott. 1837. 4. Bald schher machte sich auch die Kirchengeschichte, wie die Exegese, dem Zeitiste dienstbar. (Spittler u. Henke, Pragmatismus von Planck.) Die Dogengeschichte ward benutzt, das Wandelbare an den Dogmen nachzuweisen.
  - 9 Comp. theol. dogm. Gott. 1760, Ed. 2. 1784.
- 10 Geboren 1727, † 1764 als Professor zu Göttingen: Comp. theolog. dogm. ptt. 1761. Ed. 3. 1780.
- 1º Geb. 1729, † 1777 als Professor zu Kiel: Biblische Theologie, oder Unsuchung des biblischen Grundes der vornehmsten theologischen Lehren, Gött. Kiel 1771—1775; letzter Theil von Vollborth 1786. Der Verfasser versteht ter biblischer Theologie "nicht eine solche, deren Inhalt aus der heil. Schrift sammen ist in diesem Verstande muss jedes theologische System biblisch sondern überhaupt eine genaue Bestimmung der gesammten theologischen kren mit allen dazu gehörigen Lehrsätzen und des nach biblischen Begriffen htigen Verstandes solcher Lehrsätze, nach ihren richtigen Beweisgründen" zinr. S. 515 ff. Also der erste Versuch, die biblische Dogmatik (unabhängig n der kirchlichen) als selbständige Wissenschaft zu behandeln. Ihm gten darin W. F. Hufnagel (Handb. der biblischen Theol. Erl. 1785—1791), nenon, de Wette, Baumg.-Crus. u. A.
- 12 Geb. 1733, † 1807 als Prof. in Erlangen: Theol. dogm. polem. c. comp. gm. Erl. 1774. Ed. 3. 1789.
- 12 Geb. 1745, † 1792 (lehrte zu Altorf u. Jena), Professor zu Bützow: Intutio theologi christiani in capitibus religionis theoreticis nostris temporibus zommodata, Alt. 1780. 1782. 1784. 1787. II. Der Verfasser sagt in der Vorle (bei Heinrich S. 493): "Der Dogmatiker muss in unsern Tagen zwar iht neue Lehren erfinden und über die Bibel hinausgehen, aber auch nicht dem Alten stehen bleiben, sondern das, was von ihnen gesagt worden ist, htiger bestimmen, die neuern Erklärungen und Vorstellungen einzelner hren nutzen, und dabei hauptsächlich auf unsere Zeitbedürfnisse Rücksicht innen. Er muss daher untersuchen, welche Lehren jetzt am meisten bezweit und bestritten werden, und sie desto sorgfältiger und richtiger bestimmen. Ich bei den Beweisen muss er sich nach den Umständen der Zeit richten, d nicht alle schwankenden und unsichern Gründe des Alterthums billigen und ibehalten; vielmehr muss er die grossen Fortschritte, die zu unsern Zeiten in r Auslegungskunst gemacht worden sind, dazu nutzen, dass er in der Wahl r Beweise der Glaubenslehren vorsichtig sei; nicht auf die Menge derselben.

sondern auf ihre innere Güte sehen, und daher nur solche wählen, die deutich und bündig sind" u. s. w.

- 14 Geb. 1736, † 1792 als Prof. in Leipzig: Epitome theol. christ. Lips. 1789. (Heinrich S. 498 ff.)
- <sup>15</sup> Geb. 1734, † 1804 (vgl. §. 275 Note 7): Lehrb. des christlichen Glaubens 1763 — Religion der Vollkommnern 1792.
- 16 (E. Jak., geb. 1741, † 1782 als Professor zu Jena.) Theol. dogm. instit. libb. II, Jen. 1772. 1776. Von ihm sagt der (Bahrdtsche) Ketzeralmanach von 1781: "er trage einen Oberrock wie die regulirten Theologen, darunter aber stecke eine Uniform vom Freicorps."
- 17 (Joh. Friedr., geb. 1723, † 1778 als Prof. zu Halle.) Institutionum theologiae dogmat. libb. III, Hal. 1777. 8. "ein Mann von selbständigem Genis und historischer Gelehrsamkeit, dessen Bestreben besonders dahin ging, ähnlich wie Semler den spätern Ursprung und die vielfache Wandlung des orthodozen Lehrbegriffs nachzuweisen, nur dass bei Gruner die Platonisantes alles erklärm mussten, bei Semler die Judaisantes", Tholuck a. a. O. S. 106. Vgl. Heinrich S. 482. Durch das ganze Buch herrscht der Hauptgedanke, dass schon gegen Ende des ersten Jahrhunderts die christliche Religion in ihren Hauptlehren durch die alexandrinische, platonisch-orientalische Philosophie verdorben worden sei.
- 19 (J. Casp. Rud., geb. 1754, † 1836 als Professor in Kiel.) Compend. theol. christ. theor. bibl. hist. 1791 Handb. für das systemat. Studium der christlichen Glaubenslehre 1801. 1803. IV.
- 19 (Conr. Phil., geb. 1752, † 1809 als Prof. in Helmstädt und Abt za Kichselstein.) Lineamenta institutt. fidei christ. histor. criticar. Helmst. 1732 Ed. 2. 1795. Der Verfasser bezeichnet in der Vorrede dreierlei Arten des Abeglaubens (superstitio), die er zu bekämpfen habe: 1) die Christolatrie, 2) de Bibliolatrie, 3) die Onomatolatrie, und redet zugleich mit hoher Achtung wa Morus und Döderlein.
- <sup>20</sup> (Eberhard Heinr. Daniel, geb. 1716, † 1781 als Prof. der Theologie m Frankfurt a. d. O.) Introductio in theol. dogm. Fref. ad Viadr. 1778 — Institutt. theol. dogm. ibid. 1779. 8. (*Heinrich* S. 551.)
- <sup>21</sup> (Samuel, geb. 1717, † 1795 als Professor zu Halle; nach Bahrdts Ketzeralmanach "der Stabsfourier des reformirten Freicorps." Comp. theol. dogmet Hal. 1777. 8. Heinrich S. 549: "Er hat das, was in den neuern Zeiten zu Berichtigung des theologischen Lehrbegriffs von Andern geschrieben ist, fleisig genutzt; dabei aber hat er die Meinungen älterer Theologen nicht übergangen, sondern sie mit ihren gewöhnlichen Gründen angeführt, doch so, dass er nicht allezeit darüber geurtheilt, sondern oft dem Leser die Wahl zwischen dem Allen und Neuen gelassen hat."

Populäre Dogmatiken erschienen in einem Altes und Neues vermittelnden Sinne von Lees (1779, 1789) und Griesbach (1786, 1789).

#### §. 277.

#### Gegenwirkung. Religionsedict. Der orthodoxe Pietismus.

Dem unaufhaltsam vorwärts dringenden Strome der Aufklärung von aussen einen Damm zu setzen, war ein gewagtes Unternehmen,

rie sich dies an dem nutzlosen Erfolg des im Jahr 1788 erlassenen reussischen Religionsedicts und der Errichtung eines Glaubensribunals zeigte 1. Von innen heraus sollten sich die entgegengestzten Elemente von selbst geltend machen. War auch der Halle'che Pietismus in seinem zweiten Stadium ermattet und in todten Formalismus ausgeartet 2, so stellte sich doch auch jetzt der denonstrativen, wie der negativen Verstandesrichtung eine positive, nit pietistisch-mystischen Elementen versetzte Glaubensrichtung ntgegen, als deren Vertreter wir die Würtemberger J. A. Bengel 3 nd F. Ch. Octinger 1 zu betrachten haben, und an welche auch Ch. 1. Crusius 5 sich anreiht. · Zu Stützung des positiven Glaubens im 7olke wurden auch jetzt fromme und gelehrte Vereine errichtet 6, nd so erhielt sich nicht nur bei Vielen der Glaube der Väter als odtes Erbgut, sondern nahm hier und da, meist in der Form des ietismus, der verflachenden Zeitrichtung gegenüber, seine feste md bewusste Stellung ein 7.

- <sup>1</sup> Friedrich Wilhelm II., vom Minister Wöllner veranlasst, erliess dasselbe nterm 9. Juli; s. Acten, Urkunden und Nachrichten zur neuesten Kirchengechichte, Bd. I, S. 461 ff. Censuredict Immediat-Examinations- und Visiationscommission (Hermes, Hillmer, Woltersdorf) Proceduren derselben Lopfprediger Schulz zu Gielsdorf (1791). Schriften für und wider das Edict, a Henke's Beurtheilung aller Schriften, welche durch das preuss. Rel.-Edict eranlasst sind, Kiel 1793. Ueber den schlechten Erfolg der Maassregel sprach ich Hermes (in Halle) aus: "Man hält uns für mächtig, und doch haben wir och nicht einen neologischen Dorfprediger absetzen können; so arbeitet uns tles entgegen." S. Tholuck II, S. 126. Vgl. das preuss. Religionsedict, falle 1842.
- <sup>2</sup> S. Semlers Biographie I, S. 48 ff. "Viele fromme und in vieler Beziehung hrenwerthe Münner, welche der zweiten Generation der Halle'schen Schule anehörten, hatten ein gedrücktes, scheues und peinliches Wesen" Tholuck II, S. 8. T. Schmid, Geschichte des Pietismus, Nördlingen 1963. Uebrigens hatte auch las Benehmen in der Wolfischen Streitigkeit den Halle'schen Pietismus in Liescredit gebracht.
- <sup>3</sup> Geb. 1687, erst Klosterpräceptor und Prediger, † als Prälat und Doctor ler Theologie in Stuttgart 1752. S. J. Ch. F. Burk, Dr. J. A. Bengels Leben ind Wirken, Stuttg. 1832. Seine Verdienste um Kritik Chiliasmus seine dogmatischen Ueberzeugungen (als Frucht exegetischer Untersuchungen, Burk S. 353 ff.). Vgl. den Art. von Hartmann in Herzogs Realenc. II, S. 56 ff. von der Goltz, die theologische Bedeutung J. A. Bengels und seiner Schule Jahrbb. für deutsche Theol. VI, 3).
- <sup>4</sup> Geb. 1702, † 1782 als Prälat des Klosters Murrhard: Theologia ex idea ritae deducta, in VI locos redacta, quorum quilibet 1) secundum sensum comnunem, 2) sec. mysteria scripturae, 3) sec. formulas theticas nova et experinentali methodo pertractatur, Francof. et Lips. 1765. 8. Der Verfasser sucht lie ganze Glaubenslehre aus der Idee des Lebens dynamisch-genetisch zu entwickeln. Im Gegensatz gegen Wolfs mathemat. Methode bemerkt er praef. p.

- 3: Ordo geometricus incipit ab una aliqua idea abstracta; ordo generativus, ut in seminibus patet, incipit a toto idque per minima explicat aequabiliter, quod nos nonnisi simulacris imperfectis imitari possumus. Er ertheilt daher den Rath, erst überall den sensus communis, cujus praeceptor est ipse Deus (Ps. 94, 10), dann die Schriftlehre zu befragen und darauf die Kirchenlehre zu bauen. Er beklagt an der Wolfischen Philosophie vor allem das, dass sie die bezeichneten Worte der Schrift von Leben, Reich, Geist u. s. w. in blosse Abstracta verwandelt habe, woraus ein unwahrer, alles in blosse symbolische Redensarten verflüchtigender Idealismus entstehe; mischt aber dann freilich eine Menge Kabbalistisches ein und verweist dabei auf sein durch und durch kabbalistisches Buch: Oeffentliches Denkmal der Lehrtafel der Prinzessin Antonia u. s. w. Tüb. 1763. Es durchkreuzen sich bei ihm das Mystisch-Speculative Jak. Böhms und das Pietistisch-Praktische Speners zu einem Ganzen. Ueber seine Stellung zu Swedenborg s. den folg. §. Vgl. "die Theologie aus der Idee des Lebens abgeleitet und auf 6 Hauptstücke zurückgeführt" von M. Friedr. Chr. Oetinger, deutsch von Jul. Hamberger, Stuttg. 1852. u. \* C. A. Auberlen, die Theosophie Friedr. Chr. Oetinger's nach ihren Grundzügen; ein Beitrag zur Dogmengesch, und zur Gesch, der Phil, mit Vorw. v. Rich. Rothe, (Tüb. 1848.) Basel 1859. Oetingers sämmtliche Schriften, herausg. von Ehmans. V. 1858 63.
- <sup>5</sup> Ein Schüler Bengels und Gegner der Leibnitz-Wolfischen Philosophie, geb. 1715, † 1775 als Professor der Theologie und Philos. zu Leipzig: Opuscula philosophico-theologica, Lips. 1750 die wahre Gestalt der Beligion 1754 Hypomnemoneumata ad theolog. propheticam, Lips. 1764—1771. II. 8. Vorstellung von dem eigentlichen schriftmässigen Plan des Reichs Gottes, Lps. 1768. 8. Moraltheologie, ebend. 1782. 1773. Vgl. Würtemann, Einl. in das Lehrgebäude des Hrn. Dr. Crusius, Wbg. 1757. Schröckh VI, S. 106 ff. VII, S. 647. VIII, S. 41 u. 108. Buhle, Bd. V, S. 589 ff. Reinhard, Geständn. 8 68 ff. Herzogs Realenc. III, S. 192.
- <sup>6</sup> Zu Stockholm (1771) im Haag (1785) die deutsche Christenthumsgesellschaft, ohne Rücksicht auf Confessionsunterschied, gestiftet von dem lutherischen Theologen J. A. Urlsperger (seit dem J. 1779; Basel, London und Berlin werden als die Hauptsitze bezeichnet), s. J. A. Urlsperger, Beschaffenheit und Zweck einer zu errichtenden deutschen Gesellschaft thätiger Befürderer reiner Lehre und wahrer Gottseligkeit, Basel 1781.
- <sup>7</sup> Bretschneider, die Grundlage des evangelischen Pietismus, Lpz. 1833. Binder, der Pietismus und die moderne Bildung, Stuttg. 1839. Mürklin, Darstellung und Kritik des modernen Pietismus, ebend. 1839. Vgl. Dorner in des Studien und Kritiken 1840, 1.

# §. 278.

Zinzendorf und die Brüdergemeinde. Wesley und die Methodisten. Swedenborg.

Aus dem grossentheils verkommenen Pietismus 1 hervorgegangen, aber von ihm in Einzelnem abweichend, mehr auf Organisation eines besondern Gemeindewesens, als auf die Reformation der Kirche (und deren Lehre) im Grossen hinsteuernd, übte die von

dem Grafen von Zinzendorf 2 zu Herrnhut gegründete Brüderunität mit ihren Verzweigungen 3 einen bedeutenden Einfluss auf die Zeit und das christliche Leben in ihr; und wenn auch Zinzendorf für seine Person sich an die Augsburgische Confession anschloss (ohne darum die Mitglieder anderer christlicher Bekenntnisse auszuschliessen) 4, so drückte er doch der altlutherischen Theologie durch das Urgiren gewisser Lehrpunkte und durch die Art ihrer Behandlung ein eignes modern-sentimentales Gepräge auf. Eine auf die Person des Heilandes concentrirte feurige Liebe zu ihm und das gläubige Umfassen seines Verdienstes, mit vorwiegender sinnlicher Färbung, bildet das Eigenthümliche der herrnhutischen Theologie 5, die im Gefühl ihres höhern Berufs sowohl den Spott der Welt, als die missbilligenden Urtheile gelehrter und frommer Theologen 6 ruhig tiber sich ergehen liess. — Der Stifter der Methodistensecte, Johann Wesley, ging bei seinen strengen Busspredigten mehr von praktischen als wissenschaftlichen Gesichtspunkten aus, und wirkte in seiner Zeit mehr auf England als auf Deutschland ein 7. Mehr Anklang fand dagegen neben der pietistisch-mystischen Richtung in Deutschland auch noch die theosophische, wie diese in einem eigenen Gemisch von rationalistischen Ideen bei Swedenborg, dem Stifter der Kirche des neuen Jerusalems, hervortrat, und auch in weitern Kreisen sich Bahn machte 8.

- 1 Der Pietismus war zu Anfang des 18. Jahrhunderts entweder in todten Formalismus ausgeartet oder es hingen sich demselben allerlei schwärmerische Richtungen an, die mehr von der Kirchen- als von der Dogmengeschichte zu würdigen sind; vgl. F. W. Krug, kritische Geschichte der protestantisch-religiösen Schwärmerei, Sectirerei und der gesammten un- und widerkirchlichen Neuerungen im Grossherzogthum Berg, Elberfeld 1851. 8. W. Barthold, die Erweckten im protestantischen Deutschland während des Ausgangs des 17. und ler ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts (in Raumer's Taschenb. 1852). Göbel 1. a. O.
- <sup>2</sup> 1700—1760, s. die Biographien von Spangenberg, Schrautenbach (Gnadau 1851), Varnhagen von Ense (biograph. Denkmale, Bd. V), Verbeek, Tholuck (vermischte Schriften I, S. 433), G. Müller (Selbstbekenntnisse merkwürdiger Männer, Bd. 3), Herder, Adrastea (Werke zur Phil. X, S. 71), Knapp in der Vorr. zur Ausg. seiner Lieder, \*Burkhardt, Graf Zinzendorf u. die Brüdergemeine, Gotha 1866.
- <sup>3</sup> Stiftung der Gemeinde 1722. Ueber die Geschichte derselben: *Cranz*, alte und neue Brüderhistorie, Barby 1772, fortges. von *Hegner* 1794—1804; *Schaaf*, die evangel. Brüdergem. Lpz. 1825. Vgl. die Litt. bei *Niedner*, KG. S. 763.
- <sup>4</sup> Die (relative) Indifferenz gegen den Confessionsunterschied hat namentlich bei Vielen Anstoss erregt. Zinzendorf selbst bekannte sich zur Augsburgischen Confession, und so ward auch seine Gemeinde 1748 vom chursächsischen Kirchenrathe als eine der Augsburgischen Confession verwandte Gemeinde an-

gesehen. Indessen schlossen sich auch reformirte Gemeinden (in der seuswoeß) unbedenklich der Unität an (z. B. in Basel).

- <sup>5</sup> Ausdrücke, wie Bluttheologie, Wunden-Litanei, Wunden-Homilien u. s. w. wählten Zinsendorf und seine Anhänger selbst; häufiges Spiel mit dem Blut und den Wunden, der Seitenböhle, in den Zinzendorfischen Liedern. Vgl. indessen: Die altlutherische Bluttheologie in einem Auszuge aus des sel. Dr. Ahasveri Fritzschens sogenannten Himmelslust und Weltunlust, mit dem Motto: Pasce me vulneribus, mens dulcescet, Lpz. u. Görlitz 1750 — woraus erhellt, dass diese Sprache auch schon vor Zinzendorf von Andern geführt wurde. (Ahasv. Fritzsche † 1701.) - Eine keuschere Sprache führte jedoch schon der Bischof A. G. Spangenberg (geb. 1704, † 1792) ein, s. dessen Idea fidei fratrum oder kurzer Begriff der christlichen Lehre, Barby 1779. 1783, worin sich (mit Ausnahme dessen, was die Einrichtungen der Gemeinde betrifft) nichts findet, das nicht auch schon von andern evangel. Theologen gelehrt worden wire. "Das Charakteristische der Spangenbergschen Lehrdarstellung ist eine grow Besonnenheit und Vorsicht, das Bestreben in keinem Stück über das unmittelbare Zeugniss des Geistes in Schrift und Erfahrung hinauszugehen und wo möglick nicht von dem evangelisch-kirchlichen Lehrtypus abzuweichen" Burkhardt 1.
- <sup>6</sup> Carpzov zu Dresden, Siegmund Jak. Banmgarten zu Halle, Joh. Phil. Fresenius zu Frankfurt a. M. (1747—1749), J. A. Bengel (1751), Abt Steinmetz im Kloster Bergen, J. G. Walch u. A.
- 7 Geb. 1703, † 1791. Vgl. Southey, the life of John W. and the rise and progress of methodism, ed. 2. Lond. 1820. II.; ins Deutsche übers. von F. A. Krummacher, Hamb. 1828. H. Moore, the life of J. W. Lond. 1824. II. Wetson, Leben des J. W., mit Vorr. von Bonnet, Frkf. 1839. Burckhardt, vollst Gesch. der Methodisten in England, Nürnb. 1795. II. Bauen, der Methodismus. Zür. 1838. Jackson, Gesch. der Methodisten, Berlin 1840. Jakoby (Prediger der bisch. Methodisten kirche), Handbuch des Methodismus, Bremen 1853. 2. Auf. 1855. Vgl. den Art. "Methodismus" in Herzogs Realenc. IX, S. 450 ff. — Neben W. wirkte J. G. Whitefield (1770). Works of Whitefield. VI. London 1771.-Beide zerfielen in der Folge mit einander in Beziehung auf die Gnadenlehre, da Wesley arminianisch, Whitefield streng calvinisch lehrte. Auch mit des Pietisten und Herrnhutern waren sie nicht ganz eins. Man kann sagen, das der Herrnhutismus durch das einseitige Hervorheben der schon geschehenen Versöhnung und des Gefühls der schon erlangten Gnade mehr beruhigend, aber auch leicht verweichlichend, der Methodismus durch das beständige Forden des Busskampfes heilsam sittlich aufregend, aber auch leicht beängstigend nach innen und verdammungssüchtig nach aussen wirkt. Beide Richtungen haben in dem Pietismus ihre gemeinsame Wurzel und finden auch in ihm wieder ihre Ausgleichung.
- 8 Immanuel von, geb. 1688, † 1777, seit 1743 göttlich inspirirt (vgl. Herder. Adrastea IX, S. 502): Arcana coelestia, Lond. 1749 ss. 8. T. IV. Ed. Tafel. Tub. 1833 Vera christiana religio complectens univ. theol. novae eccles. Amst. 1771. II. 4. In Deutschland (namentlich Würtemberg) verwendete sich Oetinger für Swedenborg (seit 1765), späterhin Tafel (1838). In unserer Zeit hat die Swedenborgsche Lehre wieder einen neuen Schwung erhalten und auch in Frankreich Anhang gefunden (Oegger). Vgl. die neueste Litteratur in Rheinw. Repert. 1834. Bd. IX, S. 216 ff. Ueber die Lehre: Hauber, in der Tüb. Zeitschr. 1940, 4. Dagegen: Swedenborgs Lehre, mit Rücksicht auf die

Einwürfe gegen sie (Swedenborg und seine Gegner, 3. Thl.) Stuttg. 1844. Vgl. lie weitere Litteratur bei *Niedner*, KG. S. 766.

Die eine Seite des Swedenborgianismus (das Geisterschen) hat Jang Stilling aufgenommen (1740—1817), und mit ihm zugleich hat J. Casp. Lasater (1741—1801) dazu mitgewirkt, die tiefern ehristlichen Interessen, mit dem magischen Schimmer des Wunderbaren in der Gegenwart umgeben, unter einer grossen Zahl auch der gebildeten Zeitgenossen aufrecht zu erhalten und zu steigern. Will man diese Richtung als eine theosophisch-mystische bezeichnen, so darf man doch dabei den Unterschied zwischen dieser in die Prosa des 13. Jahrhunderts hineinverschwemmten, durch die breiteste Refiexion deselben hindurchgegangemen Mystik und der an der Poesie der frühern Jahrhunderte erstarkten eines Tauler n. s. w. nicht übersehen. Vgl. Bausg.—Crus. Gomp. I, §. 185.

## §. 279.

Die Kantische Philosophie. Rationalismus und Supranaturalismus.

Bosenbrezz, Geschichte der Kantischen Phil. Lpz. 1840. Erdmann, die Entwicklung der deutschen Speculation seit Kant. I. Lpz. 1848. Kune Fischer, Kants Leben und die Grundlagen seiner Lehre, Mannheim 1860. (Vgl. den folg. \$.)

Die unbestimmte Aufklärerei des 18. Jahrhunderts, die schon ange auf eine Verflachung des Religiösen in ein blos Moralisches, der doch wenigstens auf eine Auflösung des Specifisch-Christlichen n allgemeine, abstracte Vernunftideen (von Gott, Freiheit, Unsterbichkeit), mit gelegentlicher Berücksichtigung der einmal gegebenen Bibellehre, hingearbeitet hatte, erhielt nun ihren bestimmtern Ausiruck und zugleich mit der strengen wissenschaftlichen Form auch ine heilsame Beschränkung durch den Kantianismus oder die kriische Philosophie. Indem Immanuel Kant 1, nach Hume's Vorgange, las menschliche Erkenntnissvermögen einer genauern Prüfung und Sichtung unterwarf, entdeckte er, dass dieses nicht in die Tiefen ler Gottheit hinabreiche, sondern, gebunden an Zeit und Raum, zur Endliches zu erkennen, mithin auch wohl blos für das sittliche Leben eine genügende Norm zu geben im Stande sei. Wenn nun Kant auf der einen Seite der reinen Vernunft das Vermögen absprach, über Göttliches Gewisses auszusagen<sup>2</sup>, so brachte er auf der andern Gott, Freiheit und Unsterblichkeit dadurch in Sicherheit, dass er sie zu Postulaten der praktischen Vernunft stempelte 3. Von Bibel und Christenthum sprach der ernste Weise mit hoher Achtung, und erkannte es als deren Bestimmung an, jenen praktischen Ideen auf populärem Wege zur allgemeinen Anerkenntniss en verhelfen. Schlossen sich auch nur wenige Theologen in streng methodischer Weise an die kritische Philosophie an 4, wie Tieftrunk 5 and (eine Zeitlang) Stäudlin 6 und Ammon 7, so ruhte doch im Ganzen das, was sich jetzt als System des Rationalismus<sup>8</sup>, dem des Supranaturalismus 9 gegenüber, aufstellte, auf den Resultaten der Kantischen Kritik. Als Vertreter eines formellen, von der alten Orthodoxie wohl zu unterscheidenden Offenbarungsglaubens (Supranaturalismus) erscheinen seit der Kantischen Periode Storr 10 und Reinhard 11, als Vertreter des Rationalismus Wegscheider 12, Paulus 13, Röhr 14, während noch Andere, wie Schott 15, Bretschneider 16, Tzschirner 17, durch Aufstellung eines sogenannten rationalen Supranaturalismus eine Vermittlung der Extreme herzustellen oder vorzubereiten suchten.

- <sup>1</sup> Geb. 1721, † 1804. (Seit 1740 hatte Kant Theologie studirt.) Sämmtlicke Werke herausgegeben von Rosenkranz und Schubert, Lpz. 1837 ff. XII. Hattenstein X. 1838 ff.
- <sup>2</sup> Kritik der reinen Vernunft, Riga 1781. 2. Ausg. 1787. Die spätern Auflagen sind nur unveränderte Abdrücke der zweiten.
- <sup>3</sup> Kritik der praktischen Vernunft, Riga 1788 Kritik der Urtheilskraft, 1790. Für die *Theologie* besonders wichtig: Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Königsb. 1793. 2. verm. Aufl. 1794.
- <sup>4</sup> Vgl. Flügge, Versuch einer historisch-kritischen Darstellung des bisherigen Einflusses der Kantischen Philosophie auf alle Zweige der wissenschaftl. und praktischen Theologie, Hannover 1796. 1800. II. 8. Reinhard, Vorr. zur 3. Ausg. der christl. Moral 1797. J. F. Flatt, obss. ad comparandam doctr. Kant. eum christiana 1792 (Opusc. Nr. 7). Kessler, Darstellung und Prüfung des Kantischen Rationalismus in der Religion, besonders in der Exegese, Würzb. 1818. u. die Artikel "Kant" (nebst Jacobi, Fries, Fichte) und "Religionsphilosophis" in Herzogs Realenc. VII, S. 333 ff. u. XII, S. 700 ff. (von Ulrici).
- <sup>5</sup> Joh. Heinrich, Privatdocent der Philosophie zu Halle, am Ende des 18. Jahrh.: Versuch einer Kritik der Religion 1790 Censur des christlich-protestantischen Lehrbegriffs, mit besonderer Hinsicht auf die Lehrbücher von Döderlein und Morus, Berlin 1791—1795. 2. Aufl. 1796 Dilucidationes ad theoret. christ. rel. part. 1793. II. Religion der Mündigen 1800.
- <sup>6</sup> K. F., geb. 1761, † 1826 als Professor zu Göttingen: Ideen zur Kritik der christlichen Religion, Gött. 1791 Lehrb. der Dogmatik und Dogmengesch., ebend. 1800. 3. Ausg. 1809. 4. Ausg. 1822.
- <sup>7</sup> C. F., geb. 1766, erst Prof. in Erlangen, † 1850 als Oberhofprediger in Dresden: Entwurf einer wissenschaftlich-praktischen Theologie nach Grundsätzen der Vernunft und des Christenthums 1797 Abhandlungen zur Erläuterung einer wissenschaftlich-praktischen Theologie 1798 Summa theol. christ. 1803 (deutsch 1805); ed. 4. 1830 Ausführlicher Unterricht in der christlichen Glaubenslehre, für Freunde der evangelischen Wahrheit, 1807. 8.
- g Die Benennung Rationalismus ist freilich älter, als die Kantische Periode und häufig galt sie gleich mit Naturalismus und Deismus, vgl die Rationalistensecte in England (§. 238 Note 3) und die von Tholuck (II, 26) angeführte Disputation von Sucro vom J. 1706 (Rationalistae, Naturalistae, Libertini, Sceptici, quin imo Athei); und noch jetzt herrscht bei Vielen eine bald unabsichtliche, bald absichtliche Verwechslung der Begriffe. Schon Kant trennte beides (Rel. innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, S. 216 f.). Wir sind aber überdies geschichtlich berechtigt, den Rationalismus, wie er sich in Deutschland zum System ausgebildet und wie er durch ein Menschenalter hindurch in der Kirche, gewiss nicht ohne Frucht, wenn auch einseitig, gewirkt hat und zum Theil noch fortwirkt, zu unterscheiden vom wilden und frivolen Naturalis-

nus, der in der auserkirchlichen Welt wuchert. Der Rationalismus hat sich loch immer an das geschichtliche und biblische Christenthum angeschlossen und im Verein mit den kirchlichen Instituten, z. B. auf homiletischem Wege, sur Aufrechthaltung sittlich-religiöser Gesinnung gewirkt, namentlich auch im Jegensats gegen einen das sittliche Bewusstsein verwirrenden Pantheismus. Ind so mag denn wohl von einem christlichen Rationalismus, mit voller Anertennung seiner Verdienste, geredet werden. Im Gegensatz gegen die neuern Entwicklungen, gegen die er sich abgeschlossen hat, haben Einige angefangen, hn Rationalismus vulgaris zu nennen. Vgl. Bretschneider, histor. Bemerkk. iber den Gebrauch der Ausdrücke Rationalismus u. Supranaturalismus (Oppositionsschr. VII, 1. 1829). A. Haln, de rationalismi qui dicitur vera indole, Lips. 1827. K. Hase, die Leipz. Disputation, ebend. 1827. Dessen Streitschriften I, S. 28. Dogm. S. 16. 36. Treffliches über die Sache selbst bei Baung-Crus. Compend. I, S. 476.

- Nach einer Seite hin konnte auch der Supranaturalismus an Kant sich anlehnen, insofern ja eben dieser die Unzulänglichkeit der Vernunft, über göttliche Dinge zu forschen, dargelegt hat. So Storr, Bemerkungen über Kants philos. Religionslehre, aus dem Lat. von Süsskind, Tüb. 1794 (bei Baumg.-Crus. I, S. 466). Allein die Consequenz, dass, weil die Vernunft nicht ausreiche, eine Offenbarung nothwendig sein müsse, hat Kant nicht gezogen, vielmehr dieselbetadurch abgelehnt, dass er der Vernunft auch das Vermögen absprach, ein anderes als moralisches Kriterium aufzustellen, wonach man wissen könne, dass etwas geoffenbart sei. Ihm blieb die Offenbarung etwas Problematisches, und die positive Religion blosses Vehikel der praktischen Vernunftwahrheiten. Vgl. die spec. DG.
- 16 Gottl. Chr., geb. 1746, † 1805 als Professor zu Tübingen: Doctrinae christ. pars theoretica 1793 Lehrbuch der christl. Dogmatik, ins Deutsche übers. mit Erläuterungen von C. Ch. Flatt, 1803. Ueber die conservative Richtung der Tübinger Schule überhaupt s. Tholuck II, S. 145—147. u. Palmer in den Jahrbb. für deutsche Theol. XI, 1 S. 108 ff. Ueber den Supranaturalismus der Storr'schen Schule Letzterer S. 120: "In den Fragen, die den übernatürlichen Ursprung des Christenthums und der Bibel, die Wunder, die Weissagungen beweißen, bekämpfte derselbe den Rationalismus; aber wie dieser Kampf selber schon mit rationellen Mitteln geführt wurde, so zeigte er sich in allem Uehripen, im ganzen Ton der Glaubens- und Sittenlehre, als der leibliche Bruder des Rationalismus; ja, während der sächsische Supranaturalismus sich der Form sach immer noch an die kirchliche Dogmatik anschloss, waren jene Schwaben war biblische, aber nicht kirchliche Theologen."
- 11 Franz Volkmar, geb. 1753, † 1812 als Oberhofprediger in Dresden. S. dessen Geständnisse, Sulzb. 1810 Epitome theol. christ. e F. V. Reinhardi acroasibus acad. descript. atque obss. auct. (ed. Hoepfner) 1805 Vorlesungen über Dogmatik, mit literar. Zusätzen herausgeg. von F. B. Berger (1801) und H. A. Schott, Sulzb. 1818. Der Supranaturalismus Reinhards ist ein rein ethisch-verständiges Product einer zarten Gewissenhaftigkeit auf der einen und einer streng logischen Consequenz auf der andern Seite. Die Grundanschauung, die durch das Ganze hindurchgeht, ist von der rationalistischen nicht sehr verschieden, wie denn auch Reinhards Predigten, in ihrer überwiegend moralisirenden Textbehandlung, die Vorläufer vieler rationalistischen Predigten geworden sind. Mit Verzichtleistung auf jedes kirchlich-traditionelle oder philos. Princip haben den biblischen Supranaturalismus dargestellt: A. Hahn, Lehrb.

des christlichen Glaubens, Lps. 1828. (1858. 59.) G. Ch. Knopp, Vorlesungen über die christliche Glaubenslehre, nach dem Lehrbegriff der evang. Kirche, herausgegeben von G. Thilo, Halle 1827. Biblische Glaubenslehre, vornehmlich für den prakt. Gebrauch, herausgeg. von Guericke, Halle 1840.

- <sup>12</sup> J. A. L., geb. 1771, † 1849 als Professor zu Halle: Institutiones theol. christ. dogm. 1813. Ed. 8. 1844. Dagegen: W. Steiger, Kritik des Rationalismus in Wegscheiders Dogmatik, Berlin 1830.
- <sup>13</sup> H. E. G., geb. 1761, anfangs in Jena, † 1851 als Prof. u. Kirchenrath in Heidelberg mehr auf exegetischem Wege (Commentar über das N. Test. Leben Jesu) und als Organ des Liberalismus Sophronizon, 1818 ff. Der Denkgläubige 1825. 1829.
- <sup>16</sup> J. F., geb. 1777, † 1848 als Generalsuperint. in Weimar: Briefe tiber den Rationalismus, zur Berichtigung der schwankenden und zweideutigen Urtheile, die in den neuesten dogmatischen Consequenzstreitigkeiten über denselben gefällt worden sind, Sondersh. 1813 Kritische Predigerbibliothek seit 1820 Grund- und Glaubenssätze der evang.-protestantischen Kirche, Neust. 1832. 1834 Predigeten.
- <sup>15</sup> H. A., geb. 1780, † 1835 als Professor in Jena: Epitome theolog. dog-maticae, Lips. 1811. 1822.
- 16 K. G., geb. 1776, † 1848 als Generalsuperintend. in Gotha: Handbuch der Dogmatik der evangel.-luther. Kirche, Lpz. 1814. 1818. II. 4. Ausg. 1838
   Systematische Entwicklung aller in der Dogmatik vorkommenden Begriffe, nach den symbol. Büchern der protestant.-luther. Kirche, ebend. 1805; neueste Aufl. 1841. (Ueberwiegend histor. Richtung.)
- <sup>17</sup> H. G., geb. 1778, † 1828 als Professor und Superintendent in Leipzig: Vorlesungen über die christliche Glaubenslehre nach dem Lehrbegriffe der evang.-protest. Kirche, herausgeg. von K. Hase, Lpz. 1829. (Nebeneinanderstellung beider Systeme.)
- Uebrigens stand mit dem Kantisch-rationalistischen System, so gut wie früher mit dem Weifischen, der Gang der Litteratur überhaupt in auffallender Parallele. Die Schillerperiode (Worte des Glaubens), Tiedge's Urania (1801). Auch auf populärem Gebiete (in der Predigtiltteratur u. den Erbauungs- u. Jugendschriften) spiegeite sich diese Richtung ab. Sunden der Andacht und ihre Wirkung, Dinters Schullehrerbibel.

## §. 280.

#### Die neuere speculative Philosophie. Fichte. Schelling.

C. M. Michelet, Geschichte der Philosophie von Kant bis Hegel, Berlin 1837. II. H. M. Chelpiesthistorische Entwicklung der speculativen Philos. von Kant bis Hegel, Dresden 1837. 1839. C. Fortlage, genetische Geschichte der Philosophie seit Kant, Lps. 1852. Barthelmes, kindoctrines religiouses de la philosophie Allemand, 1856. II. (Vgl. die Litt. zu §. 275.)

Sowohl der Rationalismus als der Supranaturalismus der Kantischen Periode standen auf dem gemeinsamen Boden einer verständig-abstracten, in beschränkten Kategorien sich bewegenden Denkweise; und erst der neuern speculativen Philosophie, wie sie durch den Fichte'schen Idealismus 1 hindurch zur Schelling'schen Philosophie des Absoluten 2 sich hindurcharbeitete, blieb es vorbehalten, auf das Tiefe und Bedeutungsvolle der kirchlichen Dogmen, d. h. zunächst auf ihren speculativen Gehalt, wieder aufmerksam zu machen

d so den denkenden Geist von der blossen Peripherie des relisen Lebens wieder in das Centrum desselben hineinzuweisen. ar aber dort das tiefere speculative Interesse in dem empirischaktischen untergegangen, so zeigte sich nun sofort das Gegenzil. Die esoterische Gnostik bemächtigte sich einer dem damaen Geschlechte noch räthselhaften Hieroglyphensprache, welche t orthodox klingenden Formeln einen von der Kirchenlehre verhiedenen, ja der praktisch-religiösen Denkweise nicht selten zuderlaufenden Sinn verband. Nicht nur ward so das Historische r blossen mythischen Hülle des Speculativen, sondern auch die antische Trias von Gott, Freiheit und Unsterblichkeit, an welcher e Rationalisten in ihrer ehrlichen Nüchternheit festgehalten, ging tzt nur allzu leicht in einem die Persönlichkeit Gottes und des enschen vernichtenden, Gott und Welt vermengenden Pantheisus unter: so dass, während die Einen zur Wiederkehr einer ristlichen Philosophie sich Glück wünschten, die Andern bedenkth fragten, ob mit diesem Tausche viel gewonnen sei? 3

<sup>1</sup> J. G. Fichte, geb. 1762, † 1814 als Professor der Philosophie in Berlin. sind die verschiedenen Perioden bei Fichte zu unterscheiden. Der Versuch er Kritik aller Offenbarung (1792), welcher erst anonym erschien und für e Kantische Arbeit galt, steht auch noch ganz auf Kantischem Standpunkte. e Wissenschaftslehre (1794 ff.) ist dagegen rein speculativ-idealistisch, und wirklich oder scheinbar atheistisch?) in dieser Gestalt nicht geeignet, auf 1 Theologie angewandt zu werden. Erst die spätern (mehr populär gehalten) Schriften befleissigen sich einer christlichen Ausdrucksweise und legen es rauf an, die Uebereinstimmung mit dem Christlichen nachzuweisen. Dahin hört vor allem die Anweisung zum selfgen Leben oder die Religionslehre erlin 1806), wo, ganz im Gegensatz gegen den moralisirenden Rationalismus, s vierte Evangelium wieder als das Hauptevangelium herausgehoben und auf s Einssein von Vater und Sohn (den im Menschen sich bewusst werdenden ott) alles gebaut wird. Vgl. des Benedictiners von Banz, Joh. Bapt. Schad, meinfassliche Darstellung des Fichte'schen Systems und der daraus hervorhenden Religionstheorie, Erf. 1800—1802. III. Baumg.-Crusius I, S. 455—457. Hase, Jenaisches Fichtebüchlein, Leipz. 1856. J. F. Erdmann, Fichte, r Mann der Wissenschaft u. des Katheders, Halle 1862. Kym, Gedächtnissle, Zürich 1862.

<sup>2</sup> F. W. Jos. von Schelling, geb. 1775 (1841 von München nach Berlin befen, † 1854), versöhnte den Idealismus Fichte's mit dem Realismus (Subject d Objeet) durch die Beides (spinozistisch) vermittelnde Identitätsphilosophie: priesungen über die Methode des akadem. Studiums, Stuttg. u. Tüb. 1803. 13; besonders Vorles. 8 (über die histor. Construction des Christenthums) u. pries. 9 (über das Studium der Theologie). Ganz im Gegensatze gegen den antischen Rationalismus wird hier das eine Mal (S. 180) die Lehre "vom enschgenoordenen Gotte", das andere Mal (S. 184) die "Versöhnung des von ott abgefallenen Endlichen" als erster Gedanke des Christenthums bezeichnet, zugleich seine Vollendung erhalte in der Lehre von der Dreieinigkeit, elche Lehre dann auch freilich wieder, "wenn sie nicht speculatie gefasst

wird, eine sinnlose ist" (S. 192). Die ganze 9. Vorles. enthält eine ebenso bestimmte Polemik gegen den (empirischen) Supranaturalismus, wie gegen den Rationslismus (Kants), sowie gegen die historische Fassung des Christenthums. - Philos. u. Religion, Tüb. 1804. — Denkmal der Schrift von den göttlichen Dingen des Herrn F. J. Jacobi (vgl. §. 281), Tüb. 1812. — In der spätern Periode seines Lebens hat sich Schelling mehr der positiv christlichen und theistischen Ansicht genähert, s. Vorr. zu V. Cousin, aus dem Franz. von Beckers, Stuttg. 1834. Vgl. A. Planck, Schellings nachgelassene Werke u. ihre Bedeutung für die Theologie (deutsche Zeitschr. für christl. Wiss. u. christl. Leben VIII. Min 1857). — Die Schelling'sche Schule äusserte sich erst mehr auf dem naturphilosophischen, als auf dem religionsphilosophischen und theologischen Gebiete. Auf letzterm: Heinr. Blasche († 1832), das Böse, im Einklange mit der Weltordnung dargestellt, Lpz. 1827 — Philosophie der Offenbarung, Gotha 1829. Ueber Eschenmayers Stellung zu dieser Philosophie s. Reinhold, Gesch. der Philos. II, 2 S. 388. Dass auch Schleiermachers philos. Bildung mit der Schellingschen zusammenhänge, wird nicht geleugnet werden können, obwohl gerade die Anwendung auf Religion und Theologie eine ganz verschiedene, weit mehr an Jacobi sich anlehnende war (vgl. §. 281). Vgl. Dorner, Schellings Potenslehre (Jahrbb. für deutsche Theologie 1860); E. A. Weber, Examen critique de la philosophie religieuse de Schelling, Strasb. 1860.

<sup>3</sup> Vgl. F. Köppen, Schellings Lehre, oder das Ganze der Lehre vom absoluten Nichts, Hamb. 1803. G. F. Süsskind, Prüfung der Schellingschen Lehre von Gott, Weltschöpfung, moralischer Freiheit u. s. w., Tüb. 1812. Ekrefeuchter, Schellings Philosophie der Mythologie u. Offenbarung (Jahrbb. für deutsche Theol. 1859, 2.) u. den Artikel "Schelling" von Heyder in Herzogs Resiencykl. XIII, S. 503 ff.

Auch hier wieder die Parallele auf dem Gebiete der Litteratur und Kunst. Die Romantik (Gebr. Schlegel, Tieck, Novalis), Goethe (im Gegensatz zu Schiller aufgefasst), Creuzer und Ion Symbolik und Antisymbolik.

§. **2**81.

Herder und Jacobi. - de Wette und Schleiermacher.

Wenn nun so die speculative Philosophie bereits eine Vermitlung der Gegensätze herbeizuführen schien, so entstand doch noch die Frage, ob überhaupt von ihr die rechte Vermittlung zu erwarten sei? Hatte schon der Dichtergeist eines Herder¹, der Kantischen Kritik gegenüber, auf die historische Natur der christlichen Dogmen und auf den Unterschied von Religion und Lehrmeinungen hingewiesen, hatte er, im Zusammenhange mit der modernen Bildung, zu einer lebenswarmen, aus der Tiefe orientalischbiblischer Weltanschauung geschöpften Behandlung christlicher Gegenstände die Bahn gebrochen, so suchte, im Gegensatz gegen die Philosophie des Absoluten, der fromme Weise Friedrich Jacobidem Glauben, den er vom Wissen unterschied, seine stille Heimatzu sichern in der Brust des Menschen; und wenn er auch damit weder den Kirchenglauben noch den streng biblischen Glauben

neinte (im supranaturalistischen Sinne), so fand doch seine glauens- und ahnungsvolle Lehre auch bei denen Anklang, die ach Positiverem Verlangen trugen. Auf dem Grunde dieser, das eligiöse Gefühl vor allem berücksichtigenden Philosophie und im mschluss an die neuere philosophische Bildung überhaupt<sup>3</sup>, erhob ich sonach eine theologische Schule, die ebensosehr auf kritischistorischem, als philosophischem, und mehr auf psychologisch-anpropologischem, als auf dem objectiven Wege speculativer Forchung die Extreme zu vermitteln bemüht war. Als Gründer deralben sind, obwohl in verschiedener Weise, de Wette 4 und Schleieracher 5 zu betrachten, von denen der Erstere mehr auf psycholoisch-synthetischem Wege die religiös-symbolische Bedeutung der eschichtlich gewordenen Dogmen für das gläubige und ahnende lemüth nachwies, während der Letztere mehr analytisch-dialektisch as Specifisch-Christliche in seiner Eigenthümlichkeit aufzufassen nd die kirchlichen Dogmen als den jedesmaligen Ausdruck des esammtgefühls aller Gläubigen zu begreifen suchte.

- ¹ Geb. 1744, † 1803 als Generalsuperintendent in Weimar: Werke zur Reigion und Theologie, Tüb. 1805 ff. XII. Herder hat zwar keine Dogmatik sechrieben, aber durch die ganze Richtung, die er der Theologie (von Vielen sverstanden) zu geben suchte, ist er von der höchsten Bedeutung: Briefe zer das Studium der Theologie, Brief 29 ff. Christliche Schriften (vom Erser der Menschen; von Gottes Sohn, der Welt Heiland; vom Geist des Chrienthums; von Religion, Lehrmeinungen und Gebräuchen). Zusammengestellt idet man Herders dogmatisch-theologische Ansichten in: J. G. v. Herders ogmatik, aus dessen Schriften dargestellt und mit litterarischen und kritischen nmerkk. versehen von einem Freunde der Herderschen Gnosis (Augusti?), ma 1805, 8. Vgl. Herder-Album, Jena 1845. Herders Lebensbild, von seim Sohne, Erl. 1846. II. u. meinen Artikel in Herzogs Realenc. V, S. 747. eber Herders philosophische Richtung: Erdmann, G. Herder als Religions-tilosoph, Hersfeld 1866.
- <sup>2</sup> Geb. 1743, seit 1804 Präsident der Akademie der Wissenschaften zu Münten: † 1819. Sämmtl. Werke, Lpz. 1812. VI. Briefwechsel, ebend. 1825—127. II. Von den göttlichen Dingen und ihrer Offenbarung, ebend. 1811. gl. J. Kuhn, Jacobi u. die Philosophie seiner Zeit, Mainz 1824. H. Fricker, s Phil. des Fr. Hr. Jacobi, Augsb. 1854.
- <sup>2</sup> Schleiermacher gestand, dass er von Jacobi seine Anregung empfangen ibe (Baumg I, S. 468); aber auch Schelling hatte auf ihn gewirkt. de Wette hloss sich dagegen an Fries an, der im Sinne Jacobi's die Kantische Philophie vervollkommnete. Wissen, Glauben, Ahnung.
- <sup>4</sup> W. M. Leberecht, geb. 1780, 1810—1819 Prof. in Berlin, seit 1821 Prof. Basel, † 1849. Seine Grundansichten finden sich entwickelt in den Erläurungen zum Lehrbuch der Dogmatik, über Religion und Theologie, Berlin 21 Lehrb. der christl. Dogmatik in ihrer histor. Entwicklung, ebend. 1821. Aufl. 1840. II. Christl. Sittenlehre, ebend. 1819—1824. III. 8. Populär: eber die Religion, ihr Wesen, ihre Erscheinungsformen und ihren Einfluss

auf das Leben (Vorlesungen), Berlin 1827. 8. — Theodor, oder des Zweislen Weihe, 1821. 1828. II. — \* Das Wesen des christl. Glaubens, vom Standpunkte des Glaubens dargestellt, Basel 1846 — Predigten. Vgl. Schenkel, de Wette und die Bedeutung seiner Theologie für unsere Zeit; Hagenback, W. M. L. de Wette, eine akadem. Gedächtnissrede, Lpz. 1850; Lücke, W. M. L. de Wette, Hamb. 1850; meinen Artikel in Herzogs Realenc. XVIII, S. 61.

<sup>5</sup> Friedrich, geb. 1768, † 1834 als Prof. in Berlin: Ueber Religion, Reden an die Gebildeten unter ihren Verächtern, Berlin 1799 (in dieser ersten Gestalt wenig Beziehung auf das positive Christenthum darbietend, viehmehr den Verdacht des Pantheismus weckend, aber schon jetzt die Religion als Gefühl fassend, im Gegensatz gegen Wissen und Thun; die spätern Auflagen [4te ·1829] haben durch Anmerkungen die Uebergänge aus den Reden in die christliche Dogmatik angedeutet) — Darstellung des theolog. Studiums, Berlin 1811. 1830 - Der christliche Glaube, nach den Grundsätzen der evangel. Kirche im Zusammenhange dargestellt, ebend. 1821. 1830. II. — Predigten. (Sämmtliche Werke, seit 1834 in 3 Abth.) — Vgl. Braniss, über Schleiermachers Glaubenslehre, Berlin 1822. H. Schmid, über Schleiermachers Glaubenslehre, Lps. 1835. K. Rosenkranz, Kritik der Schleierm. Glaubensl. Königsb. 1836. G. Weissen born, Darstellung und Kritik der Schleiermacherschen Dogmatik, Lpz. 1849. Baumg.-Crus., Schleiermachers Denkart u. Verdienst, Jena 1834. Lucke (Studien u. Krit. 1834, 4.). Strauss, Schleiermacher und Daub, in den Halle'schen Jahrbüchern 1834, Nr. 20 (wieder abgedr. in den "Charakteristiken u. Kritiken" Auberlen, Schleiermacher, ein Charakterbild, Basel 1859. Gass in Herzogs Realenc. XIII, S. 741 ff. \*)

#### §. 282.

Restaurationsversuche. Die praktische Frömmigkeit und die neuere theologische Bildung.

Aber auch mit dieser nur dem gebildeten Geiste zusagenden Vermittlung war der Menge der Gläubigen nicht gedient, und wenn der Gegensatz von Rationalismus und Supranaturalismus erst nur das Ansehen einer Schuldifferenz hatte, so zeigte sich's nur zu bald, dass der den kirchlichen Interessen auf längere Zeit entfremdete Sinn des Volkes nun wieder, durch die Zeichen der Zeit belehrt, nach einer kräftigen Speise verlange. An der Stelle eines schüchternen und selbst von rationalistischen Elementen nicht unberührten Supranaturalismus der Schule liess sich nun wieder der Glaube der Väter in strengern Formen und im Gegensatze gegen die neuere Bildung vernehmen. Claus Harms forderte bei dem Wiedergedächtniss der Reformation den alten lutherischen Glauben

<sup>\*)</sup> Für die Genesis der Schleiermacherschen Theologie: Fr. Schleiermachers Briefwechsel mit J. Ch. Gass, mit einer biographischen Vorrede von Dr. W. Gass, Berlin 1852. Vgl. auch Selbstbiographie (im 26. Jahre) mitgetheilt von Lommaisch (Zeitschr. für histor. Theol. 1851. H. 1.) und Gelters Monatsbl. VI, 1 (Schleiermacher und die Brüdergemeinde, zur inzem Geschlichte des deutschen Protestantismus).

in Thesen zurück, indem er bewies, dass es mit der Vernunftreligion nichts sei 1. Sartorius wies auf die Verwandtschaft des Rationalismus mit dem Romanismus<sup>2</sup>. An leidenschaftlicher Aufregung und an Verdächtigung von beiden Seiten fehlte es nicht 3, und nur das überwiegend praktische Interesse, das sich in Verbreitung der Bibel und des Christenthums und in Gründung frommer Anstalten bethätigte 4, liess über die vielfachen Störungen hinwegsehen, welche diese Parteikämpfe herbeiführten. Mit dem praktischen Interesse hielt aber auch das wissenschaftliche Schritt, und erfreulich ist es zu sehen, wie bei allem Kampfe der Parteien die edlere Wissenschaft sich über demselben erhielt. Exegese und Kirchengeschichte erkannten immer mehr ihre Aufgabe, nach der einen Seite sich frei zu halten von dogmatischen Vorurtheilen, nach der andern aber in das Wesen der Dinge tiefer einzudringen und an die Stelle todter Schematismen lebendige Gestalten zu setzen 5. Auch die aus Indifferentismus lange vernachlässigten Unterscheidungslehren der Kirchen fanden in der Symbolik ihre rein wissenschaftliche Erörterung 6. Die Sittenlehre ward in nähere Verbindung mit der Glaubenslehre gebracht 7, das Ganze der theologischen Wissenschaften nach neuen Gesichtspunkten betrachtet 8, und auch die praktische Theologie einer totalen Umgestaltung entgegengeführt 9.

- 1 Claus Harms, in Kiel (geb. 1778: vgl. über ihn Rheinw. Rep. XXX, S. 54; weine Selbstbiographie, Kiel 1851; Baumgarten, Denkmal für Claus Harms, Braunschw. 1855; Pelt, in Herzogs Realenc. V, S. 567): Das sind die 95 Thees oder Streitsätze Dr. Luthers, zum besondern Abdruck besorgt, und mit aniern 95 Sätzen vermehrt, Kiel 1817. Ueber den Thesenstreit vgl. evang. KZ. 1829, Nr. 45 - 48. 58 - 60. 80 ff. 88 ff. (Schriften von Ammon und Schleiernacher.) "Dass es mit der Vernunftreligion nichts ist," Lpz. 1819. Wogegen Krug ("Dass es mit der Vernunftreligion doch etwas ist"), Baumgarten-Cruu. Andere, s. Schröder, Archiv der Harms'schen Thesen oder Charakteistik der Schriften, die für oder gegen dieselben erschienen sind, Altona 1818.
- <sup>2</sup> E. W. Ch., geb. 1797, Prof. in Dorpat: Die Religion ausserhalb der Grenen der blossen Vernunft, nach den Grundsätzen des wahren Protestantismus regen die eines falschen Rationalismus, Marb. 1822. Vgl. auch Heinr. Steffens. ron der falschen Theologie und dem wahren Glauben, eine Stimme aus der Jemeinde, Breslau 1823.
- Die Rationalisten beschuldigten die Supranaturalisten (Pietisten, Mystiker) untiprotestantischer Tendenzen, die Supranaturalisten verlangten von jenen. lass sie aus der Kirche schieden, oder forderten auch wohl zu ihrer Vertreirung auf. — Leipz. Disputation 1827 (vgl. Hase's Schrift unter diesem Titel). - Hengstenbergs evang. KZ. - Halle'sche Denunciationen und weitere Gechichten bei Hase, KG. §. 466 (444).
- 4 Bibel- und Missionsanstalten, von England aus auf den Continent ver-Manst: Basel 1816; Berlin 1823. Die beredtesten Apologeten! - Die blosse Negation baut und schafft nichts, kritisirt nur.

- Wenn die Exegese sich bald nach Ernesti wieder aufs Neue (oft willkürlich genug) in den Dienst der theol. Richtungen begeben hatte (Storr und Paulus), so sicherte Winer abermals der grammatisch-historischen Interpretation ihre Rechte, während Lücke (mit seinem Joh.) einer dynamisch eindringenden Auslegungsweise Bahn machte: und wenn früher die Kirchengeschichte als Geschichte der menschlichen Thorheiten war betrachtet worden, so ward sie von Gieseler in würdiger Unbefangenheit behandelt, und Neander wies an ihr den Entwicklungsgang des göttlichen Reiches nach. Merkwürdig ist auch der mit der neuen historischen Richtung erwachte Sinn für Monographien. Dies alles wirkte auf eine energischere Behandlung der Dogmen zurück, und half die Gespenster nach beiden Seiten hin verscheuchen.
  - <sup>6</sup> Marheineke und Winer, s. oben S. 26.
- <sup>7</sup> In seiner kritischen Uebersicht der Ausbildung der theologischen Sittenlehre seit Calixt (theol. Zeitschr. Berlin 1819, S. 247 ff.) hatte de Wette auf manche Gebrechen aufmerksam gemacht. In Verbindung mit der Dogmatik behandelten die Sittenlehre, jedoch von verschiedenen Standpunkten aus, C. I. Nitzsch, System der christlichen Lehre, Bonn 1829. 6. Aufl. 1852. und J. T. Beck, die christliche Lehrwissenschaft nach den biblischen Urkunden, Stattg. 1840. I. 1. 1841. I. 2.
- <sup>8</sup> Seit Schleiermacher erhielt die theologische Encyklopädie eine wissenschaftliche Gestalt, was auch auf die Dogmatik zurückwirkte.
- <sup>9</sup> So haben Schleiermacher und nächst ihm Nitzsch, Marheineke, Alex. Schweizer, Vinet, Gaup, Ehrenfeuchter, Palmer, Zezschwitz u. A. die praktische Theologie zur Wissenschaft erhoben. Das praktisch-dogmatische Interesse muste dadurch unstreitig gewinnen.

## **§. 283**.

## Die Hegel'sche Philosophie und die Junghegelianer.

J. H. Fichte, über Gegensatz, Wendepunkt und Ziel heut. Philosophie, Heidelberg 1832. Le, die Hegelingen, Halle 1838. Zellers theol. Jahrbb. (selt 1842). C. A. Thile, die Wissenschaftlichkeit der modernen speculativen Theologie in ihren Principlen beleuchtet, Lp. 1851. Zeller, die Tübinger bistor. Schule in Sybels histor. Zeitschrift 1860. u. der Artikel "Tübinger Schule" von Landerer in Horzogs Realencyklopädie XVI, 8. 485 ff.

Aber auch die Philosophie blieb nicht stehen. Die erst mehr der Naturseite zugekehrte, mit überwiegender Phantasie behandelte Schelling'sche Lehre wurde durch Hegels <sup>1</sup> methodisch-dialektische Behandlung noch bestimmter auf das historisch-ethische Gebiet verpflanzt und dadurch auch zur deutsch-protestantischen Theologie in ein engeres Verhältniss gesetzt Dem Begriffe wurde auch auf dem religiösen Gebiete die Alleinherrschaft eingeräumt, Gefühl und Vorstellung als niedere Formen zurückgewiesen. Darin der Hauptgegensatz zur Schleiermacherschen Schule. Während zu des Stifters Lebzeiten vorerst nur zwei Theologen, Daub <sup>2</sup> und Marheineke <sup>3</sup>, sich enschieden dieser Lehre zugewandt hatten, tauchte nach des Meisters Tode eine bedeutende Schülerzahl aus dem jüngern Geschlechte der Theologen auf, die indessen in Beziehung auf die wichtigsten

Lebensfragen der Kirche bald in zwei Fractionen sich theilten, wovon die eine (die rechte) 4 eine supranaturalistische oder doch theistisch-conservative, die andere (linke) 5 eine (immer sichtbarer heraustretende) kritisch-destructive Tendenz an den Tag legte. Ausserdem sind von Andern, mit Berücksichtigung der neuesten Vorgänge, andere und selbständige Wege eingeschlagen worden, sowohl auf rein-philosophischem 6, als theologischem Gebiete 7. So weit indessen noch immer die Richtungen aus einander gehen<sup>8</sup>, leren nähere Bezeichnung und Würdigung der Dogmatik (in Verbindung mit der Religionsphilosophie) zu überlassen ist, so ist doch den meisten neuern Darstellungen des christlichen Glaubens das gemeinsam, dass sie, über den frühern Gegensatz von Rationalismus und Supranaturalismus bereits hinaussehend, auf die tiefern Anforderungen des forschenden Geistes und gläubigen Gemüthes, wie auf den gegebenen Inhalt der Kirchenlehre sinnig eingehen and weder mit blossen Machtsprüchen fremder Autorität, noch mit oberflächlicher Halbheit des eigenen Urtheils sich zufrieden stellen. Und eben darin liegt bei allem Verwirrenden und Betrübenden, das mit unterläuft, die Bürgschaft für den endlichen Erfolg dieser Bestrebungen.

- 1 Geb. 1770, seit 1818 Professor der Philosophie zu Berlin, † 1831: Sämmtliche Werke, seit 1832 Phänomenologie des Geistes, Bamb. 1807 Encyklopädie der philosophischen Wissenschaften, Heidelberg 1817, 3. Ausg. 1831 Vorlesungen über die Philosophie der Religion, herausgegeben von Marheineke, Berlin 1832. II. Merkwürdige Vorrede zu Hinrichs' Religionsphilosophie 1822 (in Beziehung auf das religiöse Gefühl). Streitigkeiten: H. Leo, die Hegelingen, Halle 1838. 1839. Kahnis, Ruge und Hegel, Quedl. 1838. Rheinicald, Repertorium XXXI, S. 28 ff.—Zu weiterer Beleuchtung: Gabler, die Hegelsche Phil. 1833; Ulrici, über Princip u. Methode der Hegel'schen Philosophie, 1841; and weitere hierauf bezügliche Schriften von Michelet, Trendelenburg, Weisse, Rosenkranz, Erdmann, Ulrici; vgl. des Letzteren Art. "Hegel'sche Religionsphilos." in Herzogs Realenc.V, S. 629 ff.
- <sup>2</sup> K., geb. 1765, † 1836 als Professor und Kirchenrath in Heidelberg. Daub hatte die ganze philosophische Entwicklung von Kant bis Hegel in sich selbst fürchgemacht. Werke, herausgegeben von Marheineke und Dittenberger, Berl. seit 1838 Theologumena s. doctrinae de relig. christ. ex natura Dei perspecta repetendae capita potiora, Heidelb. 1806 Einleitung in das Studium der Dogmatik aus dem Standpunkte der Religion (ebend. 1810) Judas Ischariot, oder das Böse im Verhältnisse zum Guten betrachtet, 3 Hefte in 3 Abth. (ebend. 1816—1819) Die dogmatische Theologie jetziger Zeit, oder die Selbstsucht in der Wissenschaft des Glaubens (ebend. 1833) System der christlichen Dogmatik (erster Thl.), herausgegeben von Marheineke und Dittenberger, Berlin 1841. Vgl. (Strauss) Daub und Schleiermacher in den Charakteristiken und Kritiken, Lpz. 1839. Rosenkranz, Erinnerungen an K. Daub, Berlin 1837. Strauss (s. oben §. 281 Note 5). Unter den Schülern Daubs (theilweise Schleiermachers) hat eine neue Bahn in der theologischen Wissenschaft ge-

brochen Dr. Richard Rothe in seiner theol. Ethik, Wittenberg 1845. II. und in der Schrift: "Zur Dogmatik", Gotha 1863.

- <sup>3</sup> Phil., geb. 1780, † 1846 als Professor der Theol. in Berlin: Grundlinien der christlichen Dogmatik als Wissenschaft, Berlin 1819. 1827. Theol. Vorlesungen, herausg. von *Matthies* und *Vatke*, Berlin 1847. V.
  - 4 Gabler, Göschel, Rosenkranz, Rothe u. A. Vgl. Thilo a. a. O.
- <sup>5</sup> D. F. Strauss, die christliche Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwicklung und im Kampfe mit der modernen Wissenschaft dargestellt, Stuttg. 1840. 1941. II. Vgl. K. Ph. Fischer, die speculative Dogmatik von Strauss, erster Band, geprüft, Tüb. 1841. Rosenkranz, Kritik der Strauss'schen Glaubenslehre, Leipz. 1845. Die sogenannte "Tübinger Schule", als deren Haupt Ferd. Christ. Baur zu betrachten, hat sich mehr auf dem Gebiet der Dogmengeschichte und der historisch-biblischen Kritik, als unmittelbar auf dem der Dogmatik bewegt, wie sie sich denn auch gerne die "historische Schule" nennt; obgleich nicht zu verkennen ist, dass gerade ihre Untersuchungen (von Schwegler, Zeller, Hilgenfeld u. A.) sowie auch die von ihr hervorgerufenen Entgegnungen und Vermittelungen tief in die Grundlagen der christlichen Theologie und ihres Lehrbegriffs eingegriffen und eine gänzliche Revision der dogmatischen Ideen veranlasst haben, an der unsere Zeit noch arbeitet.
- <sup>6</sup> Aus der Kant-Fichte'schen Periode: Reinhold, Herbart, Fries, Krug, Köppen, Eschenmayer, Bouterwek u. A. Aus der neuern Zeit: G. Ritter, J. H. Fichte, C. H. Weisse, K. Ph. Fischer, Billroth, Erdmann, Drobisch u. A.—Gegen Hegel's Schule hat in neuerer Zeit von einem grundverschiedenen Standpunkt aus die von J. F. Herbart reagirt (Drobisch, Taute, Hartenstein, Allihn, Thilo u. A.). Organ dieser Richtung ist die Zeitschrift für die exacte Philosophie von Allihn u. Ziller 1860. Vgl. auch Ubrici in dem Art. "Religionsphilosophie" bei Herzog XII, S. 119—121.—Ueber die weitern Erscheinungen auf dem Gebiete der Religionsphilosophie siehe auch die Zeitschr. von J. H. von Fichte, Ubrici und Wirth, bis jetzt 48 Bde.
- <sup>7</sup> So haben sich im Wesentlichen, jedoch mit grösserer Hinneigung zur kirchlichen Orthodoxie, an die Schleiermacher'sche Schule angeschlossen: Nitzsch (vgl. §. 282 Note 7) und A. D. Ch. Twesten, Vorlesungen über die Dogmatik der evangelisch-lutherischen Kirche, Hamb. 1826; 3. Aufl. 1834. II.; während K. Hase sowohl dem kritischen als dem speculativen Elemente einen grössern Einfluss auf Beurtheilung der kirchlichen Dogmen gestattet hat, s. dessen Lehrbuch der evangelischen Dogmatik, Stuttg. 1826; 2. umgearb. Aufl. Lpz. 1838 Gnosis, oder evangelische Glaubenslehre für die Gebildeten in der Gemeinde, Lpz. 1827. II. Die neuesten Dogmatiker, J. T. Beck (1840), Rothe (Ethik 1845 ff.), Liebner (1849), J. P. Lange (1849—1851), Martenen (1850—1856), Ebrard (1851. 1852), Philippi (1854—59), Schenkel (1859. 1860), Weisse (1855—60), Al. Schweizer (1863) u. A. haben von den verschiedensten Standpunkten aus, theils den biblischen, theils den kirchlichen Lehrbegriff zu wissenschaftlicher Darstellung gebracht.
- <sup>8</sup> So weit eine Gruppirung möglich ist, kann man sagen, es stehe im Allgemeinen der kritisch auflösenden und zersetzenden Richtung, die, wenn sie schon das nicht Wort haben will, mit ihren Anschauungen im Pantheismus wurzelt, eine positive, auf die religiösen Thatsachen des Bewusstseins und der Geschichte gegründete theistische Anschauungsweise gegenüber. Die Anhänger dieser letzteren gehen aber wieder so auseinander, dass die Einen das Positive

in der orthodoxen Kirchenlehre finden, wie sie in den Symbolen gegeben ist (eine Richtung, die weitaus mehr in der lutherischen, als in der reformirten Kirche zur Erscheinung kommt), die Andern dagegen nur die heil. Schrift als höchste Norm anerkennen und ihr die Symbole unterordnen. Wiederum aber macht sich hier (nur unter anderer Form) der alte Gegensatz geltend zwischen Rationalismus und Supranaturalismus, indem die Einen, die streng Bibelgläubigen, das Schriftwort (nach Geschichte und Lehre) mit dem Worte Gottes schlechthin identificiren und alles abweisen, was auf Kritik und historische Vermittlung des göttlich Gegebenen mit dem menschlich Gewordenen sich einlässt, die Andern (wenn auch wieder auf verschiedenen Wegen) eine solche Vermittlung suchen, ohne darum den Offenbarungsgehalt in blosse sittlich-religiöse Maximen des gesunden Menschenverstandes auflösen zu wollen, wie der triviale Rationalismus. Indessen durchkreuzen sich die Richtungen vielfach in den Einzelnen, und so kann das noch in der Gährung Begriffene keineswegs als Material der Dogmengeschichte verwerthet werden.

Die vermitteinde Richtung hatte ihr hauptsächliches Organ erst in der von Schleiermacher, de Wette und Lücke herausgegebenen Theologischen Zeitschrift, Berlin 1819—1822, und dann in den von Ullmann und Umbreit herausgegebenen Studieu u. Kritiken (seit 1828). — Seither mehrere andere, namentlich die (Berliner) Zeitschrift für christliche Wissenschaft und christliches Leben (seit 1850) und die Jahrbücher für die deutsche Theol. herausge von Liebner, Ehrenfeuchter u. s. w. Stuttg. 1856ff. Dagegen das Organ der jung-hegel'schen Partei: Theol. Jahrbb. von Baur und Zeller (seit 1842).

## §. 284.

#### Neueste rationalistische Reaction.

Nachdem die destructive Tendenz bis zur gänzlichen Auflösung des religiösen Selbstbewusstseins in Selbsttäuschung fortgeschritten war 1, trat der modern-vulgäre Rationalismus mit der Forderung auf, die den Bedürfnissen der Zeit entsprechende, aller Dogmen möglichst entledigte Volksreligion zu werden, wie er bisher die Religion eines grossen Theiles der Gebildeten gewesen war. Dahin zielte der in Köthen gegründete Verein der "protestantischen Freunde" (Lichtfreunde) 2, der in verschiedenen Gegenden, besonders des nördlichen Deutschlands, Anhänger fand und in mehrere Zweigvereine und freie Gemeinden sich spaltete 3, für die Entwicklung der Dogmengeschichte aber von keiner andern als negativen Bedeutung sein konnte, und daher auch mehr der flüchtigen Tagesgeschichte, als der ernsten Dogmengeschichte anheimfällt. Weit bedeutender ist der Principienkampf zwischen der conservativ-kirchlichen und der Fortschrittspartei wieder hervorgetreten in dem Kampf zwischen Stahl und Bunsen und den damit zusammenhängenden Erscheinungen i; vorzüglich aber haben die neuesten Verhandlungen über das Leben und die Person Jesu Christi, mithin über die historische Grundlage des Christenthums den Boden der christlichen Dogmatik mehrfach erschüttert und die einzelnen Bestimmungen des auf demselben ruhenden Lehrgebäudes in Frage gestellt 5.

- 1 Ludwig Feuerbach, das Wesen des Christenthums, Lps. 1841 ("Beförderung der pneumatischen Wasserheilkunde!") Das Wesen der Religion, 2. Aufl. 1850. "Jeder Unbefangene wird zugeben, dass die Philosophie Feuerbachs, der nachte einseitige Sensualismus und Materialismus, dem aber die Einbildungskraft (auf welcher [nach F.] Religion und Christenthum beruhen) die seltsamsten Streiche spielt in Wahrheit keine Philosophie ist" Ubrici bei Herzog XII, S. 725.
- <sup>2</sup> Uhlich und Wislicenus. Versammlung in Köthen 29. Mai 1844. Ob Schrift? ob Geist? Lpz. 1845. Die 13 Artikel. Uhlichs Reformationsthesen; s. Niedner, KG. S. 890 ft., wo auch die Litteratur. Dulon und der Breiner Kirchenstreit; vgl. Gutachten der Heidelberger Facultät (von Schwiel) 1852.
- <sup>3</sup> Vereine in Breslau und Königsberg. Rupp seit seinem Austritt aus der Staatskirche Prediger der freien evangel. Gemeinde in Königsberg. S. Nieducr a. s. O.
- <sup>4</sup> Bunsen, Zeichen der Zeit, Leipz. 1855 Gott in der Geschichte, Leips. 1857. und die hierauf bezüglichen Streitschriften. Als Organ der freiern protestantischen Richtung auf der von Schleiermacher eingeleiteten Bahn können betrachtet werden die "protestant. Kirchenzeitung", red. von H. Krauss, und die "allgemeine kirchliche Zeitschrift" von Schenkel (seit 1859).
  - <sup>5</sup> Vgl. die specielle Dogmengeschichte (Christologie).

# §. 285.

# Die protestantische Kirche und Kirchenlehre ausserhalb Deutschland.

Den grössten Antheil an den genannten Kämpfen hatte längere Zeit fast ausschliesslich das protestantische Deutschland genommen, mit Anschluss von Dänemark und der reformirten Schweis! Die meisten der übrigen protestantischen Länder hatten entweder von diesem Principienkampfe keine Notiz genommen, oder beurtheilten ihn schief und ungerecht 2. In Schweden erhielt sich im Ganzen die lutherische Orthodoxie 3. In den Niederlanden kämpfte mehr eine gemässigte (arminianische) Gesinnung gegen die starre Dordrechter Orthodoxie 4. In England fanden hier und da partielle Abweichungen von den 39 Artikeln statt 5, oder es machte der Sectengeist in neuen Formen sich geltend 6. Die auf der Schule zu Oxford gepflegte Theologie des Puseyismus lenkte, wie im Cultus so auch im Dogma, zum Katholicismus zurück, der indessen als der ächt kirchliche vom römischen sich unterscheiden sollte 1. - Einen grossartigen Versuch, der kirchlichen und dogmatischen Zerrissenheit aufzuhelfen, machte die in London (1846) aufgerichtete Evangelische Allianz, mit deren starren Artikeln aber die deutsche Wissenschaft sich schwerlich wird befreunden können 8. Auch in Frankreich war (mit Ausnahme des deutschen Strassburg) 9 die Theologie der Protestanten hinter der deutschen Bildung grossenheils zurückgeblieben, und erst von den Laien aus wurde der Binn für tieferes Forschen auf religiösem Gebiete geweckt <sup>10</sup>. Auch lie Bewegungen in der Genfer und der Waadtländer Kirche waren veder nach Inhalt noch Form dazu angethan, mit dem Gegensatze les deutschen Rationalismus und Supranaturalismus in Parallele gestellt zu werden <sup>11</sup>. Allein die Schranken, welche die auswärtigen Kirchen von der deutschen Kirche abschlossen, sind in neuester Zeit vielfach durchbrochen worden, und dieselben Gegensätze, die üch in Deutschland seit bald einem Jahrhundert ausgebildet, finlen sich nun auch in den verschiedenen Theologenschulen Hollands <sup>12</sup>, n England und Nordamerika <sup>13</sup>, im protestantischen Frankreich <sup>14</sup> epräsentirt. Und so begegnen wir auf dem dogmatischen Gebiete inem Kampfe, der immer grössere Dimensionen annimmt und dessen Endziel zu weissagen über die Grenzen der Dogmengeschichte inausgeht.

- <sup>1</sup> In Dänemark ward der Streit zwischen Rationalismus und Supranaturalisaus geführt durch Clausen und Grundtvig (s. ev. KZ. 1827 ff.; Studien u. Kriiken 1834, Hft. 4; Hase, KG. §. 466). Von den deutsch-reformirten Kirchen er Schweiz hat im vorigen Jahrh. die Zürcherische am meisten dem Einfluss der lamaligen neuern deutschen Theologie sich hingegeben. (Hess und Lavater, bwohl in verschiedener Weise, waren Vertreter des Supranaturalismus, Häfeli, Holz, Schulthess des Rationalismus.) Ebenso hat in diesem Jahrhundert die schleiermacher'sche Theologie daselbst ihre Vertreter an L. Usteri (Verfasser les paul. Lehrbegriffs)\*) und Al. Schweizer. - Schaffhausen hatte an Georg Miller († 1819: vom Glauben der Christen, Winterthur 1815. II.) einen im Sinne Lerders, jedoch mit überwiegender orthodoxer Tendenz, wirkenden Theologen. - In Bern erhielt sich noch lange die Orthodoxie im Bunde mit der aristocratischen Verfassung. — Basel hat den Rationalismus in seinen ersten An-Engen mit Wetstein vertrieben (1730) und seither nicht in sich aufkommen assen. Lange Zeit galt es (mit Uebertreibung) als der Sitz des Pietismus. -Durch die Erneuerung und Stiftung der schweiz. Hochschulen (Basel 1817-.835, Zürich 1833, Bern 1834) und die Berufung deutscher Lehrer (de Wette's 1ach Basel 1821) wurde die schweizerische Theologie mit der deutschen Wissenchaft in eine engere und bleibende Verbindung gebracht. Durch die Berufung von Strauss nach Zürich und die dadurch hervorgerufene Reaction (1839) wurde ler Kampf zugleich ein politischer Parteikampf. Seither haben die verschielenen Richtungen auch ihre verschiedenen Vertreter gefunden, theils an geboenen Schweizern, theils an Ausländern. Die Theologie des "Fortschritts", wie ie sich gerne nennt, hat ihre Vertretung in den seit 1859 erscheinenden "Zeittimmen". Eine vermittelnde Richtung hält das die geschichtliche Entwicklung ler Kirche verfolgende "Kirchenblatt" ein.
- <sup>2</sup> J. H. Rose, der Zustand der protestantischen Religion in Deutschland, ier Reden an der Univ. Cambridge, 1825; a. d. Engl. Lpz. 1826.
  - 3 S. Guericke, KG. II, S. 1084. 1087.

e) In der letzten Auflage neigte sich der Verfasser zu Hegel und Rosenkrans hinitber.

- 4 Die Unruhen in der niederländisch-reformirten Kirche während der Jahre 1533—1839, von X., herausg. von Gieseler, Hamb. 1840. Unter den holländischen Theologen haben Heringa, Clarisse, Royaards u. A. den Entwicklunggang der deutschen Theologie verfolgt.
- <sup>5</sup> So fand zu Anfang der Periode der Arianismus Sam. Clarke's († 1729) noch einige Anhänger. Honce wurde des Tritheismus beschuldigt. Unter den englisch-amerikanischen Theologen zeichnete sich Edwards aus. Hauptwerke: über die Freiheit des Willens und die Erbsünde.
- <sup>6</sup> Das Auftauchen neuer Secten sowohl hier als in Nordamerika ist für die I) ogmengeschichte als solche gleichgültig. Am meisten Aufsehen hat Kring (1792—1834) erregt, der auch auf dem Continent Anhänger gefunden hat, s. Hohl, Bruchstücke aus dem Leben und den Schriften Ed. Irvings, St. Gallen 1839.
- <sup>7</sup> Seit etwa 1820 zeigten sich die ersten Spuren der Richtung. Seit 1832 British Magazine und 1833 Tracts for the times, mit steigender katholisirender Richtung bis 1841. Hauptvertreter: Dr. Pusey zu Oxford (geb. 1800), T. Kebble. J. H. Newman, welcher Letztere förmlich zur röm.-kath. Kirche übertrat. Vgl. Weawer, der Puseyismus in seinen Lehren und Tendenzen; a. d. Engl. von Amthor, Lpz. 1845. Fock in den Schwegler'schen Jahrbb. der Gegenwart, Aug. 1844. Repertorium von Bruns und Häßner (Mai und Juli 1846). Allg. Berliner KZ. 1846, Nr. 12. 32. (Niedner, KG. S. 867.) Allg. Augsb. Zeit. 1847, Nr. 46 Beilage. Ausführlicher findet sich die neuere Theologie in England, Schottland und Amerika behandelt in der englischen Uebersetzung dieses Lehrbuches (New-York 1862) §. 285 a—e. S. 416—452.
- <sup>9</sup> Vgl. Der evangel. Bund, von K. Mann und Theod. Plitt, Basel und Frankfurt 1847.
  - 9 Blessig, Hafner, Redslob, Emmerich, Bruch, C. Schmid, Reuss, Kienlen.
- 10 Benj. Constant, Cousin, Guizot. Als Theologen: Vincent zu Nismes (méditations et discours, 1830 ff.), Vinet (f 1847), Merle d'Aubigné, Gaussin, Sardinoux. Zeitschriften: Ami de la religion, Semeur, Lien (Organ der gemässigt liberalen Richtung), Espérance (Organ der gemässigten kirchl. Orthodoxie). Archives du christianisme (Organ der Dissidenz), Avenir (Organ der freien Kirche) u. a. Vgl. Ullmann, polemische Erörterungen, Stud. u. Kr. 1852. H. Reuchlin, das Christenthum in Frankreich, Hamb. 1837.
- die Gegner der sogenannten Momiers (Chénevière u. A.) nehmen insofern den supranaturalistischen Standpunkt ein, als sie von dem Dogma der Schriftinspiration und der Integrität des Kanons ausgehen, freilich dann (in socinianischer Weise) ihre Dogmen in der Schrift finden. Schon dass hier der Arianismus (!: noch sich aufthun konnte, deutet auf die Verschiedenheit des französischen und deutschen Rationalismus. Vgl. die Schriften von Chénevière, Bost, Mallan. Histoire véritable des Momiers, Par. 1824. Basel 1825. Dazu de Wette, einige Bemerkungen über die kirchlichen Bewegungen in Genf; und "Genfs kirchliche und christl. Zustände" von einem Theologen der franz. Schweiz, in der Zeitschrfür christl. Wiss. u. christl. Leben 1850, Nr. 31—34. \*von der Goltz, die reformirte Kirche Genfs im 19. Jahrh. Basel u. Genf 1862. Das Erscheinen der Darbysten und Irvingianer. Vgl. über die Ersteren: J. Herzoy, les frères de Plymouth et John Darby, Laus. 1845; über die Letztern unten §. 302, Anm. 4. Der von Scherer angeregte Streit wegen Schriftinspiration, und die sich

daraus entwickelnde neufranzösische Schule, deren Organ die Zeitschrift von Coloni, Revue de Théologie et de Philosophie, Strasb. (seit 1850).

- 12 So repräsentirt die Haager Schule (Groen van Prinsterer, Capadose u. A.) die strenge Orthodoxie, die Leydener Schule (Scholten) den Rationalismus, die Gröninger Schule (Hofstede de Groot) eine (liberale) Vermittlung. In der Kirche steht der moderirten Orthodoxie (Chautepie de la Saussage, van Osterses, Trollet u. A.) eine andere entgegen, die mit den schweizerischen "Zeitstimmen" einig geht; vgl. Réville, les controverses en Hollande, Revue des deux mondes 1860.
- 13 Die Oxforder Essays and revoiews u. die kritischen Untersuchungen Colemso's über den Kanon haben einen principiellen Kampf in der englischen Kirche hervorgerufen, der wenigstens das Gute hatte, diese Kirche aus ihrem theologischen Schlafe aufzurütteln. In Nordamerika hat der Rationalismus beredte Vertreter gefunden an William Channing u. Theodor Parker († 1860) in Boston; vgl. über Letztern Lang, in den "Zeitstimmen" 1862, Nr. 17 ff. (u. 1859. S. 379) u. die englische Uebersetzung unsres Lehrbuchs a. a. O.
- 14 Die Ecole de Théologie nouvelle (Athanase Coquerel, Réville) im Gegensatz theils zur alten und veralteten, aber auch zur modernen Orthodoxie (Guizot, Pressensé u. A.).

# §. 286.

#### Der Confessionalismus.

Es gehört zum Charakteristischen der Theologie des 18. Jahrhunderts, dass der Confessionsunterschied, der in der vorigen Periode mit aller Schroffheit sich geltend machte, nun gegen die neuen und frischen Gegensätze zurücktrat. Daran hatte nicht blos der rationalistische Indifferentismus, sondern ebensosehr die auf das Eine Nothwendige gerichtete praktische Frömmigkeit des Pietismus und verwandter Richtungen Antheil! Ob nun auch gleich die Vereinigung des Katholicismus mit dem Protestantismus im Bereiche frommer, aber unausführbarer Wünsche blieb<sup>2</sup>, so wurde dagegen die Union von Lutheranern und Reformirten in mehrern Ländern Deutschlands factisch durchgeführt<sup>3</sup>. Aber eben diese Union rief auch zugleich den Gegensatz wieder hervor, der nicht nur zu wissenschaftlichen Erörterungen 4, sondern auch zu kirchlichen Unruhen und Absonderungen hinführte<sup>5</sup>. Und so fanden denn nicht nur der strenge biblische Supranaturalismus, sondern auch das alte Lutherthum 6 sowohl, als der strenge Calvinismus 7 des 16. und 17. Jahrhunderts ihre standhaften Vertheidiger wieder im neunzehnten. Das Werk der Union ist durch den dogmatischen Parteihass vielfach erschüttert worden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. oben Urlsperger (§. 277 Note 6), Zinzendorf (§. 278).

<sup>2</sup> Ob Lavater und Sailer dahin gearbeitet? - Zusammenhang der Roman-

tik mit der katholisirenden Richtung innerhalb der protestantischen Kirche. – Uebertritte und Proselytenmacherei. Vgl. die Kirchengeschichte.

- 3 1817—1830: Preussen, Nassau, Baden, Churhessen, Hessen-Darmstadt, Würtemberg. Vgl. die Kirchengeschichte.
- <sup>4</sup> Unter den Dogmatikern war es Augusti, der lange vor der Union wieder auf die wissenschaftliche Nothwendigkeit hinwies, das System der lutherischen Kirche, das schon Lessing für mehr "als ein Flickwerk von Stümpern und Halbphilosophen" gehalten, den Studirenden wieder zur genauern Kenntniss zu bringen: System der christlichen Dogmatik nach dem Lehrbegriff der lutherischen Kirche im Grundrisse dargestellt, Lpz. 1809. Auch die Bemühungen um Symbolik (vgl. §. 282) zielten dahin ab. Ueber die speciellen Erörterungen, Abendmahl und Prädestination betreffend, s. die spec. DG.
- <sup>5</sup> Steffens, wie ich wieder ein Lutheraner wurde und was mir das Lutherthum ist, Breslau 1831. Scheibel, Geschichte der luther. Gemeinde in Breslau, Nürnb. 1832 u. m. a. Ueber die daraus erfolgenden Unruhen, Suspensionen, Auswanderungen u. s. w. s. die Kirchengesch. S. auch H. Olshausen, was ist von den neuesten kirchlichen Ereignissen in Schlesien zu halten? Lpt. 1835. Vgl. Niedner, KG. S. 888 ff. Nitzsch, Urkundenbuch der evangelischen Union, Bonn 1853. Schenkel, der Unionsberuf des evangelischen Protestantismus, Heidelb. 1855. u. die Artikel "Union" und "Unionsversuche" in Herzogs Realens. XVI, S. 658 ff.
- <sup>6</sup> Rudelbach und Guericke, Zeitschrift für die gesammte lutherische Theologie und Kirche, seit 1840. Rudelbach, Reformation, Lutherthum und Union. Lpz. 1839. Später treten in dem Lager der Ultra-Lutheraner selbst wieder verschiedene Fractionen hervor; vgl. Gieseler, KG. der neuesten Zeit (Bonn 1855) S. 213. 277 Zeitschrift für Protestantismus u. Kirche von Thomasius, Hofmann und Scheurl.
- <sup>7</sup> Dieser trat zum Theil bei den sogenannten Momiers in der Genfer Kirche (vgl. 285 Note 9), in den Niederlanden, in der Elberfelder Diöcese in seiner Stärke heraus; doch kann man nicht sagen, dass dem Altlutherthum ein förmliches Altcalvinthum entsprochen hätte (*Niedner S. 885*).

#### §. 287.

## Die katholische Kirche. Deutschkatholicismus.

Verschieden war der Entwicklungsgang dieser Kirche in Deutschland und in Frankreich, welche beiden Länder hier mit wenig Aunahmen allein in Betracht kommen können. Auch der deutsche Katholicismus blieb nicht unberührt von dem Einfluss der philosophischen Systeme und der herrschenden Denkweise des Jahrhunderts; und wenn nun auch, besonders durch die Regierung Joseph's II. begünstigt, die reformatorischen Tendenzen sich mehr der Verfassung zuwendeten, so fehlte es doch nicht an solchen, welche theils aufklärend theils verklärend (idealisirend) auf die Lehre zu wirken trachteten. Auch hier führte aber die neuere Speculation aus dem unbestimmtern Aufklärungsstreben hinaus zu tieferer philosophischer Begründung des Dogma's in seinem bewussten

Unterschiede vom protestantischen, wie sich dies (freilich mit verschiedenem Erfolge) bei Hermes 5, Möhler 6 und Günther 7 gezeigt hat. In Frankreich setzte sich zu Anfang der Periode der jansenistische Streit fort in der Constitutionsstreitigkeit<sup>8</sup>; seit der Revolution aber erscheint der theologische Kampf so sehr in den politischen ver-Hochten, dass auch von den grossen Talenten, die in diesem Kampfe sich hervorthaten<sup>9</sup>, wenig für eine ruhige wissenschaftliche Entwicklung des Dogma's erwartet werden konnte. Am meisten wissenschaftliches Interesse gewährt, dem deutschen Hermesianisnus gegenüber, die Theologie von Bautain, welche auf speculativem Wege die Unzulässigkeit der Speculation in dogmatischen Dinzen nachwies und auf den Glauben sich zurückzog 10, während Hermes eben den Glauben durch Philosophie zu begründen suchte. Der päpstliche Stuhl hat Beider Lehren, als auf extremen Ansichten peruhend, verdammt. — Weniger bemühte sich um die dogmatischen Principien der sogenannte Deutschkatholicismus, der, hervorgerufen lurch das Extrem römisch-katholischer Superstition 11, sich auf einen rationalistischen Eklekticismus beschränkte 12, während eine Fraction desselben positivere Elemente zu retten suchte, jedoch ohne tiefere wissenschaftlich-theologische Begründung 13.

- <sup>1</sup> Unter den Leistungen italienischer Theologen zeichnet sich indessen das logmatische Werk des Jesuiten *Perrone* aus (Prof. am Colleg. rom. in Rom): praelectiones theologicae, Romae 1835; deutsch von einem kathol. Geistlichen, Landshut 1852.
- <sup>2</sup> Joseph II. (seit 1780) war für die katholische Kirche, was Friedrich II. für die protestantische, nur mit dem Unterschiede, dass Joseph mehr religiöses Interesse an den Tag legte, damit aber auch mehr positiv dietatorisch verfuhr. Ueber Justinus Febronius (Nic. von Hontheim) und die Emser Punctation (1786), über Scipio Ricci (Bischof v. Pistoja und Prato) unter Leopold von Toscana, s. die Kircheng. Dahin (nicht in die Dogmengesch.) gehört auch der weitere Kampf über Hierarchie, Cölibat, Klosterwesen u. s. w.
- \*\* Isenbiehl\* (1774) erregte durch seine Erklärung der messianischen Weissagungen grossen Widerwillen gegen sich. Später hat die freiere wissenschaftliche Forschung auf dem kritisch-exegetischen Gebiete an Jahn, Hug und Schols würdige Vertreter erhalten. Dereser und die Gebr. van Ess übersetzten die heil. Schriften ins Deutsche. Blau († 1798) untergrub die Lehre von der kirchlichen Unfehlbarkeit (Frankf. 1791). Jos. Muth untersuchte das Verhältniss des Christenthums zur Vernunftreligion (Hadamar 1818). Anton Michl behand ite die Kirchengesch. im Geiste der Aufklärung (1807. 1812).
- <sup>4</sup> Aesthetisch idealisirend nach innen, und tolerant nach aussen, stellte sich die Wessenbergische Schule dar. [Keller] Katholikon, für Alle unter jeder Form das Eine, Aarau 1827. Von dieser (dem Rationalismus verwandten) Richtung verschieden ist die mehr mystische Verklärung des Katholicismus, wie Sailer sie versuchte (1751—1832); und davon wieder merklich verschieden das Bestreben, den strengern Evangelismus (und Pietismus) auch dem Dogma nach in die katholische Kirche hinein zu verpflanzen, wie dies Martin Boos, Al.

Henhöfer, Joh. Gossner versuchten, wovon zwar die Letztern zur protestantischen Kirche übergetreten, der Erstere aber im Verbande mit der Mutterkirche geblieben ist, s. Gossner, Selbstbiographie, Lpz. 1826. — Allen diesen in verschiedener Weise reformirenden Richtungen gegenüber hat Görres (geb. 1776), nicht ohne Aufwand von Geist und Kraft, den mittelalterlichen Katholicismus aufrecht zu halten gesucht, dem in der Münchner Schule neue Stützen erwuchsen.

- <sup>5</sup> Georg, geb. 1775, Professor in Münster u. Bonn, † 1831. Durch die Behauptung, dass sich das katholische Dogma auf dem Wege philosophischer Demonstration erweisen lasse, brachte er den Autoritätsglauben in Gefahr, gegen welche er in seiner Philosophie keine hinreichenden Garantien darbot. Schriften: Einleitung in die christ-kathol. Theol. Münster 1819. 1831. Bd. II. 1829. Christ-katholische Dogmatik, herausgeg. von Achterfeldt, Münster 1834. III. Seine Lehre ward von Gregor XVI. (1835) verdammt; vgl. P. J. Elvenich, Acta Hermesiana, Götting. 1836. Zell, Acta antihermesiana, Sittard 1836. Braum et Elvenich, Meletemata theol. Lips. 1838. Acta Romana, Han. 1838. Rheimeald, Repertor. XXXII—XXXIV. Eine neue Verdammung der Hermesianischen Lehre erfolgte 1847 durch Papst Pius IX.
- <sup>6</sup> Geb. 1796, † 1836. Vom Protestantismus (Schleiermacher) aus angeregt wandte er die an ihm geschärften Waffen gegen denselben. Durch seine Symbolik (Mainz 1832) ward die Polemik swischen beiden Kirchen wieder (in der Form wissenschaftlicher Erörterung) erweckt und der Protestantismus zu neser Prüfung seiner Sätze veranlasst. Vorzügliche Theologen und Religionsphilosophen der katholischen Kirche: Frans Baader († 1841); F. A. Staudenseier (Encyklopädie 1834; Philosophie des Christenthums 1839; Metaphysik der heiligen Schrift 1840); J. B. Hirscher (über das Verhältniss des Evangeliums zu der theologischen Scholastik der neuesten Zeit im katholischen Deutschland Tüb. 1823; die kath. Lehre vom Ablasse, ebend. 1829); u. A.
- <sup>7</sup> Günther, Vorschule zur spec. Theol. Wien 1828. 1848. II. Clemens, die speculative Theologie Günthers u. die kathol. Kirchenlehre, Köln 1853. Nep. Paul Oischinger, die Günthersche Philosophie, Schaffh. 1852. Baltzer, newe theol. Briefe an Günther, Breslau 1853. Vgl. die spec. Theol. Dr. A. Günthers u. seiner Schule (Separatabdruck aus Himmelsteins kathol. Wochenschrift). Würzb. 1853. Rudelbach u. Guericke's Ztschr. XVI. 1855. 2. Hase, Kircheng. 7. Aufl. S. 691. Ueber den anglicanischen Katholicismus s. die englische Uebersetzung dieses Lehrb. S. 458 f.
- <sup>8</sup> Zinzendorfs Verhältniss zum damaligen Jansenismus. "Der Jansenismus war das Salz, ohne welches schon damals [zu Anfang des 18. Jahrhunders] die katholische Kirche jener Zeit sich in Verwesung aufgelöst hätte" Tholack. Schriften II, S. 33. Ueber die verschiedenen Gestaltungen desselben vgl. Hase, Kirchengesch. §. 437.
- Vorübergehende anti-kirchliche Erscheinungen des Theophilanthropinismus (1796—1802), und später des St. Simonismus. Verschiedene Anwendung des Katholicismus aufs Politische bei Chateaubriand (geb. 1769) und Lamennais. Die (rationalistische) Kirche des Abbé Chatel (Aug. 1830).
- <sup>10</sup> Philosophie du christianisme, Strasb. 1835. Rheinwald, Acta histor. eccles. 1835 p. 305 ss. 1837 p. 68 ss. F. Jünge, in Illgens Zeitschrift für historische Theologie 1837. VII. Hft. 2. Päpstl. Verurtheilung 20. Dec. 1834. Vgl † Kuhn, über Glauben und Wissen, in der theolog. Quartalschrift 1839, 3.

- <sup>11</sup> Geschichte des Trierer Rocks. S. KG. und die Litt. bei Niedner S. 926.
  <sup>12</sup> Joh. Ronge in Laurahütte in Schlesien. Sein Brief an den Trierer Bischof Arnoldi, Oct. 1844. Leipziger Concil 23—26. März 1845. Glaubenslehre bei Niedner, S. 927 Anm.
- 13 Joh. Czerski in Schneidemühl (preuss. Prov. Posen). Offenes Glaubensbekenntniss der christlich-apostolisch-kathol. Gemeinde zu Schneidemühl in ihren Unterscheidungslehren von der röm.-kath. Kirche, Stuttg. 1844. Czerski, Sendschreiben an alle christlich-apostol.-kathol. Gemeinden, vom Juni 1845. Berliner Protest-Gemeinde, Mai bis August 1845. Zusammenkunft Ronge's, Theiners and Czerski's in Rawicz, Febr. 1846. Synode in Schneidemühl, Juli 1846, and schliessliches Glaubensbekenntniss daselbst. F. F. Kampe, das Wesen ies Deutschkatholicismus, Tübing. 1850. Das Weitere (auch die Litt.) bei Niedner S. 926 ff. u. in Herzogs Realenc. III, S. 350.

# §. 288.

# Die (russisch-) griechische Kirche.

In der russisch griechischen Kirche endlich haben Theophanes Procopowicz 1 und Platon 2 den orthodoxen Lehrbegriff dargestellt, welchen später auch der kaiserlich russische Etatsrath Alexander von Stourdza gegen die Angriffe der Jesuiten vertheidigte 3, ohne lass dies auf den Entwicklungsgang des christlichen Dogma's im Brossen von einigem Einfluss gewesen wäre.

- Geb. 1681 zu Kiew, † 1736 als Erzbischof von Nowgorod. Nach seinem Fode: Christiana orth. theol. T. I.—VII. 1773—1776 ff. S. Schröckh, KG. (Forts. ron Tsschirner) IX, S. 207 ff.
- <sup>2</sup> Geb. 1737, ward Erzbischof von Moskau, † 1812: Rechtgläubige Lehre, der kurzer Aussug der christlichen Theologie, sum Gebrauch Sr. Kön. Hoh. les Grossfürsten Paul Petrowitsch, Riga 1770 (deutsch übersetzt). Vgl. Schröckh a. a. O. S. 212 ff. Schlegel, Kirchengesch. des 18. Jahrhunderts, Bd. II, S. 59 ff.
- <sup>3</sup> Considérations sur la doctrine de l'esprit de l'eglise orthodoxe, Stuttg. 816; deutsch 1817 (von Kotsebue).
- Jeber das Sectenwesen der griech. Kirche: Nestorianer, Monophysiten, Monotheleten (Maroniten), sowie über die aus der russischen Kirche (seit 1666) hervorgegangenen Staroversi (Raskolniken) und die spätern Ducheborsen (russische Quäker) vgl. die Kirchengeschichte (Mase, 7. Ausg. S. 701), ferner deutsche Vierteljahrschr. 1842, Nr. 19. u. †Hefele, die russische Kirche (Täb. Quartalschrift 1883, Hft. 3). Essai historique et critique sur les sectes religieuses de la Russie. Paris 1854. Revue des deux mondes 1859.

# B. Specielle Dogmengeschichte der fünften Periode.

#### ERSTER ABSCHMITT.

Die Prolegomenen. Religion. Offenbarung. Bibel und Tradition.

(Wunder und Weissagungen.)

§. 289. Religion.

Nachdem man zu Wolf's Zeiten aufgehört, das Christenthum als die Religion schlechthin zu betrachten, und dagegen angefangen hatte, die natürliche Religion von der geoffenbarten zu trennen, war es um so nöthiger, Definitionen von ihr aufzustellen. Lange Zeit galt die geläufige Definition eines modus Deum cognoscendi et colendi 1 bei den Rationalisten sowohl als bei den Supranaturalisten, nur dass Erstere vorwiegend die Religion in die Moral setzten 2. Semler trennte zwischen Religion und Theologie 3, und auch Herder unterschied die erstere von Lehrmeinungen und Gebräuchen 4. Nach Schleiermacher ist die Religion weder ein Wissen noch ein Thun, sondern eine Neigung und Bestimmtheit des Gefühls, das sich als schlechthinniges Gefühl der Abhängigkeit von Gott kundgiebt: und von dieser Ansicht gehen auch die meisten vermittelnden Systeme aus 6, während die speculative Schule auf der Erkenntniss und dem Wissen fusst, die praktische dagegen an das Gewissen als die letzte religiöse Instanz appellirt 8.

- <sup>1</sup> Vgl. darüber Twesten I, S. 2, und Nitzsch §. 6. Die Formel ist etwas erweitert durch Ammon, Summa theol. chr. §. 1: Conscientiae vinculum, quo cogitando, volendo et agendo numini nos obstrictos sentimus.
- <sup>2</sup> Nach Kant besteht alle Religion darin, dass wir Gott für alle unsere Pflichten als den allgemein zu verehrenden Gesetzgeber ansehen: Rel. innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft S. 139.
- <sup>3</sup> Doch so, dass auch *ihm* bereits schon Religion mit der Moral (Ausbesserung des Lebens) zusammenfällt. Siehe *Tholuck* II, S. 111.
  - 4 In der unter diesem Titel verfassten Schrift.
  - <sup>5</sup> Christliche Glaubenslehre §. 3 ff.; vgl. Reden über die Religion S. 56-77.
- <sup>6</sup> So Twesten und Nitzsch a. a. O., und mit einigen Modificationen Hose §. 2—6; de Wette, Vorl. über die Rel., Vorl. 4. Auch Wegscheider (Instit. §. 2 definirt sie als aequabilis et constans animi affectio u. s. w. Dass diese Theorie die Erkenntniss darum nicht ausschliesst, geht aus jenen Stellen selbst hervor. Vgl. Elwert, über das Wesen der Religion, Tüb. Zeitschr. 1835, 3. Ch H. Weisse, philosophische Dogmatik od. Philosophie des Christenthums (Leips.

1855 ff. III.) fasst die Religion unter den Gattungsbegriff der "Erfahrung" §. 22—103. Vgl. auch S. A. Carlblom, das Gefühl in seiner Bedeutung für den Glauben, Berlin 1857.

- <sup>7</sup> Hegels Vorr. zu Hinrichs' Rel.-Phil. Nach Hegel und Vatke ist die Relig. der Process des Geistes (Nitzsch S. 9). Feuerbach hat wieder das Subjective der Religion geltend gemacht, aber zugleich darin den Beweis gefunden, dass sie auf Selbsttäuschung beruhe; die Theologie ist blosse Anthropologie, Gott nur ein Reflex des Menschen, s. das Wesen des Christenth. S. 20: "Die Religion ist das Verhalten des Menschen zu sich selbst, oder richtiger zu seinem Wesen, aber das Verhalten zu seinem Wesen als zu einem andern Wesen." Dagegen s. Zeller, über das Wesen der Rel., in dessen theol. Jahrbb. 1845, S. 26 ff. 393 ff. Biedermann, die freie Theologie, Tüb. 1844, S. 31—45.
- \* J. T. Beck, christliche Lehrwissensch. I, S. 230 ff. Ebrard I, S. 11. Vgl. auch J. P. Lange I, S. 185 ff. Besonders hat Schenkel (im Gegensatz zur Schleiermacherschen Gefühlstheorie, aber wieder aus andern Voraussetzungen als Beck das "Gewissen" als "religiöses Organ" hervorgehoben, s. dessen Dogmatik, Wiesbaden 1858. I. Bd. §. 25 ff. §. 29: "Religion ist das im Gewissen sich kundgebende Bewusstsein des menschlichen Geistes, dass er seines ewigen Wesens vermöge seiner ursprünglichen und unmittelbaren persönlichen Gemeinschaft mit Gott gewiss ist." Vgl. auch dessen Artikel "Gewissen" in Herzogs Realenc. V, S. 129 ff. Doch sind gegen die Ausdehnung des Begriffes "Gewissen" auch wisder Bedenken erhoben worden, s. m. Encykl. §. 12. (7. Aufl.) Jul. Köstlin Art. "Religion" bei Herzog XII, S. 659. Güder, die Lehre vom Gewissen (Studien u. Kritik. 1857, 2). Schlottmann, über den Begriff des Gewissens (deutsche Zeitschr. für christliche Wissensch. u. christl. Leben 1859). Immer, das Gewissen, Bern 1866.

## §. **2**90.

# Wahrheit und Göttlichkeit des Christonthums. Porfectibilität. Vornunft und Offenbarung.

Dass das Christenthum unter allen geschichtlichen Religionen die gotteswürdigste, den Bedürfnissen der menschlichen Natur angemessenste Religion sei, das blieb auch bei allen Differenzen das gemeinsame Bekenntniss aller Christen. Nur stand für die Rationalisten der Ausweg offen, entweder anzunehmen, dass die geschichtliche Religion, als blosses Vehikel der natürlichen, einst in diese werde aufgelöst werden 1, oder dass jene das Locale und Temporare, das ihr noch anhafte, mehr und mehr abstreifen und sich so nach dem Vernunftideal allmählig vervollkommnen werde<sup>2</sup>, während die Supranaturalisten die Offenbarung als eine auf alle Zeiten abgeschlossene betrachten mussten. Was die Vorstellungen vom Wesen der Offenbarung und ihrem Verhältniss zur Vernunft betrifft, so räumten die ältern Supranaturalisten dieser Periode der Vernunft selbst ein bedeutendes Recht ein 3, indem sie die Offenbarung mehr als eine Ergänzung zu dieser ansahen, deren Möglichkeit und Nothwendigkeit nachzuweisen selbst wieder eine Aufgabe der ihrer

Grenzen sich bewusst werdenden Vernunft blieb 4. Nachdem aber Kant der letztern die Competenz streitig gemacht, ein sicheres Kriterium über das zu finden, was geoffenbart sei oder nicht, sank für die Rationalisten der Begriff einer geoffenbarten Religion zu dem einer positiven (geschichtlichen) herab, deren moralischer Werth von der praktischen Vernunft zu würdigen sei 5. Im Gegensatze gegen beide Systeme fingen Andere an, den Begriff der Offenbarung weiter zu fassen 6, und entweder (speculativ) ihn aus der blossen Region vereinzelter und abstracter Gedankenmittheilung in die der intellectuellen Anschauung zu erheben 7, oder (praktisch) die Offenbarung mehr als Erweisung göttlicher Kraft (Manifestation) zu fassen, wobei die erkennende Thätigkeit zwar auch in Anspruch genommen ist, aber doch nur als eine secundäre erscheint 8. Jedenfalls ist der Offenbarungsbegriff der heutigen Theologie beweglicher und lebendiger, als der frühere, bei aller noch herrschenden Verschiedenheit des Sprachgebrauchs.

- 1 Henke, lineam. I, 2: Quo magis adolescunt homines . . . eo minus ponderis apud illos habet . . . auctoritas aliorum. Hinc et omnis revelata religio paullatim in rationalem transit, et eo eniti potest homo, ut alienae institutioni non amplius fontis, sed canalis, non lucis, sed lucernae (!) beneficium tribuat.
- <sup>2</sup> Den Gedanken an eine Perfectibilität des Christenthums hatte schon Lessing angeregt, in seiner (?) Schrift "über Erziehung des Menschengeschlechts". Auch Semlers Ansichten von dem Temporären und Localen, und seine Unterscheidung von öffentlicher und Privatreligion deuten dahin; so auch die von Teller in seiner "Religion der Vollkommnen". Vgl. W. T. Krug, Briefe über die Perfectibilität der geoffenbarten Religion, Jena u. Lpz. 1795. und Ch. F. s. Ammon, die Fortbildung des Christenthums zur Weltreligion, Lpz. 2. Aufl. 1836—1840. IV.
- <sup>3</sup> Gegen die Socinianer, welche (hierin streng supranaturalistisch) von keiner natürlichen Religion etwas wissen wollten, sowie gegen die "Fanaticos, qui dicunt, rationem esse caecam, corruptam, hominem a Deo magis abducere, quam ad Deum adducere" vertheidigten die alten Orthodoxen gar wacker den Vernunftgebrauch: so z. B. Beck in den Fundam. p. 35 ss. J. L. Frey (Prof. su Basel, † 1759), de officio doctoris christiani, p. 33 s.: Cum enim lumen naturae aeque ac revelationis Deum patrem luminum agnoscat, nihil a Deo naturae lumini repugnans revelari censendum est, nisi Deum sibi ipsi adversari blaspheme statuere in animum inducamus. Imo ne ipsius quidem revelationis divinitas credi posset, si quidquam rationis lumini repugnans in illa inveniretur. Vgl. Baumgarten, Glaubensl. Einl. Unterscheidung der articuli puri et mixti. Erst der neuevangelische Supranaturalismus hat wieder (im Gegensatz gegen den Rationalismus) die gänzliche Blindheit der Vernunft in göttlichen Dingen behauptet.
- <sup>4</sup> Vgl. Bretschneider, Entwicklung (neue Auflage 1841) §. 30, und die meisten dogmatischen Lehrbücher: unt. a. Augusti, System der christl. Dogmatik. Lpz. 1809. §. 94 ff., wo §. 96 f. ein förmlicher Contract zwischen Vernunft u. Offenbarung aufgestellt wird.

- 3 S. Fichte's Kritik u. s. w. Tieftrunk, Censur S. 66 ff. 245 ff.
- So Herder, nach welchem Offenbarung überhaupt so viel heisst als Entmillung, Bekanntmachung, Aufhellung, klarer Begriff, Einsicht, Ueberzeugung. 1. die gesammelten Stellen in Herders Dogmatik S. 20 ff.
- <sup>7</sup> Die ganze Geschichte ist nach Schelling eine Offenbarung Gottes, Mehode S. 196. Nach Blasche (Phil. der Offenb.) ist Offenbarung = Erscheinung §. 5). Und so gehört (nach §. 22) nicht nur die Geschichte, sondern auch die Vaturgeschichte in den Bereich der göttlichen Offenbarung. Bestreitung der zewöhnlichen (supranaturalistischen) Ansicht, wonach die Offenbarung eine ibernatürliche ist, §. 43 ff. Die Offenbarung ist dem Geheimniss entgegengestat: die Enthüllung des Geheimnisses; während nach der gewöhnlichen Ansicht die Offenbarung selbst Geheimnisse enthält, §. 55 ff.
- So versteht Twesten § 24 (Bd. I, S. 340) unter Offenbarung die "Aeusserungen ler Gnade zum Heile des Menschen", vgl. den ganzen Abschnitt, und Nitesch; 23 ff. Auf die Unterscheidung von Offenbarung und Schriftinspiration dringt is Wette, Dogm. § 26 a. Ueber das Schwierige der Bestimmungen s. Schleiersscher § 10. Unter den Neuern vgl. J. P. Lange I, S. 385 ff. Martensen Ausg. 1856) S. 49 ff. Ch. H. Weisse § 104—179. Ulrici, Glauben u. Wissen, peculation u. exacte Wissenschaft, Lpz. 1858. Rothe, "Zur Dogmatik" 1863. h. 55 ff. u. Julius Köstlin, bei Herzog a. a. O.

Ueber Hermes und Bautein in der kathol. Kirche s. oben §. 287.

# §. 291.

Wort Gottes. Schrift und Tradition. Schrift und Geist.

Wenn die frühere protestantische Theologie die heilige Schrift elbst in ihrer Totalität das Wort Gottes nannte, so ward man jetzt unfmerksam auf den Unterschied zwischen dem in der Schrift entaltenen Wort Gottes und der Schrift selbst 1. Dass übrigens die neilige Schrift eine reinere Quelle sei als die Tradition, an diesem negativen Grundsatze des Protestantismus hielt auch der Rationalisnus im Ganzen fest 2. Nur machte Lessing darauf aufmerksam, lass die Tradition älter sei als die Schrift 3, und auch die neuere lessen, wobei sich ein mehr relativer als absoluter Unterschied neider herausstellen musste 4. Im altkatholischen Sinne suchte dazegen der Puseyismus wieder das Ansehen der Tradition geltend un machen 5, während von Seiten der "protestantischen Freunde" lie Frage: ob Schrift, ob Geist? in einem Sinne entschieden wurde, welcher der Subjectivität den unbeschränktesten Spielraum liess 6.

<sup>1</sup> Ansätze dazu fanden sich allerdings schon im Reformationszeitalter, s. Schenkel I, §. 13. Den Unterschied hob zuerst heraus: J. G. Töllner († 1774): Der Unterschied der heil. Schrift und des Wortes Gottes, in dessen vermischen Aufsätzen, Frankf. a. d. O. 1767. S. 85 ff. — Er zeigt aus dem Sprachgerrauch der heil. Schrift selbst, dass diese unter dem Wort Gottes nicht die Ichrift verstehe; umgekehrt giebt es in der heiligen Schrift Dinge, die nicht num Wort Gottes gehören, wenn sich auch gleich in ihr alles auf das Wort

Gottes bezieht (rein historische Dinge); womit auch susammenhängt, dass nicht alle Theile der Schrift gleich reich sind an Wort Gottes. Ja, Töllner geht noch weiter, zu behaupten, dass das Wort Gottes nicht an die Schrift allein gebunden sei, und dass es auch Wort Gottes gebe ausser ihr; denn wer göttliche Wahrheit vorträgt, trägt Gottes Wort vor. Auch in der Vernunft ist Wort Gottes, und in allen Religionsparteien der Welt findet sich solches; obwohl der Christ das Wort Gottes in und mit der heiligen Schrift am reichsten, vollkommensten und klarsten besitzt. — Auf die menechliche Seite der Schrift, die schon Luther gewürdigt hatte, machte Herder aufmerksam (Briefe über das Studium der Theologie, Brief 1; Geist der hebr. Poesie; vom Geist des Christenthums, und sonst).

- <sup>2</sup> Häufig nahm sogar der Rationalismus das Prädicat der Schriftmässigkeit für seine Lehre in Anspruch, da er die kirchliche Entwicklung und die symbolischen Bestimmungen als Unprotestantisches von der Hand wies.
- <sup>2</sup> Lessing (gegen Götze) verwies auf die regula fidei im alten Sinn, die früher sei als das geschriebene Wort, vgl. sämmtl. Schriften VI. VII. Theol. Nachlass S. 115 ff. Später nahm Delbrück die Sache wieder auf: Phil. Melanchthon der Glaubenslehrer, Bonn 1826. Gegen ihn: Sack, Nitsech, Läcks, Bonn 1827.
- <sup>4</sup> Pelt, im ersten Heft der theologischen Mitarbeiten, Kiel 1830. Schenkel, über das ursprüngliche Verhältniss der Kirche zum Kanon, Basel 1838. Vgl. damit die neuern Dogmatiker, z. B. Twesten I, S. 115—119. 128—130. 288. Marheineke, Symbolik II, S. 187 ff. Die kritischen Forschungen über Entstehung des Kanons (seit Semler) mussten die Grenze zwischen Schrift und Tradition fliessend machen; vgl. Holtzmann, Kanon u. Tradition, Ludwigsb. 1859. Ress, Histoire du Canon des écritures saintes, Strasb. 1863.
- <sup>5</sup> Vgl. Kebble, on primitive Tradition. Weaver-Amthor a. a. O. S. 10 ft. 4. Die Tradition der 6 ersten Jahrhunderte wird als die ungetrübte angenommen. Dem puseyitischen Princip nähert sich unter den deutschen Theologen Daniel, in den "Kontroversen", Halle 1843; wogegen Jacobi, die kirchl. Lehre von der Trad. und heil. Schrift, Berlin 1847.
- <sup>6</sup> Wislicenus, ob Schrift, ob Geist? 2. Aufl. 1845. und die dadurch hervorgerufenen Streitschriften (Bruns und Häfners Repertor. VI, und anderwärts). Scherer in mehrern Artikeln der Revue (vgl. §. 285 Note 11); Tholuck, in der Zeitschrift für christl. Wiss. und christl. Leben 1850, Nr. 16—18. 42—44. Degegen Stier ebend. 1850, Nr. 21.

#### **§. 292.**

# Schriftinspiration. Schrifterklärung. Wunder und Weissagungen.

Durch die kritische Behandlung der heil. Schrift ward der ältere, strenge Inspirationsbegriff immer mehr erschüttert; und wenn auch die Accommodationstheorie 1 eine Zeitlang die Zweifel zu beschwichtigen, oder eine willkürliche Exegese 2 manche Schwierigkeit zu verdecken gesucht hatte, so nöthigte doch die unbefangenere Schrifterklärung dem Rationalismus das Bekenntniss ab, dass auch Christus und die Apostel, in den Dingen wenigstens, die nicht das Wesentliche der Religion betreffen, sich könnten geirrt haben. Dies

gte sich namentlich auch bei den Wundern und Weissagungen, f welche sich die frühere Apologetik gestützt hatte. Nachdem in erst an beiden gekünstelt, sah man sich zuletzt genöthigt, den andpunkt der biblischen Schriftsteller als einen von dem unserer it verschiedenen anzuerkennen, dann aber auch freilich auf eine bedingte Autorität jener Schriften zu verzichten. Die vermitnde Theologie der neuern Zeit suchte sich dadurch aus der Verziklung zu helfen, dass sie sowohl den Begriff der Inspiration. auch den Wunder- und Weissagungsbegriff freier, weiter und stiger fasste, wodurch sie zwar manches Schwankende in die stimmungen brachte, das noch nicht völlig gehoben ist; aber fortgesetzte Arbeit, wenn sie mit ebenso viel Unbefangenheit Pietät unternommen wird, kann der Wissenschaft nur Gewinn ngen.

- <sup>1</sup> Besonders wurde diese angewandt in Beziehung auf das Dämonische, inderbare: ein Herablassen Christi und der Apostel zu den Schwächen und rurtheilen der Zeitgenossen. Vgl. Senf, Versuch über die Herablassung Gottes ier christlichen Religion, Halle 1792. P. van Hemert, über Accommodation N. Test.; aus dem Holl. Dortm. und Lpz. 1797. Vogel, Aufsätze theologien Inhalts, Nürnb. 1799. 2. St. u. A. m. Gegen diese Theorie: Süsskind, z die Grenzen der Pflicht, keine Unwahrheit zu sagen, im Magazin St. 13. ringa, über die Lehre Jesu und seiner Apostel; a. d. Holl. Offenb. 1792. L die weitere Litt. für und voider bei Bretechn, Entwicklung S. 138 ff.
- <sup>2</sup> Mit Unrecht giebt man diese Willkür blos dem Rationalismus Schuld (naliche Wundererklärungen v. Paulus u. a.). Auch supranaturalistische und elgläubige Theologen, wie Storr, künstelten an den Worten, um Wideräche in den Relationen u. s. w. wegzubringen, die dem strengen Inspirausbegriff schadeten. (Man denke z. B. nur an den Vorschlag, das ενα έχrzes zu fassen, bei den Berufungen auf messianische Stellen, die es streng commen nicht sind.) - Einen eigenen Weg, dem Rationalismus aus der :legenheit zu helfen, versuchte Kant durch die moralische Interpretation, 1ach der Prediger und Volkslehrer, unbekümmert um den ursprünglichen wrischen Sinn, nur das Brauchbare aus der Bibel herausheben und auch il in die Stellen hineinlegen soll, wo es nicht darin liegt; s. Relig. innerh. Grenzen d. V., S. 149 ff. Dagegen: Rosenmüller (Erl. 1794. 8.). Neben grammatisch-historischen Interpretation, die sich in neuerer Zeit immer ir Geltung verschaffte, suchten die panharmonische (von Germar), die alleische (von Olshausen und Stier) Boden zu gewinnen. Ueber diese Versuche aus führt die Abhandlung von Hermann Schultz in den Studien u. Kritiken 6, 1: über doppelten Schriftsinn.
- \* Henke, lineamenta c. 15. Wegscheider, Inst. §. 44. Tzschirner, Dogmatik II. §. 6. Verschieden hiervon ist die in neuester Zeit beliebte Hypothese r das Tendentiöse der biblischen (namentlich der neutestamentlichen) Schriftler, wie sie besonders in der Tübinger Schule in allen Modulationen durchührt worden ist. Vgl. dagegen Weisse, phil. Dogm. I, S. 151.
- <sup>4</sup> Auch mehrere Supranaturalisten hatten bereits augegeben, dass in ausserentlichen, nicht zur Religion gehörigen Dingen die heil. Schriftsteller die

Sachen so gut darstellten, als sie es eben vermochten, s. Reinhard, Dogm. S. 59 (56); Storr, Dogm. §. 11. Und in eben diesem Sinne hielt auch die vermittelnde Ansicht mit den Rationalisten die Negative fest gegen die starre Buchstäblichkeit. So namentlich schon Herder, der auf der andern Seite wieder sehr das Begeisterte mit eigener Begeisterung beraushob, vgl. vom Geist des Christenthums, von der Gabe der Sprachen u. s. w. (Dogmatik S. 91 ff.); Treesten I, S. 414 f. Wenn hingegen der Rationalismus mit dem unbedingten Autoritätsglauben an die Schrift auch den Glauben aufgab, wonach die Schrift im Religiösen normatives Anschen hat, so wurde dieses nur dadurch aufrecht erhalten, dass man die heiligen Schriften des N. Test, als die primitiven Erzeugnisse des christlichen (heil.) Geistes fasste, zu denen sich alle spätern Erzeugnisse doch nur verhalten, wie ein späterer Abdruck zum Original, siehe Schleiermacher, christlicher Glaube, Bd. II, S. 340 ff. de Wette (Dogm. S. 46) bezeichnet als das Wesentliche der Interpretation "die religiöse Ahnung der göttlichen Naturwirkung oder des göttlichen Geistes in den heil. Schriftstellen, und zwar lediglich in Ansehung ihres Glaubeus, ihrer Begeisterung, nicht ihrer Begriffsbildung" u. s. w. Vgl. Hase, §. 455. Aus der speculativen Schule: Billroth (Vorr. zum Comment. über die Cor.-Briefe, S. VII): "Die Dogmatik will das wahrhaft Vernünftige, den Geist, der sich im Christenthum geoffenbart \_hat, erkennen. Da aber dieser Geist eben in der Offenbarung in eine zeitliche Erscheinung eingetreten ist, so wurde er auch von Menschen einer durch eine bestimmte Zeit bedingten Bildung erfasst. Diese Menschen waren sunächst die Apostel" u. s. w. Vgl. Marh. Dogm. S. 358 ff. — Wer aber dann freilieb mit Strauss (Bd. I, S. 179 Anm.) die Zurückführung des Christenthums auf die erste Erscheinung als ein Zurückdrängen desselben auf den Standpunkt der Geistlosigkeit betrachtet (vgl. Schelling, Meth. S. 198): für den hat die Geschichte des Dogma's hier ein Ende. - Weit strenger als die deutsche Orthodoxie hat der französische Orthodoxismus bisher an einer buchstäblichen Inspiration festgehalten. Als Hauptvertreter erscheinen Gasparin und Gaussis. Dagegen aber haben sich in neuerer Zeit nicht nur die rationalistische Richtung von Scherer und der Revue protestante, sondern auch freiere Stimmen aus dem Lager der "Gläubigen" erhoben. Vgl. Fréd. de Rougemont, Christ et ses témoins, Paris 1856. II. So I, p. 426: La révélation de Jésus Christ qui est la vie et dont l'Esprit vit dans l'Eglise, ne suppose point nécessairement un decument écrit. II, p. 161: On détruit la révélation quand on la transforme en ! un système de vérités abstraites. . . . Voulons-nous nous faire une idée d'une religion d'abstractions: prenons le Koran. Dabei wird dennoch die strengste Unterordnung der Vernunft unter die Offenbarung gelehrt, die der Verf. von der Schriftinspiration unterscheidet. Um einen bedeutenden Schritt gefördert worden ist die Frage über die Inspiration und ihr Verhältniss zur Offenbarung durch die Abhandlung von Rothe: "heilige Schrift", erst in den Studien u Kritiken, dann besonders gedruckt: "Zur Dogmatik", Gotha 1863. S. 55 ff. u S. 121 ff. — Die Verhandlungen über Inspiration in der englischen u. angloamerikanischen Theologie s. die engl. Uebers. dieses Lehrb. S. 469.

<sup>5</sup> Schon von Spinoza (Tract. theol. pol. c. 6: de miraculis) und Hume an bildete der Rationalismus eine fortgesetzte Opposition gegen die Wirklichkeit und Beweiskraft der Wunder, während gerade der neuere (formale) Supranaturalismus auf sie vorzüglich den Offenbarungsglauben stützte, was z. B. Luther nicht gethan hatte; vgl. Hase, Dogm. S. 207. Die Bonnet'sche Präformationstheorie (wonach Gott auch die Wunder mit in den Naturlauf a priori eingerechnet habe) fand wenig Beifall, s. dessen philosophische Untersuchungen u.

. w. herausgeg. v. Lavater, Zürich 1768; doch hat die in neuerer Zeit (von Mehausen aufgestellte) von einem beschleunigten Naturprocess einige Aehnlicheit mit ihr. Lavater glaubte an fortdauernde Wunder in der Gegenwart. der Kantianismus zeigte, wie man weder die Wirklichkeit der Wunder absolut eweisen, noch ihre Möglichkeit absolut leugnen könne (Unterschied zwischen ogischer, physischer und moralischer Möglichkeit), s. Tieftrunk, S. 245 ff. (Kant, leligion innerhalb der Grenzen d. V., S. 107 ff.) Wenn nun aber der gewöhnche Rationalismus das Wunderbare als ein Natürliches zu begreifen suchte, p fasste die Naturphilosophie das Natürliche in seiner Verklärung durch den leist (das Einswerden beider) als das einzige ächte Wunder, wobei dann freich der empirische Begriff des (biblischen) Wunders aufgehoben und als der ymbolische Ausdruck einer speculativen Idee gefasst wurde, s. Schelling, Meth. . 181. 203. und vgl. Bockshammer und Rosenkranz bei Strauss, Dogm. S. 44 ff. Dem Rationalismus diente mehr die natürliche Wundererklärung, wähend die mythische Auffassung des Wunderbaren sich mehr der neueru Specution empfahl, sofern diese mit der negativ-kritischen Richtung sich verband - am vollständigsten durchgeführt von Strauss im Leben Jesu. Die vermitulnde theologische Ansicht lässt der Geschichte und den historischen Berichten er Schriftsteller ihr Recht widerfahren durch freie, aber auch besonnene und zraichtige Kritik. Auch sie lässt mythische Bestandtheile zu (de Wette, Schleimacher). An dem Wunderbegriff selbst unterscheidet sie Objectives und Subctives, und hält sich im Ganzen an Augustin, der bereits das Wunder nicht s ein schlechthin Uebernatürliches gefasst hatte (s. oben §. 118 Note 1): chleiermacher I, S. 120; de Wette, S. 34. Mehr zum eigentlichen Wunder inneigend: Twesten I, S. 357 ff.; Nitzsch, S. 64. Die Litteratur bei Bretschnei-F, Entw. S. 235 ff. (Vgl. die poetische Wunderausicht bei Herder, Dogm. 60.) Neue Construction des Wunder- und Weissagungsbegriffs bei Weisse . a. O. §. 119—127. u. besonders bei Rothe, "Zur Dogmatik" S. 80 ff.: "Wo Funder und Weissagungen statthaben, da wird Gott evident, und Gott kann ch nicht unders evident machen als durch Wunder und Weissagungen, die er irkt; wesshall es auch eine ungenaue und missleitende Ausdrucksweise ist, wenn an sagt, die Offenbarung sei von Wundern und Weissagungen begleitet; vielchr: sie besteht in Wundern und Weissagungen." (S. 82.)

• Von orthodoxer Seite haben Bengel und Crusius die prophetische Theoloie besonders bearbeitet und damit nicht nur den Weissagungen im A. Test., undern auch den Typen eine grosse Bedeutung zugeschrieben (vgl. oben 277). — Der spätere Supranaturalismus liess hierin manches nach, und die iblische Kritik, welche das Alter mancher Weissagungen (z. B. des Daniel) 1 Anspruch nahm, verbunden mit der historischen Exegese, welche die sogeannten messianischen Aussprüche auf historische Zustände bezog, arbeitete em Rationalismus in die Hände, der zuletzt gar keine eigentlichen Weissagunen mehr von Christo im A. Test. finden wollte, geschweige denn Typen; s. Eckermann, theol. Beitr. I, 1 S. 7 ff. und vgl. die Litter. bei Bretschneider, intw. S. 207 ff. — Die vermittelnde Ansicht richtete ihren Blick weniger auf ie Vorausverkündung des Einzelnen, Zufälligen, als auf die innere Nothwenigkeit des geschichtlichen Ganges, in welchem die frühern Zustände eine Weisagung der spätern sind, und wonach in Christo, als dem Mittelpunkt der Veltgeschichte, alles seine höhere Erfüllung findet. S. Herder, Dogm. S. 196 ff ichleiermacher, Darst. des theol. Studiums, §. 46; Glaubensl. I, S. 105. Indesen ist auch hier noch ein Unterschied zwischen Twesten I, S. 372 ff. und Vitrock S. 66 auf der einen, und zwischen de Wette S. 36 (§. 24 b) und Hase

S. 209 auf der andern Seite. — Tiefer (im Sinne speculativer Mystik) hat den Weissagungsbegriff in neuerer Zeit zu begründen gesucht Hofmann, Weissagung und Erfüllung (Nördlingen 1841—1844. II. 8.), und Schriftbeweis (1857). Vertreter einer besonnenen Hermeneutik: Lutz (1849), vgl. besonders den 2. Abschnitt C. 1 u. 2. und Rothe a. a. O.

Eine eigenthümliche Ausicht über das Wesen und die Bedeutung der Schrift findet sich bei Surdenberg, a. Hauber, Swedenborgs Ansicht von der h. Schrift (Tübing. Zeitsehr. 1948, 4 S. 32 ff.). — Auch er verehrt (supranaturalistisch) die Schrift als göttliches Wort; aber diese Schrift ist ihm nicht, wie dem eigentlichen Supranaturalismus, die empirische Schrift, seden eine Schrift vor der Schrift, die Engelischrift, vor und über der Irdischen. Rücksichtlich der empirischen Schrift hat er seinen eigenen Kanon (vgl. Hauber S. 80), und auch in den von ihm als kanonisch angenommenen Büchern unterschied er wieder die Stellen, we Gott der Herr seibst redet (quando e cathedra loquitur), von demen, we Engel in seinem Namen sprechen. Aber auch da wird erst noch eine neus Offenberung nochwendig, danst der geistige Sinn der Schrift dem Leser sich aufschliesse. Auch dieser geistige Sinn ist ein Sinn er dem Sinne, su dem man nicht von unten nach oben emporateigt, sondern der von oben herab mitgetheilt wird — Spiel mit Achniichkeiten. — Uebrigens stand Swedenberg Schriftlehre in genauem Zusammenhange mit seiner Christologie. Ueber Getingers "maastwißeriftansichten vgl. die Präliminarien zu seiner Theologie (Stuttg. 1842) u. Auserien & 333 ff. und an andern Stellen.

333 ff. und an andern Stellen.

Rücksichtlich des Verhätnisses zwischen dem Alten u. Neuen Testament zeigt es sich, das diejenigen Rationalisten, welche, im strengern Anschluss an Kent, die h. Schrift überhaupt nur als ein Vehlkel der Erbauung betrachteten, weniger zwischen beiden Sammlungen zehleden. Fand sich doch im Gegentheil im Alten Testament (den Sprüchwörtern) viel meralischer Stoff. Ja selbst an der Trennung von Kanonischem und Apokryphischem heunts den Rationalisten nicht viel gelegen sein (Jesus Sirach war manehem Heber, als Pauha und Johannes). — Aber auch idealistisch und poetisch gestimmte Gemüther konnten leicht eine Vorliebe für das A. Test. fassen. So ist Herder offenbar zupranaturalistischer im Alten Testament als im Neuen. Auch de Wetts zeigt sich geneigt, dem A. Test. (insoftern de Religion in ästhetischer Form erscheinen zoll) wegen seiner heiligen Poösie einen Vorsag vor dem N. Test. einsurkumen (Religion und Theologie, S. 212 ff.), und besonders ist zu Umbreit, der im Herder'schen Geiste das A. Test. dem modernen Verständniss vermittelt hat. — Dagegen finden wir auch wieder (im Anschluss an den Socinianismus) eine Bevorsagung des N. Test. von rationalistischer Seite. Vgl. Wegscheider T. I. c. 1, § 3.2. Im Essammenhange mit seiner sonstigen Theologie hat auch Schleiermacher nur dem N. Test. normale Dignität sugeschrieben, dem A. T. blos historische Bedeutung (Glaubensiehre II, § 131). Allein der neuere Supranaturalismus hat gerade wieder das A. T. hervorgshobes und es besonders in christologischer und eschatologischer Hinsicht bearbeitet (Henystenier), Härernäk, Auberlen, Hößmann, Kurtz, Delitzsch, Baumgarten). Einen mehr Kritisch-historischen Standpunkt haben festgehalten Bleek, Hitzig, Vatke, Knebel, Stähelis u. A., während Ewold wieder eine besondere Richtung vertritt, die sich schwer in die geläufigen Kategories einreiben lässt.

#### EWBITER ABSCHNITT.

Theologie. Schöpfung und Vorsehung. Angelologie und Dämonologie.

**§**. 293.

Deismus. Theismus. Pantheismus.

In der Lehre von Gott und seinem Verhältniss zur Welt hat sich der Gegensatz zwischen Rationalismus und Supranaturalismus weniger ausgesprochen, indem jener blos formale Supranaturalismus mit dem Rationalismus zugleich an dem theistischen Unterschiede von Gott und Welt festhielt, dabei aber auch leicht in einen todten mechanischen Deismus ausartete, wobei nur der Unterschied

war, dass der Supranaturalist momentane Eingriffe Gottes in die von selbst ablaufende Maschine zugab 1, während der consequentere Rationalist diese leugnete. Weit bedeutender ist der Gegensatz, welchen diese theistisch-deistische Weltansicht zu der sogenannten pantheistischen 2 bildet, die bald als eine rein pantheistische (mithin atheistische), bald aber auch in der That als eine theistische sich dargiebt, die nur im Gegensatz gegen jenen todten Deismus einen pantheistischen Schein erhält 3.

- <sup>1</sup> So namentlich bei Gebetserhörungen und Wundern. Vgl. die mechanische Wundertheorie bei Reinhard S. 230 ff.
- <sup>2</sup> Die Definitionen des Pantheismus sind gar sehr von einander abweichend. Nach Wegscheider (Inst. §. 57) wäre Pantheismus: ea sententia, qua naturam divinam mundo supponunt et Deum ac mundum unum idemque esse statuunt. Gegen diesen Pantheismus, ja auch oft nur gegen den Schein desselben, hat sich der Rationalismus aus sittlichem Interesse eben so tapfer gewehrt, als der Supranaturalismus, obgleich die speculative Philosophie stets gegen die populäre Definition Einsprache gethan hat: Hegel, Encykl. 2. Aufl. S. 521. Die Schule selbst bezeichnet ihr System am liebsten als das der Immanenz.
- Schon von Spinoza hatte Herder gesagt: er war ein Architheist vor allen Theisten (Dogm. S. 129, vgl. die Gespräche: Gott). - Streit über den Schleiermacher'schen Pantheismus (besonders in den Reden über Religion). Anklagen von Röhr. Gegen dieselben: Karsten (Rostock 1835). — Günstiger hat über die theistisch-pantheistische Richtung Henke geurtheilt, lineam. §. XXXI: Summa autem injuria omnes illi Atheorum numero accensentur, qui summum Numen ab hoc universo secretum ac disparatum cogitare nesciunt, maluntque Deum rerum omnium causam immanentem quam transcuntem dici, nec tamen id, quod perpetuo est, commiscent cum illo, quod perpetuo pit. Quorum error, profecto magis fanaticus quam impius, Pantheismus et Spinozismus vocatur, si modo error est Numinis omnibus rebus praesentissimi cogitatio, a qua neque ipse Paulus admodum abhorruisse videtur (Act. 17, 27-29) et quae amice satis conciliari potest cum Numinis moribus intelligentium naturarum providentis notione. Vgl. Hase, Dogm. S. 150. — Die neuere Theologie und Religiousphilosophie ist noch in der Arbeit begriffen, die Lehre von einem selbstbewussten (persönlichen) Gott so darzustellen, dass er weder (deistisch) als ausserweltlich und von der Welt geschieden, noch (pantheistisch) als rein inweltlich und mit der Welt verwachsen, sondern (theistisch) als überweltlich und inweltlich zugleich, von der Welt unterschieden, uns zum Bewusstsein kommt. Dass die Hegelsche Schule der sogenannten linken Seite die Immanenz in einer Weise betont, bei der der Begriff der Persönlichkeit Gottes verschwindet, ist ihr nicht mit Unrecht zum Vorwurf gemacht worden: vgl. unt. a. J. F. Romang, der neueste Pantheismus oder die junghegel'sche Weltanschauung, Zürich 1548. - Ganz nackt und unverhüllt tritt der Pantheismus als Atheismus hervor in Feuerbach, Wesen des Christenthums S. 20: "Das göttliche Wesen ist nichts anderes, als das menschliche Wesen, oder besser das Wesen des Menschen, gereinigt, befreit von den Schranken des individuellen Menschen, verobjectivirt, d. h. angeschaut und verehrt als ein anderes, von ihm unterschiedenes eigenes Wesen. Alle Bestimmungen des göttlichen Wesens sind darum menschliche

:

Bestimmungen."\*) Ueber den noch immer sehr schwankenden Begriff des "Pantheismus", der in den gegenseitigen Befehdungen mehr Verwirrung angerichtet, als die Verständigung gefördert hat, vgl. Ed. Böhmer, de Pantheismi nominis origine et usu et notione, Hal. 1851. G. Weissenborn, Vorlesungen über Pantheismus u. Theismus, Marb. 1859. Ulrici, in Herzogs Realencyklop. XI, S. 64 ff.

## **§**. 294.

# Dasein und Eigenschaften Gottes.

Bis auf Kant wurden die Beweise für das Dasein Gottes nach gewohnter Weise geführt und bald der eine, bald der andere bervorgehoben <sup>1</sup>. Nachdem aber Kant den bisherigen Beweisen ihre Beweiskraft abgesprochen <sup>2</sup>, und dafür den moralischen an ihre Stelle gesetzt hatte <sup>3</sup>, verschwanden sie allmählig aus der deutschen Wissenschaft, obwohl der physico-theologische noch immer durch seine Anwendbarkeit im Volks- und Jugendunterrichte sich empfahl <sup>4</sup>. Schleiermacher ging auf das vor allem Beweis vorhandene Selbstbewusstsein zurück <sup>5</sup>, und an dieses ursprüngliche Gottesgefühl hat sich die neuere Theologie grossentheils gehalten, während die speculative Schule wieder an die tiefere Bedeutung jener Beweise gemahnt hat <sup>6</sup>. Dasselbe gilt von den göttlichen Eigenschaften <sup>7</sup>, die Schleiermacher subjectiv fasste als den Reflex unseres Gottesbewusstseins <sup>8</sup>, während die speculative Schule ihnen, doch in anderm Sinne als die populäre Vorstellung, Realität beilegt<sup>9</sup>.

- <sup>1</sup> Fénélon, démonstration de l'existence de Dieu, Par. 1712 u. ö. Den ostologischen Beweis wiederholten Meudelssohn, Morgenstunden, Berlin 1785, u. A.; den kosmologischen: Baumgarten, Glaubenslehre I. Anh. zum 1. Art §. 13, S. 923; den physico-theologischen: Derham, Physico-theologie, or a demonstration of the being and attributes of God from his works, Lond. 1714 u. ö. Sander, Bonnet u. A. m.
- <sup>2</sup> Kritik der reinen Vernunft III, 3 S. 611 ff. (3. Ausg. Riga 1790). Es sind (nach Kant) nur drei Beweisarten vom Dasein Gottes aus speculativer Vernunft möglich: der physico-theologische, der kosmologische und der ontologische Mehr giebt es ihrer, kann es ihrer nicht geben. Gegen den ontologische Bewein: Verwechslung eines logischen Prädicats mit einem realen. "Hundert wirkliche Thaler enthalten nicht das Mindeste mehr als hundert mögliche.... Aber in meinem Vermögensstande ist mehr bei hundert wirklichen Thalera, als bei dem blossen Begriff derselben (d. i. ihrer Möglichkeit)." . . . "Der Begriff eines höchsten Wesens ist eine in mancher Hinsicht sehr nützliche Idee; sie ist aber eben darum, weil sie blos Idee ist, ganz unfähig, um vermittelst ihrer allein unsere Erkenntniss in Ansehung dessen, was existirt, zu erweitern"; denn "ein Mensch möchte wohl ebensowenig aus blossen Ideen an Einsichten reicher werden, als ein Kaufmann an Vermögen, wenn er, um seinen Zu-

<sup>\*)</sup> Der von Karl Vogt, Meleschott, Büchner u. s. w. repräsentirte Materialismus fällt natürlich ausserhalb des theologischen (dognængeschiehtlichen) Gebietes.

and zu verbessern, seinem Kassenbestande einige Nullen anhängen wollte" gl. Gaunilo gegen Anselm oben S. 357). Gegen den kosmologischen: "Er sgeht eine Ignoratio elenchi, d. h. er verheisst'uns einen neuen Fusssteig zu ihren, und führt auf den alten (ontologischen) zurück, indem er gleichfalls af dialektischem Schein ruht." Ueber den physico-theologischen: "Dieser Beeis verdient jederzeit mit Achtung genannt zu werden. Er ist der älteste, Erste und der gemeinen Menschenvernunft am meisten angemessene. Er bebt das Studium der Natur, sowie er selbst von diesem sein Dasein hat und adurch immer neue Kraft bekommt. Er bringt Zwecke und Absichten dahin, o sie unsere Beobachtung nicht von selbst entdeckt hätte, und erweitert unre Naturkenntnisse durch den Leitfaden einer besondern Einheit, deren Prinp ausser der Natur ist. Diese Kenntnisse wirken aber wieder auf ihre Ursche, nämlich die veranlassende Idee zurück, und vermehren den Glauben an men höchsten Urheber bis zu einer unwiderstehlichen Ueberzeugung. . . . . zeichwohl ist auch diesem Beweis die apodiktische Gewissheit abzusprechen, ad die dogmatische Sprache auf den Ton der Mässigung und Bescheidenheit mabsustimmen. Der Beweis könnte höchstens einen Weltbaumeister, aber cht einen Weltschöpfer darthun."

- s (Vgl. Raymund v. Sabunde oben S. 359.) Kritik der reinen Vernunft, 832 ff. Kritik der prakt. Vernunft S. 223 ff. Sittlichkeit und eine ihr ansmessene Glückseligkeit sind die beiden Elemente des höchsten Gutes. Letzwe wird aber dem Sittlichen nicht immer zu Theil. Es muss eine Ausgleimung jenseits stattfinden (daher derselbe Beweis auch für die Unsterblichkeit itt). Nun muss aber zugleich ein Wesen sein, das Intelligenz und Willen hat, isse Ausgleichung zu vollziehen. Sonach ist Gott ein Postulat der praktihen Vernunft.
- <sup>4</sup> Besonders in England. W. Paley, Natural theology or evidences of the tistence and attributes of the Deity, 16. Aufl. 1817; deutsch Mannh. 1823. it Zusätzen von Lord Brougham und Charles Bell; deutsch von Hauff, Stuttg. 137. Bridgewaterbücher, seit 1836. Vgl. W. Müller, Kritik des physicoeologischen Beweises in Röhrs Magazin, Bd. IV, St. 1. 1831. S. 1—35.
  - 6 Glaubenslehre I, §. 32 ff.
- Hegel, Vorlesungen über die Beweise vom Dasein Gottes: Anhang zum Band der Phil. der Religion. Strauss, Dogmatik I, S. 400: "Wie das kosologische Argument Gott als das Sein in allem Dasein, das physico-theoloische als das Leben in allem Lebendigen, das historische und moralische als ttliche Weltordnung erwies, so erweist ihn das ontologische als den Geist in len Geistern, als das Denken in allen Denkenden." Vgl. Weisse, phil. Dogm. 296—366.
- <sup>7</sup> Bei Reinhard, Dogmatik S. 90 ff. findet sich noch die Eintheilung in thende und thätige Eigenschaften u. s. w. Eine neue Bearbeitung derselben at Bruch unternommen: die Lehre von den göttlichen Eigenschaften, Hamb. 142. Ueber das Weitere vgl. Nitssch unter dem Artikel "Gott" in Herzogs ealenc. V, S. 261 ff. Dorner, in den Jahrbb. für deutsche Theol. 1859. 1860.
  - Glaubenslehre I, §. 50.
- Hegel, Encyklopädie I, §. 36 S. 73 (bei Strauss I, S. 542). Vgl. J. P. ange II, 1 S. 60 ff. Ebrard I, S. 219 ff. Weisse §. 482—537.

# §. 295.

#### Die Trinitätslehre.

Lücke, die immanente Wesenstrinität, in den Stud. u. Krit. 1840, 1. Dagegen Ninsch, ebend. .: 1841, S. 332 ff.

Wenn die kirchliche Trinitätslehre durch die Reformation keine Erschütterung erlitten hatte, so war sie dagegen in dieser Periode den verschiedensten Angriffen ausgesetzt. Nicht nur zeigte sich der Arianismus in England als vereinzelte Erscheinung, sondern auch der Socinianismus schlich sich unter verschiedenen Modificationen auch in die deutsche Theologie ein 1. Der Rationalismus war seiner Natur nach rein unitarisch 2; aber auch entschiedene Supranaturalisten liessen, je mehr sie auf dem biblischen Standpunkt fussten, vieles von der Strenge der kirchlichen Bestimmungen nach! Swedenborg fand die Trinität in der Person Christi4; und auch die Herrnhut'sche Theologie zog sich den Vorwurf zu, dass sie durch die einseitige Verehrung des Sohnes das Verhältniss der Personen störe 5. Die neuere Theologie hat den tiefern speculativen Grund der Lehre wieder eingesehen: nur mit dem Unterschied, dass die Einen (nach Schleiermacher) mehr im Anschluss an den Sabellianismus die Offenbarungstrias 6, die Andern (sowohl die rein Speculativen als die streng kirchlich Positiven) mehr die Wesenstrias herausheben 7. Damit steht auch der Ort in Verbindung, den beide der Trinität im System anweisen, und der religiöse Werth, den sie diesen Bestimmungen beilegen 8.

- 1 Sam. Clarke wurde wegen seiner Schrift über die Dreieinigkeit (1712) von der Königin Anna seiner Hofpredigerstelle entsetzt 1714. Er hatte gelehrt, dass der Sohn dem Vater untergeordnet sei, und ebenso der Geist wieder dem Vater und dem Sohn, und behielt diese Meinung auch weiterhin. Vgl. Schlegel, KG. des 18. Jahrh. Il, S. 746 ff. J. J. Wetstein verglich den Sohn Gottes einem Premierminister, und sein Verhältniss zum Vater dem des Premierministers zum Monarchen oder eines Diakons zum Pfarrer; s. m. Abh. über Wetstein in Illgens Zeitschr. Auch weiterhin erhielt der Subordinatianisms in Deutschland Beifall. S. Töllner, theologische Untersuchungen 1762. Bd. I. St. 1. Derselbe bestritt auch, dass die Lehre von der Dreieinigkeit eine Grundlehre des Glaubens sei; s. vermischte Aufsätze II, 1.
- <sup>2</sup> Wegscheider (Inst. §. 93) zählt das Dogma von der Trinität unter diejenigen Lehren, quae justa auctoritate certoque fundamento destituta sunt; vgl. Henke, lineam. LXIX.
- <sup>3</sup> So J. A. Urlsperger, kurzgefasstes System seines Vortrags von Gottes Dreieinigkeit, Augsb. 1777. Der Verfasser behauptet, dass die Prädicate Gottes, Vater, Sohn und Geist, blos die ökonomische (Offenbarungs-)Trinität betreffen; er leugnete nicht die Wesens-Trinität an und für sich, die er vielmehr als ein Geheimniss ehrte, leugnete aber, dass Vater, Sohn und Geist die nothwendigen und persönlichen Prädicate derselben seien.

- A Statt einer Dreieinigkeit der Personen (wie das kirchliche Symbol sie ehrt) muss man eine Dreieinigkeit der Person verstehen, und zwar so, dass las Göttliche des Herrn (Christi) der Vater, das göttliche Menschliche der lohn, und das ausgehende Göttliche der heil. Geist ist. Dass die ersten Chriten drei Personen lehrten, geschah aus Einfalt, weil sie alles zu buchstäblich assten. Die orthodoxen Trinitarier können auch in den Himmel kommen, wo ie dann über das rechte Verhältniss werden belehrt werden. Aber Niemand, der ich drei Götter denkt, kann in den Himmel kommen, wenn er auch schon mit dem funde Einen nennt; denn das Leben des ganzen Himmels und die Weisheit lier Engel gründet sich auf die Anerkennung und das aus ihr stammende Beenntniss Eines Gottes und auf den Glauben, dass jener Eine Gott auch lensch sei, und dass Er der Herr (Jehovah, Zebaoth, Schaddai) sei, der zuteich Gott und Mensch ist. S. göttl. Offenb. I (die Lehre des neuen Jer. vom lerrn, Ausg. von Tafel 1823), S. 118 ff.
- S. Bengel, Abriss der sog. Brüdergem. S. 74 f.: "Wird man es ihm (Zinendorf) jemals irgendwo gutheissen, dass er dem Vater das Werk der Schöpfung bspricht, als welcher ministrirt und die Hand geboten, oder zugesehen, oder öttlich geschlafen habe, da sein Sohn die Welt erschuf? dass er so vieles anere, das auch dem Vater zukommt, dem Sohn allein zuschreibet? dass er dem eil. Geist eine Mutterschaft als einen Personal-Charakter aufdringet? und in umma, dass er eine solche verwegene Dictatur über die himmlische Lehre von er hochgelobten Gottheit ausübet?" S. 119: "Man soll den Sohn mit nichn tiberhüpfen, aber auch den Vater nicht. Das Letztere ist vor dem Ersteren ine neue und folglich eine grosse Lust für den Teufel." - Auch wird von lengel die familiäre Sprache gerügt, mit der Zinzendorf dieses Mysterium beandelte, indem er von einer h. Familie in der Trinität sprach und sich nicht sheute, Gott Vater einem Grossvater zu vergleichen\*). Diese Extravaganzen at indessen Spangenberg glücklich beseitigt. In der Idea fidei fratrum findet ich zwar kein besonderer locus von der Dreieinigkeit, wohl aber von Vater, ohn und heil. Geist (§. 84), wo die Lehre rein biblisch abgehandelt und hinagefügt wird: "In die Tiefen der Gottheit und in die unbegreifliche Ewigkeit ineinzudenken, wovon uns nichts offenbar gemacht worden, ist nicht nur vereblich und thöricht, . . . sondern es ist auch gefährlich. Wenn wir also derleichen Dinge, welche zu den Tiefen der Gottheit gehören, unberührt lassen, sist solches nach unserer Einsicht besser, als wenn wir bestimmen wollen, as die Schrift nicht bestimmt hat. Aus derselben ersehen wir deutlich: Gott at einen einigen Sohn, und den hat er für uns hingegeben; und es ist nur in einiger Geist, der nicht erschaffen worden, sondern vom Vater ausgehet nd durch Christum zu uns gesendet wird."
- <sup>6</sup> Schleiermacher, Abhdl. über Sabell. in der Berl. Zeitschr. Glaubensl. II, 170 ff. (S. 574 ff.). de Wette, kirchl. Dogm. §. 43 f. (S. 81 f.). Twesten, logm. II, S. 179 ff. Lücke, in den Studien u. Kritiken 1849, 1 S. 91. Dageen wieder: Nitzsch, ebend. 1841, 2.
- <sup>7</sup> Schon Lessing hatte gefragt, Erziehung des Menschengeschlechts §. 73: Wie wenn diese Lehre (der Dreieinigkeit) den menschlichen Verstand auf den Veg bringen sollte, zu erkennen, dass Gott in dem Verstande, in welchem ndliche Dinge Eins sind, unmöglich Eins sein könne? dass auch seine Einheit

Eine Sulprobe der "familiären Caressen" bei Wackernagel, Lehrbuch III (Prosa) Sp. 1058 ff. Hagenbach, Dogmengesch. 5. Auf.

eine transcendentale Einheit sein müsse, welche eine Art von Mehrheit nicht ausschliesst?" Schelling, Meth. des akad. Stud. S. 192: "Von der Idee der Dreieinigkeit ist es klar, dass sie, nicht speculativ gefasst, überhaupt ohne Sian ist.... Die Menschwerdung Gottes ist eine Menschwerdung von Ewigkeit...." Vgl. S. 184. S. auch Blasche, das Böse u. s. w, S. 106 f. — Hegel, Religionsphilosophie, Bd. II, S. 230 ff.: "Gott ist dies als lebendiger Geist, sich von sich zu unterscheiden, ein Anderes zu setzen und in diesem Andern, mit sich identisch zu bleiben. . . . Dieses Anderssein ist das ewig sich Aufhebende, ewig sich Setzende." S. 261: "Das Erste war die Idee in ihrer einfachen Allgemeinheit für sich, das zum Urtheil, Anderssein, noch nicht Aufgeschlossene, der Voter. Das Zweite ist das Besondere, die Idee in der Erscheinung, der Sohn, . . . die Idee in der Aeusserlichkeit, so dass die äusserliche Erscheinung ungekehrt wird zum Ersten, gewusst wird als göttliche Idee, die Identität des Göttlichen und Menschlichen. Das Dritte ist dies Bewusstsein, Gott als Geist, und dieser Geist als existirend ist die Gemeinde." - Daub unterscheidet zwischen Deus a quo, in quo, et cui satis est Deus, Theologumena p. 110. Marheineke, Dogm. S. 260: "Unmittelbar und abstract ist Gott nur die Identität, das Sein, welches nicht Denken ist, oder nur an sich Geist [Vater]. Um dies wirklich zu sein, unterscheidet er sich von sich, stellt sich als ein Anderes sich gegenüber; und indem er in diesem Anderssein für sich ist, ist er der Sohn. Indem er aber sich auf sich selbst bezieht, den gesetzten Unterschied wieder ausgleicht, ist er an und für sich Seiender, oder Geist." - Ueber das Verhältniss dieser speculativen Trinität zu der biblisch-kirchlichen s. Strauss, Dogn. I, S. 492. und Weisse, phil. Dogmatik §. 394-481 (besonders §. 409). Die Dreieinigkeit Gottes zerfällt Letzterem (vom spec. Standpunkte aus) in die göttliche Vernunft = Vater, das göttliche Gemüth und die Natur in Gott - Sohn, und den göttlichen Willen = heiliger Geist.

<sup>8</sup> Schleiermacher und Hase weisen ihr die letzte (Hase als Summa und Beschluss der Christologie), die Anhänger Hegels die erste Stelle im System an; Erstern ist sie der Schlussstein, Letztern das Fundament des Gebändes. Es hängt dies wieder zusammen mit der Ansicht über Religion. Am richtigsten hat Rothe gesehen, wenn er den trinitarischen Gottesbegriff, wie ihn die christliche Speculation aufstellt, als einen von dem Trinitätsbegriff der Kirchenlehre durchaus verschiedenen bezeichnet, und eben so offen eingesteht, dass die biblischen Termini Vater, Sohn und heil. Geist ganz andere Verhältnisse Gottes bezeichnen, als die seines immanenten Seins (theol. Ethik I, S. 77). Vgl. unter den Neuern Lange II, 1 S. 123 ff. Liebner I, S. 67 ff. (mit Berücksichtigung der neuesten Verhandlungen). Martensen S. 95 ff. Ebrard I, S. 141 ff. Peip, in Herzogs Realenc. XVI, S. 437 ff. u. besonders S. 454 ff. (Stand des Dogma's in der Gegenwart).

### **§**. 296.

Weltschöpfung. Erhaltung. Vorsehung. Theodicee.

Nachdem sich Wolfianer und ihres Gleichen vergebens abgequält hatten, die mosaische Schöpfungssage in Uebereinstimmung zu bringen mit den Resultaten und den Hypothesen ihrer Naturforschung und Metaphysik<sup>1</sup>, entriss Herder durch genielle Deutung der "ältesten Urkunde des Menschengeschlechts" diese Sage ihren Händen und gab sie, ihre innere Wahrheit anerkennend, der heiligen Poesie zurück <sup>2</sup>. Seitdem haben wohl nur Wenige mehr die buchstäbliche Fassung derselben vertheidigt <sup>3</sup>. Was aber den Schöpfungsbegriff selbst betrifft und die damit verbundenen Begriffe von Erhaltung, Vorsehung, Weltregierung, so hängen die Bestimmungen darüber genau zusammen mit den oben (§. 293) bezeichneten Systemen des Deismus, Theismus und Pantheismus <sup>4</sup>. Auch die Art, las Böse in der Weltordnung <sup>5</sup> zu fassen und sich zu erklären (die Theodicee), hängt mit diesen Grundanschauungen zusammen, und preist: zagleich mit ein in die nachher zu behandelnden Lehrstücke der Dämonologie und Anthropologie.

- ¹ Vgl. die Meinungen (von Michaelis u. A.) bei Herder selbst (vgl. Note 2) L. die weitere Litt. bei Bretschn. Entwicklung, S. 450 ff. Silberschlag, Geogonie, der Erklärung der mosaischen Schöpfungsgeschichte, Berl. 1780—1783. III. 4.

   Neue Rettungsversuche, vom Standpunkte der Naturwissenschaften aus, von Mickland, Wagner, Pfaff, Fabri u. A. Vgl. Ebrard, die Weltanschauung der Michael und die Naturwissenschaft, in der "Zukunft der Kirche", Jahrg. 1947. Ich, die biblische Schöpfungsgeschichte u. die geologischen Erdbildungstheoisen, theol. Zeitschr. 1860.
- \*\*Herder in der im §. genannten Schrift (vgl. die Becens. in der allg. deutschen Bibl. XXV, S. 24; XXX, S. 53). Ideen zur Philosophie der Geschichte let Menschheit, Bd. II, S. 303 ff. Geist der hebr. Poesie I, S. 46 ff.
- 2'Vgl. Bretschneider, S. 451. Auch Supranaturalisten, wie Reinhard (S. 57 ff.) u. A., liessen sich manches abdingen. In neuerer Zeit hat jedoch rieder die Theorie von 6 Perioden (statt Tagen) warme Anhänger gefunden. Die ganze Tendenz, den Bibelbuchstaben mit den Resultaten der neuern Naarforschung (Geologie) in Uebereinstimmung zu bringen, hängt zusammen mit em Begriff der Schriftautorität und Schriftinspiration, und muss dort ihre Ersterung finden. Das Dogma von der Schöpfung wird davon nur theilweise erührt.
- <sup>4</sup> Die Schöpfung aus Nichts beruht auf einer theistischen Weltanschauung. ie wird deistisch, wenn Schöpfung und Erhaltung aus einander gerissen und 1 einer starren Spannung gehalten werden; pantheistisch, sobald die Schöpfung is ein blosses Moment der Erhaltung erscheint. Vgl. die Stellen aus Fichte, Isgel, Marheineke bei Hase S. 179. Schleiermacher, christl. Glaubensl. I, §. 40. Weisse, phil. Dogm. §. 538—556. Ebenso ist die Vorsehung eine theistische dee, wesentlich zusammenhängend mit der Idee eines überweltlichen persönchen Gottes; während der Deismus und der Pantheismus sie entbehren und uff die eine oder andere Weise dem Fatalismus verfallen.
- <sup>5</sup> C. H. Blasche, das Böse im Einklange mit der Weltordnung dargestellt, pz. 1827. Es wiederholen sich hier die frühern Ideen, dass das Böse nothendig sei, um des Gegensatzes zum Guten willen u. s. f. So auch bei den makängern der neuesten Schule. Unter den Neuern vgl. Rothe II, S. 170. Iartensen S. 107 ff. Ebrard I, S. 201 ff. und den Art. "Theodicee" von Ul-

rici in Herzogs Realenc. XV, S. 707; u. über die hierauf bezüglichen Verhandlungen der englischen Theologen die engl. Uebersetzung dieses Lehrbuchs §. 285 d. (Young, Evil and God, a mystery, 2. ed. London 1861.)

## §. 297.

# Engel und Teufel.

Dem prosaischen Zeitalter war der Glaube an das Dasein und die Wirksamkeit der Engel fremd geworden, und auch die Supranaturalisten, die der Bibel zu Liebe an ihre Existenz glaubten, wussten gleichwohl nichts mit ihnen anzufangen 1. Um so kühnere Blicke that der begeisterte Swedenborg in die Engelwelt, wobei er aber den biblischen Engelbegriff willkürlich umdeutete in den verherrlichter Menschen, und die persönliche Existenz des Teufels leugnete<sup>2</sup>. Der Teufel war es nun auch, an dem sich der Aufklärungswitz am meisten zu reiben pflegte. Im Anschluss an Bekker hatte Semler die dämonischen Krankheiten auf das Gebiet der empirischen Psychologie gezogen<sup>3</sup>; und auch die Supranaturalisten, welche aus exegetischer Gewissenhaftigkeit an das Factische der Teufelsbesitzungen im Neuen Testament glaubten, dachten nicht von ferne daran, die Möglichkeit derselben in unsern Zeiten zu behaupten 4. Erst mit der neuesten Zeit kehrte der Glaube an leibliche Teufelsbesitzungen, den die Aufklärung aus den dunkeln Regionen des Volksglaubens nie zu verdrängen vermocht hatte, auch wieder in die Vorstellung hochgebildeter Protestanten zurück, meist in Verbindung mit den Erscheinungen des thierischen Magnetismus und des Hellsehens 5. Aber auch die dogmatische Bedeutung des Teufels trat wieder mehr hervor; und wenn Schleiermacher ihm nur zunächst sein poetisches Recht vindicirte in Beziehung auf die Kirchenlieder 6, so suchte dagegen Daub (nicht ohne manichäische Beimischung) dem Urbösen eine Art von persönlicher Existenz zu sichern 7. Ein grosser Theil der Theologen hat einsehen gelernt, dass hei einer richtigen Fassung der Lehre vom Bösen der Glaube an die metaphysische Existenz des Teufels von untergeordneter Bedeutung ist, da er nach der streng biblischen Fassung in die Reihe der endlichen Wesen tritt, über deren Versuchung (in welcher Gestalt sie sich auch zeige) der Christ seine Herrschaft behaupten soll 8. — Auch die Engellehre ist von den neuesten Dogmatikern wieder zu Ehren gezogen, und bald mehr in philosophisch-idealistischem Sinn aufgefasst 9, bald mehr einfach auf die Schrift zurückgeführt worden 10.

<sup>1</sup> S. z. B. Reinhard, S. 176 ff. Was sie für die Gegenwart seien, bleibt ihm ungewiss (S. 191). Storr §. 49 (bei Hase, Dogm. S. 237).

- <sup>2</sup> Göttl. Offenb. I, S. 87: "Bei dem Menschen sind beständig Geister und Engel Gottes, und diese verstehen, weil sie geistig sind, alles geistig. Auch sach dem Tode werden die Menschen von Engeln unterrichtet." S. 102. Vgl. II, S. 102. 126. 178. 226. An vielen Stellen erzählt Swedenborg von seinen Unterredungen mit den Engeln, die ihm menschliche Wesen sind. Bei den Engeln findet ebenso, wie bei den Menschen, ein Athmen und Klopfen des Herzens statt: sie haben ein Athmen nach Masssgabe der Aufnahme der göttichen Weisheit vom Herrn, und ein Klopfen oder Schlagen des Herzens nach Maassgabe der Aufnahme der göttlichen Liebe vom Herrn (S. 112 vgl. S. 200). Anch die Engel und Geister sind Menschen; denn alles Gute und Wahre, das com Menschen ausgeht, ist seiner Form nach Mensch. Der Herr aber ist das Föttlich-Gute und das Göttlich-Wahre selbst, mithin ist er der Mensch selbst, sus welchem jeder Mensch Mensch ist (II, S. 112). Weil der Engel aus der vei ihm befindlichen Liebe und Weisheit Engel ist, und ebenso der Mensch, o ist offenbar, dass das mit dem Wahren verbundene Gute macht, dass der Engel ein Engel des Himmels und der Mensch ein Mensch der Kirche ist (S. 57). Die Weisheit der Engel besteht darin, dass sie sehen und begreifen, was ie denken (S. 213). Alles, was in der geistigen Welt geschieht, ist Corresponenz; denn es entspricht den Neigungen der Engel und Geister (S. 250). m Gegensatz gegen die kirchliche Lehre, dass die Engel im Anfang geschaffen rorden und der Teufel ein gefallener Engel sei, lehrt Swedenborg (S. 180), ns dem Munde der Engel selbst unterrichtet, dass im ganzen Himmel kein inziger Engel sei, der im Anfang erschaffen, und auch in der ganzen Hölle cein Teufel, der als Engel des Lichts erschaffen u. s. w., sondern dass alle, ewohl im Himmel, als in der Hölle, aus dem menschlichen Geschlechte sind. Ione und Teufel sind eins, ebenso Engel und Himmel, vgl. S. 303. Das Inere des Menschen, sein Geist, ist seinem Wesen nach ein Engel (S. 287), und arum ist der Mensch dazu erschaffen, ein Engel zu werden (S. 289). Hier nd da findet Swedenborg in dem biblischen Ausdruck "Engel" auch wieder in Symbol (Bd. II, S. 6, 16, 18, 52, 307).
- <sup>3</sup> De daemoniacis, 1760 (4. Aufl. 1779). Versuch einer biblischen Dämonoogie, Halle 1776.
- <sup>4</sup> Bei Reinhard (S. 195 ff. 206) ist nur von den Krankheiten die Rede, die er Teufel zu den Zeiten Christi und der Apostel bewirkt haben soll. Vgl. 211: "Dass wir dergleichen leibliche Besitzungen in der evangelischen Gechichte einräumen, geschieht blos wegen des Zeugnisses Jesu und seiner Apotel. So lange als ein solches authentisches Zeugniss bei einem neuern Kranen fehlt, ist kein Mensch berechtigt, ihn für wirklich besessen zu erklären." gl. Storr §. 52 (bei Hase S. 238).
- <sup>5</sup> Die Gassner'schen Teufelsbeschwörungen in der katholischen Kirche (seit 173); s. Walch, neueste Religionsgeschichte Bd. VI, S. 371. 541 ff. Justius Kerner in der protestantischen Kirche: Seherin von Prevorst, Stuttg. 1832. II. eber das Besessensein, Heilbr. 1833. Geschichte Besessener neuerer Zeit, nebst affexionen, von Eschenmayer, Karlsruhe 1836.
  - 6 Glaubenslehre I, §. 44 u. 45. (S. 243.)
- Judas Ischariot, oder das Böse im Verhältniss zum Guten betrachtet; Hefte in 3 Abth. Heidelb. 1816—1819. Vgl. Kant, Religion innerhalb der renzen d. V. S. 99 ff. In neuerer Zeit hat u. A. Martensen die Existenz des eufels biblisch und speculativ zu begründen gesucht, Dogm. S. 170. Dagegen wieke in der Zeitschrift für christl. Wissensch. u. chr. Leben, Febr. 1851. Schei-

dung der biblischen Vorstellung von den spätern Entstellungen bei Ebrard I, S. 292. Vgl. auch Lange II, 1 S. 559 ff.

- § Kant a. a. O. S. 66. \*Schleiermacher a. a. O. Twesten II, S. 331 ff. vgl. S. 358—360. Mallet, in dem Art. "Teufel" in Herzogs Realenc. XV, S. 580 ff.: "Wir halten dafür, dass der persönliche Teufel nicht eigentlich der christlichen Dogmatik, sondern vielmehr der religiösen Symbolik angehört, daher er dem auch in der Homiletik wie in der christlichen Poesie seinen Plats behaupten soll. Zu bedauern ist immer die Heftigkeit, womit über einen Gegenstand, der so wenig eine Grundvoraussetzung des christlichen Glaubens bildet, so oft noch gestritten wird; und zwar ebensosehr der schroffe Dogmatismus, der vor jedem Zweifel an dem persönlichen Teufel ein Kreuz schlägt, wie die Gedankenlosigkeit der Aufklärung, welche über die Vorstellung deselben nur su spetten weiss, zu beklagen." Ueber die neuesten Verhandlungen über diesen Gegenstand vgl. Eltester, "der Streit über den Teufel", Prot. KZ. Jahrg. 1861, No. 32. u. 33.
- <sup>9</sup> Martensen, S. 119, denkt sich unter der Engelwelt die "Welt der Ideen"; aber "nicht die Ideen, wie sie vor dem abstracten Denken stehen, sondern die Ideen, sofern sie angeschaut werden als lebendige Mächte, wirkende Geister." Der Begriff der Persönlichkeit ist ihm ein fliessender. "Vom Sturmwind an, der die Befehle des Herrn ausrichtet, bis zum Seraph, der vor seinem Thron steht, giebt es eine grosse Mannichfaltigkeit von Engeln", und "keine Speculation wird im Stande sein, zu entscheiden, wie weit in der Schöpfung Kräfte sein können, welche eine solche Geistigkeit an sich selber haben, dass sie mit persönlichem Bewusstsein dem Schöpfer dienen oder widerstreben können." Lange sieht in den Engeln die Geister der Vorwelt, II, 1 S. 578 ff. Weisse sucht in Betreff der Engel "die Scylla des dogmatischen Aberglaubens, wie die Charybdis naturalistischen Unglaubens dadurch zu umschiffen", dass er auf die Jakob-Böhm'schen "Natur- und Quellgeister" zurückgeht und sie mit dem Attribut der Herrlichkeit Gottes in Verbindung bringt.
  - 10 Ebrard, Dogm. I, S. 276 ff.

#### DRITTER ABSCHNITT.

Anthropologie. Christologie. Soteriologie und Heilsordnung.

**§. 298**.

Lehre vom Menschen, der Sünde und der Freiheit.

Ueber des Menschen Natur, Würde und Bestimmung 1 hatte keine Zeit mehr zu sagen, als die, welche in ihren Schriften von "Philanthropie und Humanität" überfloss. Da ward, im Gegensatz gegen Augustin, die Trefflichkeit der menschlichen Natur gerühmt und (mit Rousseau) von idealen Naturzuständen geträumt 2. Während auch die Theologen der Aufklärungspartei die Lehre von der

Erbstinde aus dem Systeme wegstrichen 3, machte dagegen Kant selber auf das radicale Böse im Menschen aufmerksam, das er aber nicht als Erbsünde (im kirchlichen Sinne) fasste 4. Auch die spätere speculative Philosophie war weit entfernt, den Naturzustand des Menschen für den normalen zu halten; auch sie sprach von einem Abfall und einer nothwendig gewordenen Versöhnung, und schlug den Werth der pelagianischen Freiheit, auf welche der Rationalismus das grösste Gewicht legte, nur gering an, indem sie mit Recht die Willkür von der Freiheit schied, die mit der höhern sittlichen Nothwendigkeit zusammenfällt. Aber bei genauerm Nachsehen zeigte sich's, dass die speculativ gefasste Erbsünde mit der durch die Naturnothwendigkeit gebotenen Endlichkeit der menschlichen Natur und des menschlichen Bewusstseins zusammenfalle, wobei dann der Begriff des Sündlichen und Zurechenbaren verloren ging, und der ethische Standpunkt, den der Rationalismus im Interesse der praktischen Sittlichkeit festhielt, verlassen wurde<sup>5</sup>. Im Gegensatz gegen beide Richtungen (die rationalistische wie die speculative) hoben die Pietisten und die Theologen, die zum alten Kirchenglauben zurücklenkten, den augustinischen Glauben in seinen wesentlichen Punkten wieder hervor<sup>6</sup>; und auch die Schleiersaucher'sche Schule, mit den ihr verwandten Richtungun, ging, obwohl unter bedeutenden Modificationen, auf denselben zurück. Dagegen trat die idealistische Verherrlichung des Menschen, als des zum Bewusstsein erwachenden Gottes (wobei die Sünde nur als verschwindendes Moment gefasst wird), in der linken Seite der Hegel'schen Schule mit aller Macht hervor 8. Aber nur um so deutlicher stellt es sich damit heraus, dass die neueste Zeit hauptsächlich von einer ernsten und gründlichen Fassung der Lehre von der Sünde die Regeneration der Kirche und der Theologie zu erwarten hat 9.

- ¹ Schon das ist wohl zu beachten, dass die physikalische und psychologische Anthropologie, die man in frühern Zeiten in Verbindung mit der Dogmatik behandelt hatte, sich mehr und mehr von ihr löste. Der Mensch ward Gegenstand popular-philosophischer Dichtung und Beschreibung: Pope, essay on man, 1733. Spalding, Bestimmung des Menschen, Lpz. 1748 u. ö. J. J. Zollikofer, Predigten über die Würde des Menschen, Lpz. 1783. J. Ith, Anthropologie oder Philosophie des Menschen, Bd. I, Winterthur 1803. (Weitere Litteratur bei Bretschneider, Entw. S. 493 ff.) Besonders schön hat Herder die Lichtseite des Menschen (das Reinmenschliche) herausgehoben.
- <sup>2</sup> Vgl. die allgem. DG. §. 275. Besonders basirte sich die neuere Pädagogik auf die Lehre von der Trefflichkeit der menschlichen Natur. Nach Rousseau's Vorgang: Campe, Theophron 1806, S. 234 ff.
- <sup>3</sup> Steinbart (im 5. Abschn. seines Systems der reinen Philosophie). Henke, lineamenta, LXXXI: Cavendum est, ne hanc peccandi facultatem, hunc vitio-

rum fomitem cum ipsis vitiis, ignis materiam cum incendio permisceamus, atque propterea totum genus humanum perditum, corruptum, propter hanc suam indolem displicere Deo, vel parvulos adeo recens in lucem editos indignationi divinae obnoxios esse dicamus, quod ne de catulis quiden sanus quisquam ausit dicere etc. Quae omnia (heisst es dann weiter LXXXIV) ambiguitatis et erroris plena commenta sunt, pro lubitu arrepta et praeter sanae rationis ac scripturae sacrae assensum.

- 4 Vom radicalen Bösen in der menschlichen Natur (Berliner Monatsschrift Apr. 1792), Religion innerhalb der Grenzen u. s. w. (Gegen die Schwärmereien der Pädagogen S. 4 f.) Der natürliche Hang zum Bösen stuft sich in folgender Weise ab: 1) Gebrechlichkeit (fragilitas), 2) Unlauterkeit (impuritas, improbitas), 3) Bösartigkeit und Verderbtheit (vitiositas, pravitas, perversitas). Der Satz: der Mensch ist böse, heisst: er ist sich des moralischen Gesetzes bewusst und hat doch die (gelegentliche) Abweichung von demselben in seine Maxime aufgenommen. Er ist von Natur böse, heisst s. v. a.: dies gilt von ihm in seiner Gattung betrachtet. (Vitiis nemo sine nascitur, Horas.) Dieser Hang wurzelt nicht in der Sinnlichkeit, sondern in der Freiheit des Menschen, und ist mithin zurechenbar. Aber auch die angeborne Schuld (reatus) hat Stufen. Der Gebrechlichkeit und Unlauterkeit entspricht die culpa; der Bösartigkeit der dolus (dolus malus). - Nichtsdestoweniger aber behauptet Kant (S. 37), dass unter allen Vorstellungsarten über die Verbreitung dieses radicalen Bösen die unschicklichste sei, es sich als durch Anerbung von den ersten Eltern auf uns gekommen vorzustellen; denn was der Dichter vom Guten sage, gelte auch vom moralisch Bösen: Genus et proavos, et quae non fecimus ipsi, vix ea nostra puto. — Die Geschichte vom Sündenfall ist ihm nur Symbol, das er nach seinen eigenen Principien der moralischen Interpretation behandelt (S. 40-44). Auch hat der Satz vom angebornen Bösen keinen Werth für die moralische Dogmatik, sondern blos für die moralische Asketik (S. 55). Darum führt auch die Kantische Vorstellung vom radicalen Bösen keineswegs zur Lehre von der Erlösung im kirchlichen Sinne, sondern "was der Mensch im moralischen Sinne ist oder werden soll, gut oder böse, dazu muss er sich selbst machen" (S. 45); s. die Heilsordnung §. 301. Daher sagt Herder: "Von diesem radicalen Bösen wisse Niemand, wie es in die menschliche Natur gekommen, noch wie es heraus kann" (von Religion, Lehrm. u. Gebr. S. 204 f.). Die weitere Entwicklung der Kantischen Idee s. bei Tieftrunk, Censur III, S. 112 ff. Der spätere Rationalismus begnügte sich damit, das Böse als etwas erfahrungsmässig in der Menschheit sich Vorfindendes zu betrachten, ohne deshalb den Ursprung in der ersten Sünde zu suchen, noch auch zu leugnen, dass der sittlich Strebende sich über die Sünde erheben könne. Wegscheider §. 118. Siehe auch Paul, Kants Lehre vom radicalen Bösen, 1865.
- <sup>5</sup> Schelling, Methode des akad. Studiums, S. 176. Die neue (christliche) Welt beginnt mit einem allgemeinen Sündenfall, einem Abbrechen des Menschen von der Natur. Nicht die Hingabe an diese selbst ist die Sünde, sondern, so lange sie ohne Bewusstsein des Gegentheils ist, vielmehr das goldene Zeitalter. Das Bewusstsein darüber hebt die Unschuld auf und fordert daher auch unmittelbar die Versöhnung und die freiwillige Unterwerfung, in der die Freiheit als besiegt und siegend zugleich aus dem Kampfe hervorgeht. Am deutlichsten Blasche a. a. O. S. 224: "Die ursprüngliche Sünde hat sich nicht vererbt (fortgepflanzt), weil der erste Mensch (Eva, Adam) zufälliger Weise gesündigt hat und weil die andern Menschen von ihm abstammen, sondern

weil das erste bewusste Leben des Menschen selbst und die Fortsetzung und das Wachsthum dieses Bewusstseins ein ursprüngliches Sündigen ist. Das Forterben (Fortpflanzung) geschieht nicht sowohl durch die physische Zeugung, als durch die psychische, und als solche erscheint die Erziehung\*), durch welche das Bewusstwerden, von geselliger Seite, bedingt ist. Die biblische Erzählung des Sündenfalls ist eine allegorische Darstellung des eintretenden Bewusstseins heim ersten Menschenpaar. Der dieser Katastrophe vorhergehende Zustand, das Leben im Paradiese, der Stand der Unschuld, war (wie überhaupt der Zustand der frühesten Kindheit) ein bewusstes Instinctleben; denn alle Geistesentwicklung kann nur mit dem Bewusstwerden beginnen. Daraus ist klar, dass, ebenso wie in der physischen Schöpfung das Erste (Primäre), Ursprüngliche, keineswegs das Gute\*\*), sondern das Böse ist, dasselbe auch in der höhern, geistigen Schöpfung (Cultur), die mit dem Bewusstsein beginnt, der Fall sei. Auch in der Geisterwelt soll das Gute erst werden, und das Böse muss es begründen." (Vgl. die Lehre der Ophiten oben §. 62.) — Hegel erklärt die Erbsünde als das natürliche Ansichsein des Menschen, wiefern es ein Gewusstes ist (Philos. der Relig. Bd. I, S. 194 ff. II, S. 208 ff.). Strauss II, **S. 69**—74.

• Der Pietismus und Methodismus hoben das Bewusstsein der Sünde stark heraus (vgl. allg. DG. §. 277 u. 278). Auch die Idea fidei fratrum handelt (§. 50 ff.) sehr ernst von dem tiefen Verderben des Menschen; doch nicht trostlos, s. §. 55. — Ueber Oetingers Lehre vom Bösen s. Dorner, Christologie S. 310 f. — Von der Kirchenlehre entfernt sich Swedenborg, der keine eigentliche Erbeünde annimmt, sondern den Menschen, als freies Wesen, zwischen Himmel und Erde hineinstellt unter den Einfluss der guten und bösen Geister. Sein Gutes hat indessen der Mensch immer nur von Gott. Vgl. göttl. Offenb. II, S. 147 ff. Himmel und Hölle, Nr. 589—596 u. 597—603. — Einen strengern Begriff von der Sünde hat unter den Neuern Tholuck gefasst in der zuerst anonym erschienenen Schrift: Die Lehre von der Sünde und vom Versöhner, oder die wahre Weihe des Zweiflers, Hamb. 1823; 5. Aufl. 1836. Vgl. Steudel, Korn, Klaiber (bei Bretschneider S. 530).

Die Modificationen bestehen namentlich darin, dass die streng historische Fassung des Sündenfalls, die auch Tholuck (Beilage 3) aufgiebt \*\*\*), verlassen, und eben so wenig über die justitia originalis bestimmt wird. Ueber diese erklärt sich Schleiermacher (christl. Glaubensl. I, §. 75) dahin, dass der Begriff derselben nicht dialektisch nachgewiesen werden könne. Dagegen hält Schl. fest an der ursprünglichen Sündhaftigkeit jedes Menschen und an der vollkommenen Unfähigkeit desselben zum Guten, die erst im Zusammenhange mit der Erlösung aufhört. Auch de Wette hat einerseits das Uebertriebene der (orthodox) protestantischen Behauptung eingestanden, andrerseits aber sie gegen die Verflachung in Schutz genommen; s. Dogm. §. 56 a u. b. Vgl. Hase, Dogm. S. 102 f.

<sup>\*) &</sup>quot;Die Erziehung muss nothwendig den (geistig werdenden) Menschen zuerst verführen, bevor sie ihn zum Guten leiten kann."(!)

<sup>••)</sup> Welche Ausdehnung hier dem Worte Sünde gegeben wird, geht daraus hervor, dass nun auch die physische Krankheit so genannt wurde: Kieser, bei Blasche a. a. O. — (Aber wo alles Sünde ist, hat auch die Sünde ihre Bedeutung verloren.)

Pass Reinhard vertheidigte noch die historische Wirklichkeit, aber hielt die verbotene Frucht für eine giftige, die eben deshalb den ersten Menschen den Tod brachte (!): Dogm. (3. Aufl.) 8. 278.

- <sup>8</sup> Feuerback, Wesen des Christenthums S. 49: "Der menschgewordene Gott ist nur die Erscheinung des gottgewordenen Menschen, was freilich im Räcken des religiösen Bewusstseins liegt: denn der Herablassung Gottes sum Menschen geht nothwendig die Erhebung des Menschen zu Gott vorher. Der Mensch war schon in Gott, war schon Gott selbst, ehe Gott Mensch wurde. Wie hätte sonst Gott Mensch werden können? Ex nihilo nil fit."
- Tholuck, die Lehre von der Sünde und vom Versöhner, 7. Aufl. Hamb. 1851. \* Jul. Müller, die christl. Lehre v. der Sünde, Bresl. 1839. II. 3. Aufl. 1849. Dazu: G. Ritter, über das Böse u. s. w. (theol. Mitarbeiten II, 4), Breslau 1829. Rothe, Ethik II, S. 170 ff. (theilweise gegen Müller). Martensen S. 144 ff. Vgl. Schenkel, Gespräche über Protestantismus und Katholicismus, Heidelb. 1852. S. 128 ff. Dörtenbach, im Artikel "Sünde" in Herzogs Realenc. XV. S. 207 ff.
- Auch das Dogma von der unbesieckten Empfängniss der Maria wurde aus dem Schlummer erweckt, in dem es versenkt schien, und durch den Entscheid der päpstlichen Bulle vom 8. Dec. 1854 in positivem Sinne sum Abschluss gebracht, jedoch nicht ohne bedeutenden Wisserspruch und Bedenken von katholischer Seite; vgl. das Rundschreiben Papets Pins IX, vom 2. Febr. 1849 und die Antwort der preussischen Bischöfe in Gelsers prot. Monatsbiktens IX, 2 8. 69 ff. Dogmatisch vorbereitet wurde der päpstliche Entscheid vorzuglich öhre die Schriften von Perrone: de immaculato B. V. Mariae conceptu, und Passaglis (§. 178). †Densinger, Lehre der unbesieckten Empfängniss, Würsburg 1855. Auch die protestantische Polemik ward durch das ause Dogma angeregt; vgl. Jul. Mäller (§. 178) und G. 4. Wisser, Ehrenrettung der sel. Jungfrau Maria gegen die päpstlichen Verunglimpfungus, Bremen 1885.

### §. 299.

### Die Christologie.

Dorner, über die Entwicklungsgeschichte der Christologie, besonders in neuern Zeiten (Tüb-Zeitschr. 1835, 4 S. 81 ff.). Dess. Entwicklungsgesch. der Lehre von der Person Christi, 1. Aufl. S. 250 ff. Liebner, Christologie od. die christologische Einheit des dogmatischen Systems (1. Thl. seiner Dogmatik), Gött. 1849. Theorems (1. Thl. seiner Dogmatik), Gött. 1849. Theorems (1. Christi Person und Werk, Elangen 1853—61. III. Gass, die Lehre von der Person Christi, Basel 1856.

Je weniger streng die Lehre vom natürlichen Verderben des Menschen genommen und je höher dessen Natur gestellt worden war, desto mehr verschwand der specifische Unterschied zwischen Jesus von Nazareth und den übrigen Menschensöhnen: und so kehrten mit dem Pelagianismus der Aufklärungsperiode auch der Socinianismus und Ebionitismus 1 wieder in die Kirche ein. dessen behielt auch die menschliche Seite, d. h. die bald höher, bald trivialer gefasste? historische Persönlichkeit Jesu ihr hohes Interesse: und dies führte zu neuer geschichtlicher Würdigung derselben<sup>3</sup>, von wo aus am leichtesten wieder der Weg gefunden werden konnte zur Ahnung des Höhern, über das gewohnte Maass der Menschlichkeit Hinausgehenden. Bis dahin blieb es bei einer, der Kirchenlehre fremden Spaltung zwischen einem idealen Christus und einem historischen, zu welcher Spaltung Kant den Grund gelegt hatte 4. Nur ein kleines Häuflein von Frommen (worunter die ausgezeichnetsten Geister des Jahrhunderts)<sup>5</sup> hielt mitten in der negirenden Zeit die Gottheit Christi mit der ganzen Gluth

einer begeisterten Liebe fest, die bei einigen mitunter sogar an Schwärmerisches und Häretisches streifte, wie bei Immanuel Swedenborg 6. Der christliche Rationalismus hielt sich an die menschhigh-historische Persönlichkeit Jesu, wie sie ihm aus den mit Kritik gelesenen evangelischen Relationen (besonders der Synoptiker) entgegentrat. Er unterschied sich von dem unchristlichen Naturalismus aufs Bestimmteste dadurch, dass er die höchste sittliche Reinheit bei dem Stifter der Kirche voraussetzte, ohne gerade die absolute Unstindlichkeit als Dogma zu behaupten; und was er Christo von Wunderbarem und Geheimnissvollem entzog, geschah (wenigstens bei den bessern Rationalisten) durchaus nicht in der Absicht, den Herrn seiner Ehre zu berauben, sondern vielmehr, ihn dadurch den Menschen zugänglicher, seine Lehre verständlicher und sein Beispiel fruchtbarer zu machen 7. Die speculative Philosophie aber suchte die vom Rationalismus verkannte Idee des menschgewordenen Gottes oder die Einheit des Göttlichen und Menschlichen um jeden Preis zu retten, auch auf die Gefahr hin, die historische Erinnerung an die Person Christi aufgeben zu müssen, oder gar die Geschichte in Mythus zu verwandeln 8. Die neuere Theologie seit Schleiermacher erkennt es als ihre Aufgabe, fortwährend dahin zu wirken, dass Göttliches und Menschliches in Christo (Urbildliches und Geschichtliches) in ihrer Zusammengehörigkeit aufgefasst werden; und so verschieden auch die Wege sind, welche die Einzelnen dabei einschlagen 9, so darf doch das als Gewinn einer gemeinsamen Einsicht angenommen werden, dass die altkirchlichen Ausdrücke (von Person und Natur) nicht mehr ausreichen, das Verhältniss zu bezeichnen 10, und dass es nur einer tiefern religionsphilosophischen und religionshistorischen Forschung gelingen werde, die Idee des Gottmenschen ebensowohl vor dem denkenden Geiste zu rechtfertigen, als ihre Verwirklichung an und in der Person Jesu von Nazareth für die gläubige Geschichtsbetrachtung zum höchsten Grad historischer Gewissheit zu erheben 11.

#### 1 Dorner, S. 255.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Bekenntniss: "Jesus von Nazareth war ein blosser Mensch", lässt noch sehr verschiedene Stufen zu: vom Betrüger zum Schwärmer, von diesem zum heitern Weisen, und wieder von diesem zum ausserordentlichen Gottgesandten, zum Propheten und Wunderthäter, zum auferstandenen, in den Himmel srhöhten Menschensohn. Die Lehre von Jesus hat alle diese Stufen (in umgekehrter Ordnang) durchgemacht, von dem Socinianismus an bis zu dem Wolfenbüttler Fragmentisten und der natürlichen Geschichte des Propheten von Nasareth, Bethlehem [Kopenhagen] 1800. u. von da wieder bis zu Benan und Strauss.

- v: 3 Es konnte nur der Wahrheit förderlich werden, dass die Person Jesu immer mehr in den Kreis der Geschichte hineingesogen wurde, und dass man ihn selbst wie jeden andern Menschen geschichtlich zu begreifen suchte (daher jetzt das Leben Jesu häufiger beschrieben); denn was sollte die Kirchenlehre von der wahren Menschheit ohne die menschliche Betrachtung des Herrn? Mit dieser ist Herder vorangegangen; vgl. die christlichen Schriften und die Stellen in der Dogmatik §. 134 ff. 190 ff. 212 ff. Freilich wurde über dem, was Christus mit der Gattung gemein hat, das übersehen, was ihn als den Einzigen über sie emporhebt.
- 4 Im Zusammenhange mit der Lehre vom radicalen Bösen fordert Kant eine Wiederherstellung des Menschen auf dem Wege der Freiheit. Dazu bedarf der Mensch eines Ideals und zwar eines menschlichen, und da kommt eben die Schriftlehre mit ihrem Christus dem praktischen Glauben entgegen (die personificirte Idee des guten Princips). Die Idee liegt in unserer Vernunft; für die praktischen Zwecke des Beispiels u. s. w. reicht auch eine dem Urbild so viel als möglich sich annähernde Persönlichkeit hin. Eine übernatürliche Zeugung ist dazu eben nicht nothwendig, wenn auch gleich das Factum einer solchen nicht absolut kann abgeleugnet werden. S. Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft S. 67 ff. vgl. S. 183. Dorner S. 258 ff. "Die Incongruenz des geschichtlichen Christus mit dem urbildlichen ist hier zwar möglichst schonend angedeutet; in der That jedoch bildet diese Unangemessenheit der Erscheinung zur Idee eine Grundanschauung der Kantischen Philosphie" Strauss II, S. 202.
- \* Zinzendorf (u. die Brüdergemeinde), Spangenberg (idea fidei fratr. § 63-84), Bengel (vgl. Burk S. 353 ff. 541), Oetinger (vgl. Dorner S. 305 ff.), Haller, Gellert, J. C. Lavater, Hamann (Dorner S. 305), Stilling, Claudius, Klopstock. Novalis (Dorner S. 323 ff.). Ueber Lavater vgl. die Biographien von Herbst, Gessner u. A.; Hegner (Beiträge, Lpz. 1836) S. 260 ff. "Meine grauen Haue sollen nicht in die Grube, bis ich einigen Auserwählten in die Seele gerufen: er ist gewisser, als ich bin" (Handbibel 1791). "Die Gottheit Christi, diese allherrschende Gewalt im Himmel und auf Erden, in allen möglichen Beziehungen, war sein einziges Thema, das er in Worten und Schriften lehrte und amplificirte" Hegner S. 267; vgl. dagegen den merkwürdigen Brief Goethe's an Levater vom J. 1781. S. 140 f.
- <sup>6</sup> Swedenborgs Christologie hat viel Aehnliches mit der Schwenkfeldischen. Jesus ist vom heil. Geist und der Maria geboren. Da sein Göttliches das Göttliche des Vaters ist, so wurde auch sein Körper göttlich. Das Menschliche an ihm wurde göttlich gemacht durch Leiden und Versuchungen. Das von Maria angenommene Menschliche wird nach und nach ausgezogen und der himmlische göttliche Leib angezogen. Mit diesem ist er in den Himmel gefahren. (Vgl. seine Trinitätslehre oben §. 295. Dorner S. 208 Anm.) Ueber Oetingers Christologie s. "Theologie aus der Idee des Lebens" S. 245 ff.; Auberlen S. 152. 163. 231. 239 ff. u. andere Stellen.
- Röhr, Briefe über den Rationalismus (XI), und christologische Predigten,
   Weimar 1831. Wegscheider, Institutt. §. 123. 128. Paulus, Leben Jesu. Dorner S. 278 f. (Der Rationalismus kennt nur eine doctrina Christi, nicht eine doctrina de Christo.) Streit über Anbetung Christi in Magdeburg im J. 1840.
   s. Hase, KG. §. 466.

• Ueber die spinosistischen Anfänge dieser speculativen Christologie s. Strauss II, S. 199. — Fichte (Anweisung zum seligen Leben, S. 166 ff.) untercheidet zwei Standpunkte, den absoluten und den empirischen. Aus dem ersten Standpunkte wird zu allen Zeiten und jedem ohne Ausnahme, der seine Einseit mit Gott lebendig einsieht, das ewige Wort ganz auf dieselbe Weise Fleisch wie in Jesu Christo. Zwar gesteht auch Fichte ein, dass die Einsicht in die absolute Einheit des menschlichen Daseins mit dem göttlichen (die tiefste Ertenntniss, welche der Mensch erschwingen kann) vor Jesu nicht vorhanden rewesen sei; meint aber doch, dass der Philosoph ganz unabhängig vom Chritenthum dieselben Wahrheiten finde, ja sie in einer Consequenz und in einer allseitigen Klarheit überblicke, in der sie vom Christenthum aus nicht überiefert sind. Einerseits legt er das Bekenntniss ab (S. 172), dass bis an das Ende der Tage vor diesem Jesus von Nazareth wohl alle Verständigen sich ief beugen, und alle, je mehr sie nur selbst sind, desto demüthiger die überchwängliche Herrlichkeit dieser grossen Erscheinung anerkennen werden; renn auch gleich Jesus selbst (S. 173), falls er wieder in die Welt zurückkehrte, nfrieden sein würde, das Christenthum in den Gemüthern zu finden, ohne auf 7erehrung Anspruch zu machen. Andrerseits aber (S. 173) steht ihm fest, dass sur das Metaphysische und nicht das Historische selig mache (letzteres macht our verständig). "Ist jemand wirklich mit Gott vereinigt und in ihn eingecehrt, so ist es ganz gleichgültig, auf welchem Wege er dazu gekommen; und \* wäre eine sehr unnütze und verkehrte Beschäftigung, anstatt in der Sache m leben, nur immer das Andenken des Weges sich zu wiederholen." - Schelling, Methode des akad. Studiums S. 175: "Die höchste Religiosität, die sich in dem christlichen Mysticismus ausdrückte, hielt das Geheimniss der Natur und das der Menschwerdung Gottes für eins und dasselbe." Ebend. S. 192: "Die Menschwerdung Gottes in Christo deuten die Theologen empirisch, nämich dass Gott in einem bestimmten Moment der Zeit menschliche Natur angezommen habe, wobei schlechterdings nichts zu denken sein kann, da Gott rwig ausser aller Zeit ist. Die Menschwerdung Gottes ist also eine Menschverdeng von Ewigkeit. Der Mensch Christus ist in der Erscheinung nur der Hipfel, und insofern auch wieder der Anfang derselben: denn von ihm aus collte sie dadurch sich fortsetzen, dass alle seine Nachfolger Glieder eines und lesselben Leibes wären, von dem er das Haupt ist. Dass in Christo suerst lott wahrhaft objectiv geworden, zeugt die Geschichte; denn wer vor ihm hat las Unendliche auf solche Weise geoffenbart?" Vgl. aber S. 194 f., wo die Indier mit ihren vielfachen Incarnationen Recht behalten gegen die christlichen Missionarien mit der einmaligen Menschwerdung Gottes, und S. 206: "Ob diese Bücher (des N. Test.) ächt oder unächt, ob die darin enthaltenen Erzählungen wirklich unentstellte Facta sind, ob ihr Inhalt selbst der Idee des Christenthums angemessen ist oder nicht, kann an der Realität desselben nichts ändern, ta sie nicht von dieser Einzelheit abhängig, sondern allgemein und absolut ist." Im Uebrigen vgl. Dorner S. 339 ff. — Mehr historisch äussert sich Blasche, üb. las Böse S. 300: . . . "Christus ist der Vertreter des Gipfelpunktes, welchen ias weltgeschichtliche Erlösungswerk erreicht hatte. In ihm war die Menschwerdung Gottes vollendet. Christus hat daher die Bedeutung eines persönlizhen moralischen Weltschöpfers" (S. 301). "Er war das höchste Erzeugniss der allgemeinen moralischen Weltschöpfung in der Weltgeschichte, welche böhere Schöpfung sich in ihm vorzugsweise personificirt hat" (S. 303). — Ueber lie Hegel'sche Christologie (Phil. d. Rel. Bd. II, S. 204 ff., bes. 233-256) s. Dorner S. 397 ff., und die Kritik derselben S. 406 ff. Ungewiss bleibt (nach Dorner), ob dem historischen Christus (im Hegelschen System) irgend eine eigenthümliche Würde bleibe\*), oder ob nicht vielmehr Hegel nur darum die Einheit des Göttlichen und Menschlichen in Christo glaube, um sie dann is sich zu wissen (Dorner S. 414). Die beiden Schulen Hegels gehen in der Christologie darin aus einender, dass die Einen den historischen Christus mit dem idealen zu vereinigen suchen (Marheineke, Rosenkrans, Conradi, s. Dorner S. 366 ff.), die Andern ihn zwar nicht rein als mythische Person fassen, aber doch als nur zufülligen Repräsentanten der Idee, aus welcher Idee sich dann der weitere Mythus erzeugte, von dem die historische Person umsponnen ward: so Strauss im Leben Jesu (Schlussabhandlung) und in der Dogm. II, S. 209 ff.\*).

9 de Wette (von Dorner S. 281 ff. der Fichte-Jakobi'schen Kategorie eingereiht, besser mit Herder verglichen) darf durchaus nicht mit denen verwechselt werden, die, unbekümmert um das Geschichtliche, nur die Idee wollen; vielmehr schaut de Wette in dem historischen Christus die verwirklichte Idee: freilich mehr mit dem Auge des ahuenden subjectiv-ergänzenden Gemüths, als mit dem des streng nachweisenden und nachgrübelnden Verstandes. Gegen die speculativ-mythische Fassung erklärt er sich aufs Bestimmteste, Rel. und Theol. S. 184. Besonders gründete er suerst wieder die Sittenlehre, die auch von den Orthodoxen abstract genug war behandelt worden, auf die Person Christi; vgl. Lehrb. der christl. Sittenl. §. 41 ff. §. 53 ff. Im Uebrigen s. Vorl. üb. die Religion, Vorl. 16: "Alle Strahlen der Wahrheit, welche in der Menschheit hervorgebrochen waren, fliessen in Christus, dem Lichte der Welt, zusenmen. Alle Erkenntniss des Wahren und Guten vor ihm ist nur die Vorahnung dessen, was er geoffenbart hat." Ebend. S. 444: "Jesu Persönlichkeit, sein Leben und sein Tod, und der Glaube an ihn machen den Mittelpunkt des Christenthums aus. Der Geist der Religion wurde in ihm persönlich und wirkte von ihm aus auf die eines neuen religiösen Lebens bedürftige Welt, um sie neu zu schaffen." Vgl. kirchliche Dogm. § 66; Religion u. Theologie S. 115 ff.; Vorwort zum Commentar des Matth. und die Schlussbetrachtung über die historische Kritik der evangelischen Geschichte (zum Johannes): beides gegen Strauss. - Schleiermacher hat die Sache mehr dialektisch angefasst, und damit allerdings nunter allen neuern Versuchen bei weitem die entschiedensten Wirkungen auf die Zeit gehabt" (Dorner S. 485 ff.), aber auch wieder den Zweifel aufgereizt und ihm einen neuen Spielraum geöffnet (Strauss II, S. 150 ff.): vgl Weihnachtsfeier; der christl. Glaube II, §. 92-105; Reden über Religion 1829; Sendschreiben au Lücke (Studien u. Krit. 1829, II. 2 u. 3); mehrere Predigten, und die Auseinandersetzung des Systems bei Dorner und Strauss a. a. O. Von der speculativen Schule unterscheidet sich Schleiermacher, wie de Wette, da-

e) Jedenfalls wies Hegel die rationalistische Passung ab, S. 240: "Wenn man Christas betrachtet wie Sokrates, so betrachtet man ihn als gewöhnlichen Menschen, wie die Muhmedaner Christus betrachten, als Gesandten Gottes, wie alle grosse Menschen Gesandta. Boton Gottes im Allgemeinen sind. Wenn man von Christus nicht mehr sagt, als dass a Lehrer der Menschheit, Märtyrer der Wahrheit ist, so steht man nicht auf dem christliches Standpunkt, nicht auf dem der wahren Religion." Doch vgt. das Polgende.

<sup>\*\*)</sup> In einem so strengen Gegensatz sonst (auf theologischem Gebiete) Jacobi zu der speculativen Schule steht, so sehr theilt er mit ihr die Gleichgülzigkeit gegen die historische Person des Erlösers, und begnügt sich, wie diese mit der speculativen Idee, so mit dem subjectiv-religiösen Gefühl; s. die bekannten Worte an den Wandsbecker Boten im Eingang zu der Schrift von den göttlichen Dingen (wieder abgedz. bei Strauss II, S. 203). Hieria bildet Herder einen theilweisen Gegensatz zu Jacobi oder vielmehr eine nothwendige Ergänzung zu ihm. (Achnlich, wie Jacobi an Claudius, nur in stärkern Ausdrücken, schrieb Göthe an Lavator, vgi. Note 5.)

durch, dass er von keinem idealen Christus etwas weiss, der nicht eben der geschichtliche wäre. Geschichtliches und Urbildliches (diese Ausdrücke setzt er an die Stelle von göttlicher und menschlicher Natur) sind in ihm Eins. Das Urbildliche besteht nicht in der Fertigkeit und Geschicklichkeit auf einselnen Gebieten des Lebeus, sondern in der Reinheit und Kräftigkeit des Gottesbewusstseins. Auf den Begriff der Unsündlichkeit (Sündlosigkeit) und der damit zusammenhängenden Irrthumslosigkeit Christi basirt Schleiermacher dan Glauben an dessen göttliche Würde. Der Gemeinde wie dem einzelnen Gläubigen wohnt das Bewusstsein davon inne (Schluss von der Wirkung auf die Ursache). Christus ist unsündlich ins menschliche Dasein getreten. Dies schliesst zwar nicht nothwendig den Antheil der männlichen Zeugung aus, ist aber doch als ein übernatürliches, ausser dem Zusammenhange des Sündlichen stahendes Ereigniss, als neue Schöpfung zu fassen. Gegen die Behauptung von Strauss, dass die göttliche Liebe nicht alles an sin Individuum verschwendet, haben Ullmann, Schweizer u. A. die Frage auf den religiösen Standpunkt surückgeführt, von dem Schleiermacher allein ausgegangen. Andere haben mehr speculativ das Verhältniss des Individuums zur Gattung zu bestimmen gesucht und dadurch den alten scholastischen Streit (über Nominalismus und Realismus) erneuert. — Auch Hase setzt mit Schleiermacher die göttliche Natur Christi (gegenüber sowohl der kirchlich orthodoxen, als der verfänglich historischen Auffassung) in die ungetrübte Frömmigkeit (Dogm. S. 286 f.) und verbindet damit den Gedanken, dass nach Christi Vorbild jeder Menschensohn, so viel an ihm ist, zum Gottessohn, und jeder Mensch zum Gottmenschen erwachsen soll. Vgl. Dorner S. 289 ff.

10 Indessen hat auch die altkirchliche Theorie in neuerer Zeit wieder unter mannigfachen Modificationen ihre Vertheidiger gefunden: Steffens, von der falschen Theologie S. 127. Sartorius, die Lehre von Christi Person und Werk, Hamb. 1831. 1834. — Wenn Schleiermacher die specifische Verschiedenheit Christi von den übrigen Menschen auf die Unsündlichkeit beschränkte — eine Idee, die namentlich durch Ullmann (Sündlosigkeit Jesu, Hamb. 5. Aufl. 1846) ins schärfste Licht gehoben worden ist —, so hat sich gegen diese vorwiegend anthropologische Methode der Construction die metaphysisch-theologische, im Interesse der orthodoxen Kirchenlehre, wieder mehr geltend gemacht. Ausser Dorner vgl. besonders Liebner a. a. O. S. 12 ff. Ebrard, die Gottmenschlichkeit des Christenthums, Zürich 1844; dessen Dogmatik II, S. 1 ff. Lange II, 1 S. 399 ff.: "Die Idee des Gottmenschen ist die Concentration aller Anschauung des Göttlichen in dem Menschlichen, des Menschlichen in dem Göttlichen, also auch des gottmenschlichen oder des heiligen Lebens, mithin der eigentliche Grundgedanke des Lebens"; vgl. auch Rothe, Ethik II, 1 S. 279 ff. Nach Martensen 8. 221 gehört es zum Sohne, "nicht blos im Vater, sondern auch in der Welt sein Leben zu haben." "Als das Herz Gottes des Vaters ist er zugleich das ewige Herz der Welt," daher die Bedeutung der Präexistenz. - Einen neuen Versuch, die Christologie "aus dem Selbstbewusstsein Christi und dem Zeugniss der Apostel su entwickeln", hat W. F. Gess gemacht, die Lehre von der Person Christi, Basel 1856 (theilweise im Widerspruch mit Liebner, Thomasius, Dorner). Seine Lehre von der xévesis ist von Vielen als ein in der Schrift begründetes Theologumenon mit Freuden begrüsst (Kenotiker), von Andern bestritten worden. So von Beyechlag, die paulinische Christologie (Studien u. Kritiken 1860); vgl. Bodemeyer, die Lehre von der Kenosis, Gött. 1860. Ueber die Christologie von Thomasius vgl. Zeitschr. von Kliefoth u. Mejer IV, 2. 3.

11 "In der That, nicht nur eine Restitutio in integrum irgend eines der frühern Jahrhunderte der kirchlichen Entwicklung, auch nicht des 16. Jahrhundert, sondern ein Höheres ist uns in Aussicht gestellt. Und auch nicht eine neue, nur geschärfte Einseitigkeit (oder gar eine Mehrheit) derselben soll das Ende [dieser christologischen Studien] sein, sondern nach den grossen Erfahrungen, die wir in Philosophie und Theologie gemacht haben, eine höhere Einheit." Liebne (Vorrede zur Dogm. S. X). — "Unsre Zeit hat mit Recht die Idee der Getmenschlichkeit als den Schlüssel zur protestantischen Theologie erklärt; es mus ihre wesentliche Aufgabe sein, die beiden Gegensätze des Göttlichen und Menschlichen in Christo als aufgehoben zu erkennen, und die in Christo persönlich gewordene Einheit der göttlichen und menschlichen Natur zu ihrem theologischen Wurselpunkte zu machen. Das heisst: es ist ihre Aufgabe, den historischen Christus ebensosehr als einen wirklich idealen, wie den idealen als einen historischen Schenkel, Wesen des Protestantismus I, 8. 3575.")

Eine alte dogmatische Streitfrage (in Betreff der Christologie) wurd durch Menken (Hemilien über das 9. u. 10. Cap. des Briefs au die Hebrier, Bremen 1831) und noch mehr durch Irving (human nature of Christ) angeregt: ob nämlich Christus die menschliehe Natur an sich genommen, wie sie ser dem Falle, oder wie sie sack demselben war? Menken und Irring behaupteten das Letztere. Irving wurde wegen seiner Behauptung von der schottisches Nationalkirche ausgestossen, und auch innerhalb der evangelischen Schule zu Genf kam et darüber zu Streitigkeiten. S. Derser, Anh. S. 530 ff. Beur, Versöhuungslehre 8. 664 Am. Freisererk, lettre adressée à MM. les membres du Comité de la Société évangélique de Genève, 1837 (deutsch und franz.). Evang. KZ. XXI, S. 433 ff.

Auch die scholastische Frage, wie weit die Erscheinung Christi durch die Sünde Adams bediest gewesen (vgl. §. 182 Ann. 2), ward von der modernen Theologie wieder aufgegriffen mit in den Bereich ihrer Unterachungen gezogen, vgl. Jul. Müller, ob der Sohn Gottes Meast geworden sein würde, wenn das menschliche tiesehlecht ohne Sünde geblieben wäre (gegen Dorner), in der Zeitschr. für christl. Wiss. u. christl. Leben 1850, Nr. 40—42. Flörts, die Menschwerdung Gottes, abgesehen von der Sünde (Zischr. für d. luth. Theologie 1854).

### §. 300.

#### Die Versöhnungslehre.

Baur, Lehre von der Versöhnung, S. 478 ff. Gess, der geschichtliche Entwicklungsgang der nestest. Versöhnungslehre (Jahrbb. für deutsche Theol. 1857, 1858). Ritschl, Studien über de Begriffe von der Genugthuung und dem Verdienste Christi (Jahrbb. für deutsche Theol. 1860). Weber, vom Zorne Gottes, ein theol. Versuch, Erlangen 1862 Schöberlein, Art., Versöhnung" in Herzogs Realencyklopädie XVII, S. 143 ff.

Wenn schon der Pietismus der vorigen Periode den juridischen Begriff der Satisfaction erweicht hatte, so war es jetzt besonders Zinzendorf, der die Versöhnungslehre als den Inbegriff des Christenthums von der gemüthlichen Seite auffasste, und ihr damit zugleich

<sup>\*)</sup> Wir behaften den Verf, bei diesem Ausspruche und ähnlichen, indem wir von seinem "Chrrakterbild Jesu" (1864) hier ganz absehen und also unentschieden lassen, wie welt er sich durch diesen historischen Versuch mit seinen frühern dogmatischen Ueberzeugungen is Widerspruch gesetzt hat. Ueberhaupt müssen wir hier Umgang nehmen von den neueste Verhandlungen über das "Leben Jesu" (seit Renan u. Strauss II.). Wir verkennen zwar nicht dass die Erörterungen über die kistorische Persönlichkeit Jesu nothwendig auch zurückwiken müssen auf die Construction des Dogma's. Vor allem aus wird die Frage von der Sündlosigkeit des Herrn hier entscheidend sein. Aber da die Acten über diesen Streit, so weit er die wissenschaftliche Fassung betrifft, noch nicht geschlossen sind (für den Glauben ist uns nicht bange), so enthalten wir uns, das noch im Fluss Begriffene in ein Lehrbuch der Dogmengeschichte aufzunehmen. Und so mag uns die Angabe der nur allzu reichen Litteraur über diesen Gegenstand einstwellen noch erlassen werden. Eine bedeutende Vorarbeit zu dogmatischen Behandlung bieten Keim, der geschichtliche Christus, Zürich 1865. u. (walis, he Fills de l'homme, 1866. Eine zusammenfassende Uebersicht über die Darstellungen des Lebens Jesu giebt G. Uhlbers, die modernen Darstellungen des Lebens Jesu, Hannover 1866.

sin sinnliches Gepräge aufdrückte, das sie weder bei Anselm, noch in der altlutherischen Dogmatik, wohl aber in dem asketischen Sprachgebrauch der Mystiker gehabt hatte 1. Dagegen verwarfen Conrad Dippel und Swedenborg die kirchliche Satisfactionstheorie gänzlich, von dem Standpunkte einer frei kritisirenden Mystik aus?. Auf der andern Seite wirkte der Rationalismus zerstörend ein. Nachdem bereits Töllner, wie durch anderes, so auch dadurch den Untersuchungsgeist angeregt hatte, dass er die symbolische Lehre vom thätigen Gehorsam Christi (gegen Ch. W. F. Walch) bestritt 3, wandte sich das gesammte Heer der Aufklärer einmüthig gegen die kirchliche Lehre überhaupt, als gegen eine unpraktische, die wahre Sittlichkeit gefährdende Lehre 4; wogegen jedoch auch wieder bald strengere, bald nachgiebigere Vertheidiger auftraten 5. Kant leitete auch hierin eine neue Entwicklungsreihe ein, dass er, im Zusammenhange mit dem radicalen Bösen, auf die Nothwendigkeit einer Wiederherstellung der menschlichen Natur aufmerksam machte, wobei ihm aber der Tod Jesu nur eine moralisch-symbolische Bedeutung hatte 6. Negativer als Kant verhielten sich die eigentlichen Rationalisten, indem sie das von Kant hervorgestellte Symbolische hinter das blos Moralische zurücktreten liessen 7. Dagegen hob de Wette wieder das Symbolische in eigenthümlicher Weise heraus 8. Schleiermacher brachte die Lehre vom stellvertretenden Leiden und dem vollkommenen Gehorsam Christi in Verbindung mit dessen Unsündlichkeit und mit der Lehre vom hohenpriesterlichen Amt, hielt aber die beiden Momente des Stellvertretenden und Genugthuenden aus einander, so dass nur das Leiden als ein stellvertretendes, aber nicht genugthuendes, und nur der Gehorsam als ein genügender, aber nicht als ein stellvertretender erschien? Die speculative Schule fand in dem Tode des Gottmenschen ein Aufheben des Andersseins und eine nothwendige Rückkehr des verendlichten Gotteslebens in die Sphäre der Unendlichkeit 10. Auch strenge Supranaturalisten (Hasenkamp, Menken, Stier) nahmen an der anselmisch-kirchlichen Fassung Anstoss und suchten sie gegen eine andere, wie sie glaubten, der biblischen Vorstellung gemässere, zu vertauschen 11; doch fand auch Anselm seine Vertheidiger, die weit entfernt, dessen Lehre als eine unbrauchbare zu beseitigen, vielmehr sie nur in demselben Geiste weiterzubilden versuchten 12.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. allg. DG. §. 278. Dagegen Bengel a. a. O. S. 81 ff. S. 89: "Auf die Imagination wird desfalls bei der neumährischen Gemeinde fast Alles, und auf das Verständniss das Wenigste gewendet." S. 90: "Daher ist immer die Rede von Blut, Wunden, Nägelmalen, Seitenhöhlchen, Leichengeruch u. s. w., und eine indiscrete Benennung des Lämmleins ist häufig dabei... Dergleichen Hagenbach, Dogmengesch. 5. Auß.

Vorstellungen von Geisseln, Kreuz u. s. w. sind für die natürlichen Sinnen und Affecten etwas Bewegliches, sonderlich bei dem gemeinen Haufen, aber sie machen weder die ganze Sache, noch das Vornehmste von der Sache aus." S. 123: "Wer die Art des menschlichen Gemüthes kennet, der kann es unmöglich gut befinden, wann man in Gedanken und Reden von dem ganzen Schatz der heilsamen Lehre einen einigen Artikul zur steten Betrachtung, entweder für sich, oder auch andern zufolge, aussondert. Es giebt eine Battolsgie, ein leeres, mattes Geschwätze, welches nicht nur mit dem Munde, sonden auch in Gedanken vorgehen kann; und mit einer eigenwillig erzwungenen und übertriebenen Blutandacht möchte einer wieder in die blosse Natur hineinversinken. . . . . " Man soll "den edelsten Saft nicht unaufhörlich umrühren und ihn gleichsam verriechen lassen." S. 124: "Wann einer von einer Uhr ein Stücklein, welches nicht die Stunde selbst weiset und ihm folglich als entbehrlich vorkommt, nach dem andern bei Seit thäte, so würde ihm der Zeiger selbst keinen Dienst mehr thun. Wer alle Theile an einer Sache auflöset und trennet, der verderbt das Ganze. Zerstücken ist Zerstören." S. 126: "Viele machen aus dem Blut Christi ein Opium, womit sie sich und Andere im Gewissen um den Unterschied dessen, was Recht und Unrecht ist, bringen."

- <sup>2</sup> Dippel hebt mit den Mystikern gegen das äusserliche Leiden Christi sein inneres Leben als das wahrhaft erlösende Moment heraus. Der Tod Christi ist ihm Vorbild von dem Tod, den der alte Mensch in uns erleiden muss. Christus hat uns nicht von den Züchtigungen befreit, sondern gezeigt, wie wir dieselben tragen sollen, da sie uns heilsam sind, um unsern Sinn von dem Irdischen abzulenken. Vgl. Walch, Einleit. in die Religionsstreitigk. II, S. 718 ff. V, S. 998 ff. Baur a. a. O. S. 473 ff. Ueber das Verhältniss dieser Lehre sur socinianischen, ebend. Nach Swedenborg ist das Leiden am Kreuz die letzte Versuchung Jesu, die er bestehen musste, um den Sieg über das Reich des Bösen (die Hölle) davonzutsagen, wodurch zugleich sein Menschliches verherflicht d. i. mit dem Göttlichen des Vaters vereinigt wurde: Göttl. Offenb. I, S. 36 ff. und an andern Stellen mehr.
- <sup>3</sup> Ch. W. F. Walch, de obedientia Christi activa commentatio, Gott. 1755. J. G. Töllner, der thätige Gehorsam Jesu Christi, Bresl. 1768, womit zu vergleichen die Nachlese in den vermischten Aufsätzen II, 2 S. 273, in welcher gegen Taylor und die Socinianer die Lehre von dem leidenden Gehorsam und dem Verdienstlichen desselben im orthodoxen Sinne vertheidigt wird; vgl. Baw S. 478 ff. Mehr über als gegen Töllner: Ernesti, in der neuen theol. Bibl. Bd. IX, S. 914 ff. Auch Ern. meint, man sollte diese Eintheilung in obedientia activa et passiva, die nur Verwirrung mache, längst weggeschafft haben; aber "man stimmet die alten Leiern nicht gern anders, die Saiten möchten gar springen"; und so nimmt Ernesti mit Aufopferung philosophischer Genauigkeit (S. 942) die angegriffene Lehre theilweise in Schutz. Weitere Gegenschriften bei Baur S. 504 Anm.
  - Steinbart, Eberhard, Bahrdt, Henke, Löffler u. A. bei Baur S. 505-530.
- <sup>5</sup> Unter den Vertheidigern, zwar nicht der anselmischen Lehre, aber doch wohl des biblischen Erlösungsbegriffes (gegenüber dem orthodoxen Missverständniss sowohl, als der heterodoxen Missdeutung), steht in geistiger Beziehung Herder obenan (Erläuterungen zum Neuen Test. S. 51—66, und von Religion und Lehrmeinungen, Abh. 7; vgl. Dogmatik S. 212 ff.). Herder sucht namentlich den juridischen Gesichtspunkt zu entfernen und den religiösen festzuhalten.

Dagegen lehnten sich mehrere der neuern Vertheidiger (Michaelis, Storr, zum leheil auch Seiler) an die Grotius'sche Theorie vom Strafexempel (vgl. §. 268 Note 9) an, verbanden aber damit auch andere Vorstellungen. So nimmt Storr in, dass der Tod Jesu auch sittlich vervollkommend auf ihn zurückgewirkt sabe (von dem Zweck des Todes Jesu, S. 664; bei Baur S. 544 ff.). — Döderein, Morus, Knapp, Schwarz, Reinhard\*) sahen im Tode Jesu mehr nur eine bierliche Bestätigung von Gottes Geneigtheit, die Sünden zu vergeben; wie lenn überhaupt diese Supranaturalisten von den streng symbolischen Bestimnungen nachliessen und nur das annahmen, was sie wörtlich in der Bibel beründet fanden; wobei sie indessen die Accommodationstheorie (besonders von leiten Gottes) nicht ganz verschmähten. S. Baur S. 547 ff.

• Relig. innerh. d. Grenzen d. bl. Vern. S. 87 ff. Im Grunde muss (nach Kast) der Mensch sich selbst helfen. Eine Stellvertretung im eigentlichen linne kann nicht stattfinden. Es ist an keine transmissible Verbindlichkeit zu lenken, wie bei einer Geldschuld (S. 88). Aber auch die eigene Herzensbeserung tilgt die frühern Schulden nicht, und sonach hätte der Mensch wegen er Unendlichkeit der Schuld auch eine unendliche Strafe zu gewärtigen. Heichwohl ist eine Tilgung der Schuld möglich. Insofern nämlich bei der Antinomie von sittlicher Vollkommenheit und äusserer Glückseligkeit der geesserte Mensch dieselben Uebel zu leiden hat, wie der ungebesserte, er aber iese Leiden mit einer würdigen Gesinnung trägt um des Guten willen, nimmt r sie willig als Strafe hin für das, was der alte Mensch gesündigt. Physisch st en derselbe Mensch, moralisch ist es ein anderer geworden, und so trägt der statere für den erstern die Schuld als Stellvertreter. Was aber so an dem Menschen selbst als ein innerer Act vorgeht, das tritt in der Person Jesu (dem lohn Gottes) in anschaulicher Weise heraus, als personificirte Idee; was der sene Mensch übernehmen muss, indem er dem alten abstirbt, wird an dem Reräsentanten der Menschheit als ein- für allemal etlittener Tod vorgestellt (vgl. k. 89 ff.). Uebrigens vermag auch, nach Kant, keine äusserliche Expiation selbst die des stellvertretenden Ideals des Sohnes Gottes nicht) den Mangel an igener Herzensbesserung zu ersetzen (S. 96 u. 163). — Ueber diese an Kant ich anschliessenden Theologen: Tieftrunk, (Süsskind,) Stäudlin, Ammon u. s. w. . Bour a. a. O. - Eine modificirte Auffassung, aus der Kantischen Schule servorgegangen, ist die von Krug: "der Widerstreit der Vernunft mit sich elbst, in der Versöhnungslehre dargestellt und aufgelöst," Züllichau 1802 (gesammelte Schriften, 1. Abth.: theol. Schriften Bd. I, 1830. S. 295 ff.). S. Baur

Wegecheider (P. III, c. II, §. 142) reducirt die ganze Bedeutung des Todes esu dahin: Per religionis doctrinam a Christo propositam et ipsius morte san-

<sup>\*\*)</sup> Alle verschiedenen Zwecke des Todes Jesu fasst namentlich Reinkard mit logischer Präcision zusammen, § 107. Er gesteht ein, dass die Lehre durch eine Monge unächter Zusätse verunstaltet worden sei, wodurch sie denkenden Köpfen habe müssen verdächtig werden: daher billigt er keineswegs die Meinung, als ob der Zorn Gottes gegen die Sünder dieses Opfer nöthig gemacht, und sich gleichsam im Blute Jesu erst habe abkühlen sußsen; und ebenso verwirft er die übrigen an der kirchlichen Lehre haftenden und ihr wesentlichen Vorstellungen, um am Ende bei der feierlichen Erklärung stehen zu bleiben, dass Gott den Sündern gnädig sein wolle. "Gott erscheint bei dieser Anstalt als ein Vater voll Liebe, der bereit ist, die Sünder zu begnadigen, aber zugleich auch als ein ernsthafter und weiser Vater, entfernt von aller unseitigen und tadelhaften Zärtlichkeit, der seinen Kindern, die er begnadigt, den lebhaftesten Abscheu gegen ihre Vergehungen beibringen und ihnen an einem Beispiele zeigen will [Grotius], welche schreckliche Folgen die Uebertretung seiner Gesetze nach sich siehe, und welches Elend sie eigentlich selbst verdient hätten."

citam hominibus, dummodo illius praeceptis omni, quo par est, studio obequantur, veram monstrari viam et rationem, qua, repudiatis quibusvia sacrificiis aliisque caerimoniis placandi numinis divina caussa institutis, vero Dei ejuaque praeceptorum amore ducti Deo probari possint. — Attanen (fährt er fort) w animis fortioribus bene consulendo imbecilliores offendamus, sententiam de morte Jesu Christi expiatoria, ipsorum scriptorum ss. exemplo, etiam symbolica quadem ratione adumbrare licebit, ita ut mors Christi proponatur vel tamquam symbolum, quo sacrificia qualiacunque sublata sint, ac reconciliatio hominis cun Deo significata et venia peccatorum cuivis vere emendato solemni ritu confirmata etc. — Besonders stark gegen den Missbrauch der (im Zerrbild gefassten) Kirchenlehre: Omnino vero doctores caveant, ne conscientiae improborum, imprimis morti propinquorum, quasi veternum obducant nimium jactando vim sanguinis Christi expiatoriam, quo Deus Molochi instar, piaculi innocentis quippe sanguinem sitientis, placatus sistatur. (Vgl. Bengel oben Note 1. u. Reinhard Note 5.) Ueber Schotts und Bretschneiders (rational-supranaturalistische) Auffassung vgl. Baur S. 608 ff.

8 Die Commentatio de morte Christi expiatoria, Berol. 1813 (wieder abgedruckt in den Opusc. Berol. 1830), findet in den spätern Schriften de Wette's ihre Ergänzung und Berichtigung (vgl. die Vorrede zu den Opuskeln). - Religion und Theologie S. 253: "Die Versöhnungslehre ist uns nicht, wie so vieles neuern Theologen, ein für die Religion bedeutungsloser oder wohl gar schidlicher Ueberrest des Judaismus im Christenthum . . . . sie ist (mit dem Gefüh gefasst) ein ästhetisch-religiöses Symbol, welches die wohlthätigste Wirkung mi das fromme Gemüth äussert. Das Bewusstsein der Schuld, ästhetisch gehat, ist das religiöse Gefühl der Ergebung, in dem wir uns vor Gott beugen und wodurch uns die Ruhe des Gemüthes wiederkommt. . . . Sowie in Christo alle Ideen geschichtlich und persönlich erschienen, so auch diese höchste der Versöhnung, damit sich in ihm das ganze Leben der Menschheit spiegeln sollte.... In dem Tode Jesu, dem höchsten Beweis der Liebe, kommt uns beides zur Arschauung, die Grösse unsers Verderbens und die siegreiche Erhebung über dieses Verderben." Vgl. Dogmatik §. 73 a u. b. Die symbolische Auffassung des Todes Jesu bei de Wette unterscheidet sich von der Kantischen (u. Wegscheider'schen) dadurch, dass, während diese nur ein Symbol für die verstürdige Betrachtung (gleichsem einen Nothbehelf für die, die noch einer Versingbildung abstracter Ideen bedürftig sind) aufstellen, sie sich vielmehr an de Gemüth wendet und eine nothwendige wird für Alle, insofern eben die Religie im Gefühl ihre Wurzel hat.

<sup>9</sup> Schleiermacher setzt das Erlösende und Versöhnende nicht in den Todals einzelnes Moment, sondern in die Lebensgemeinschaft mit Christo. (Er erkennt darin ein Mystisches, das er aber sowohl von dem Magischen, als dem Empirischen unterscheidet, und das zwischen beiden in der Mitte steht.) Vermöge dieser Lebensgemeinschaft wird seine Gerechtigkeit (Gehorsam bis zur Tode) die unsrige\*), was mit der äusserlich gefassten stellvertretenden Genugthuung nicht zu verwechseln ist. Insofern aber in ihm, dem Einzelnen, die Gesammtheit der Gläubigen repräsentirt ist, kann er eher unser genugthuender Stellvertreter heissen. Vgl. christl. Glaube II, S. 103 ff. 128 ff. Baur S. 614 ff.

<sup>\*)</sup> Den Ausdruck, dass Christus das Gesetz erfüllt habe, verwirft Schleiermacher; nur den giblichen Willen habe Christus erfüllt. S. 134 f.

Gegen Schleiermacher trat Steudel als Vertheidiger der kirchlichen Lehre auf, Baur S. 642. — Im Anschluss an Schleiermacher suchte Nitzsch (christl. Lehre S. 238–248) dem leidenden Gehorsam, der bei Schleiermacher nur die Krone des thätigen ist, eine speciellere Bestimmung zu geben. Unterschied ron Versühnung und Versühnung (καταλλαγή und tλασμός, reconciliatio und expiatio).

10 Fichte, Anweisung zum seligen Leben, besonders die 5. Vorles. S. 124 ff., lie 9. u. 10. S. 251 ff. Baur S. 692 ff. Schelling (s. Christologie). Vgl. Blasche, las Böse u. s. w. S. 304 ff. — Hegel, Phil. d. Rel. II, S. 246 ff. S. 249: "Gott st todt — dieses ist der fürchterlichste Gedanke, dass alles Ewige, alles Wahre aicht ist, die Negation selbst in Gott ist; der höchste Schmerz, das Gefühl ler vollkommenen Rettungslosigkeit, das Aufgeben alles Höhern ist damit verbunden. Der Verlauf bleibt aber hier nicht stehen, sondern es tritt nun die Umkehrung ein: Gott nämlich erhält sich in diesem Process, und dieser ist nun ier Tod des Todes. Gott steht wieder auf zum Leben, er wendet sich somit rum Gegentheil." S. 251: "Es ist die unendliche Liebe, dass Gott sich mit lem ihm Fremden identisch gesetzt hat, um es zu tödten. Dies ist die Beleutung des Todes Christi." S. 253: "Gott selbst ist todt, heisst es in einem utherischen Liede; dies Bewusstsein drückt dies aus, dass das Menschliche, Indliche, Gebrechliche, das Negative göttliches Moment selbst ist, in Gott elbst ist; dass das Anderssein, das Endliche, das Negative nicht ausser Gott st, die Einheit mit Gott nicht hindert" u. s. w. (Baur a. a. O. S. 712 ff. u. thristl. Gnosis S. 671 ff.). — Daub, Theologumena (bei Baur S. 696 ff.): "Die Welt kann durch sich selbst Gott nicht genugthun; nur Gott hat eine genugpriende oder versöhnende Natur. Als der Gott genugthuende Gott ist er der sohn, als der, welchem genuggethan wird, der Vater; beide aber sind an sich Zins: die Versöhnung gehört an sich zum Wesen Gottes, und ist so ewig als lie Schöpfung und Erhaltung. Von Ewigkeit opfert Gott sich der Welt, oder refiehlt Gott der Vater, dass Gott der Sohn sich ihm opfere und ihm genughue. Daher ist die Genugthuung, indem Gott als genugthuend die Stelle der Welt vertritt, eine stellvertretende, und zwar sowohl activ als passiv. Als Veröhner erhebt Gott die Welt zur absoluten Nothwendigkeit, und ist dadurch ugleich ihr Schöpfer und Erhalter, oder der Grund ihrer absoluten Realität und reiheit." — Marheineke, Dogm. §. 227—247 (bei Baur S. 718 ff.): "Die Veröhnung der Welt mit Gott durch Gott ist, dass das mit sich und der Welt inige göttliche Wesen sich selbst durch das Verderben der Welt, es vertilgend, indurchbewegt. Als der sich selbst ewig Genugseiende ist Gott auch der sich elbst Genugthuende. Genugthun aber kann Gott nur als Gottmensch, in welhem die Möglichkeit der Versöhnung darin enthalten ist, dass in ihm die nenschliche Natur nicht im Unterschied steht von der göttlichen. Die Genughuung des Gottmenschen ist eine stellvertretende, sofern er in der Versöhnung ler Welt die Stelle der Welt vertritt, worin die doppelte Bestimmung liegt, lass die Welt in ihrem Verderben Gott nicht genugthun kann, dass sie aber in fibrer Wahrheit und Wirklichkeit, als menschliche Natur, oder in ihrem wahen und heiligen Princip durch die Person des Einen Menschen, der die Stelle iller vertritt und deswegen in seiner Einzelheit der allgemeine Mensch ist, verreten ist." — Usteri, paulin. Lehrbegriff S. 133: "Die Menschwerdung des us dem Urgrunde aller Dinge (dem Vater) gezeugten Sohnes Gottes ist die Versöhnung des Endlichen mit dem Unendlichen, des Geschaffenen mit dem Urgrunde des Seins, des Zeitlichen mit dem Ewigen. Der menschgewordene Sohn Gottes aber tritt durch den Tod wieder heraus aus der Sphäre des Endlichen, Geschaffenen, Zeitlichen, in die Sphäre der Unendlichkeit surück als Geist, der nun im Endlichen waltet und es ewig mit Gott verbindet."

- 11 Klaiber (bei Baur S. 648), besonders aber Hasenkamp (Vater und Sohn), Menken (Pastor in Bremen), Collenbusch (in Bremen) und R. Stier. Alle diese kommen darin überein, dass sie den Widerstreit von Liebe und Gerechtigkeit in Gott negiren (besonders heftig Hasenkamp und Menken), und dass sie, jedoch unter verschiedenen Modificationen (so dass s. B. bei Stier die Idee des Zornes Gottes nicht aufgegeben wird), die Liebe zum eigentlichen Princip der Erlösung machen. Das Weitere bei Baur S. 656 ff. (wo auch die Titel der Schriften). Vgl. Krug, die Lehre des Dr. Collenbusch, Elberfeld 1846. S. 44.
- 12 So der Verfasser eines Aufsatzes in der Evangel. KZ. 1834: Geschichtliches aus der Versöhnungs- und Genugthuungslehre (s. Baur S. 672 ff.), und Göschel, der namentlich die juridische Behandlung des Dogma's, woran Andere sich gestossen, in Schutz nimmt, in den zerstreuten Blättern aus den Handund Hülfsacten eines Juristen u. s. w. Vgl. Tholucks litterar. Anzeiger 1833. S. 69 ff. Evangel. KZ. 1834. S. 14. Baur S. 682 ff. — In eine neue Phase ist innerhalb der lutherischen Confessionskirche der Streit getreten durch die von der streng kirchlichen Orthodoxie abweichenden Behauptungen J. Ch. K. v. Hofmanns (in Erlangen) im "Schriftbeweis" und in Zeitschr. für Prot. u. Kirche 1856, März (in Betreff der "stellvertretenden Genugthuung"), wogegen Philippi im Vorw. zur 2. Aufl. seines Commentars an die Römer und in der Schrift "Hr. Dr. Hofmann gegenüber der lutherischen Versöhnungs- und Rechtfertgungslehre" Frankf. 1856, u. Schmid, Dr. von H.'s Lehre von der Versöhnung, Nördlingen 1856. Dagegen wieder: Hofmann, Schutzschriften für eine neue Weise, alte Wahrheit zu lehren, Nördl. 1856. (Vgl. Ebrard in der allg. KZ. Oct. 1856.) Gegen Hofmann wieder: G. Thomasius, das Bekenntniss der lutherischen Kirche von der Versöhnung, Erlangen 1857. Hengstenberg (im Vorwort zur evangel. KZ. 1858) u. A.

Die Lehre von einem descensus ad inferos passte in ihrem mythischen Gewande weder zur rationalistischen, noch zur modern-supranaturalistischen Ansicht, und auch die speculative Theologie konnte in ihr nur ein Symbol erkennen, dass auch in den verworfensten Selen noch ein lichter Punkt sei, an welchem sich Christus verklindigt. Vgl. die Stellen von Reinkard, de Wette, Markeineke bei Hase, Dogm. S. 344. Die Lehre von den drei Aemten Christi wurde von Ernesti als unzweckmässig angegriffen, opusc. theol. p. 411 ss. Daggen haben neuere Dogmatiker sie wieder aufgenommen: so Schleiermacher a. a. O. Vgl. König, die Lehre von Christi Höllenfahrt, Frankf. 1842. und besonders E. Güder, die Lehre von der Erscheinung Jesu Christi unter den Todten, in ihrem Zusammenhange mit der Lehre von den letzten Dingen, Bern 1853. Huydekoper (§. 69). † Körber, katholische Lehre von der Höllenfahrt Jeau Christi, Landshut 1860.

### §. 301.

Heilsordnung. Rechtfertigung und Heiligung. (Glaube und Werke.)
Gnade und Freiheit. Prädestination.

Mit der strengkirchlichen Fassung der Versöhnungslehre musste auch der juridische Begriff der Rechtfertigung, in seiner scharfen Trennung von der Heiligung, seine Bedeutung verlieren: und so näherten sich in dieser Hinsicht auch protestantische Dogmatiker wieder der katholischen Lehre, dass sie beides nur als die verschiedenen Seiten desselben göttlichen Actes betrachteten <sup>1</sup>. Trotz des radicalen Bösen wurde von Kant den Menschen die Freiheit zuge-

sprochen, aus freier Willenskraft sich zu bessern<sup>2</sup>, gleichwohl aber jede äusserliche, blos gesetzliche Werkheiligkeit und eine darauf gegründete Verdienstlichkeit im Sinne des Protestantismus zurückgewiesen 3. Auch die Bedeutung des Glaubens hob Kant hervor, wobei er jedoch zwischen dem statutarischen (historischen) Kirchenglauben und dem Religions-(Vernunft-)Glauben unterschied, und nur dem letztern einen Einfluss auf die Sittlichkeit zuschrieb 4. Was von Kant gilt, kann im Allgemeinen auch vom Rationalismus gesagt werden, dem wenigstens darin Unrecht geschieht, wenn man ihn bei seiner pelagianischen Richtung eines Rückfalls in die katholische Werkheiligkeit beschuldigt 5. Auf dem strengern augustinischen Standpunkt hielten sich, wenn auch unter verschiedenen Modificationen, der Pietismus und der Methodismus<sup>6</sup>, und auch die neuere Theologie fasste den Begriff der Freiheit wieder mehr im augustinischen als pelagianischen Sinne, oder suchte beide Systeme von einem höhern Standpunkte aus zu vermitteln 7. Und so erhielt denn auch das augustinisch - calvinische Dogma von der Prädestination<sup>8</sup>, trotz der warnenden und drohenden Stimme, die einst Herder gegen die Hand erhoben, welche den Streit darüber wieder aufnehmen würde, an Schleiermacher einen scharfsinnigen, das Anstössige beseitigenden Vertheidiger 10, während es roher angefasst zu schroffen und verdammenden Urtheilen führte 11. Die neuere Theologie hat im Allgemeinen die Härten des Dogma's zu überwinden gesucht, ohne seine tiefere Bedeutung aufzugeben 12.

- 1 Schon Henke erklärte es für gleichgültig, ob die emendatio oder die pacatio animi vorausginge, Lineamenta CXXIII. Bei dieser Indifferenz konnte es aber nicht bleiben. Nur tiefere Forschung führte zur höhern Einigung: Schleiermacher, christl. Glaubenslehre Bd. II, §. 109 f. Marheineke, Dogm. S. 301: "Der Begriff der Rechtfertigung bestimmt sich in dem Geiste der christlichen Religion selbst als die Einheit der Vergebung der Sünden und der Einflössung der Liebe." Vgl. auch Menken und Hahn (bei Möhler, Symb. S. 151, - in Beziehung auf die fides formata); Hase, Dogm. S. 419-421. Doch ist auch in neuerer Zeit wieder (dem Katholicismus gegenüber) die alte Heilsordnung vertheidigt worden, um sie vor Verflachung zu schützen. Baur, gegen Möhler S. 235 ff.
- <sup>2</sup> Religion innerhalb der Grenzen u. s. w. S. 45: "Was der Mensch im moralischen Sinne ist, dazu muss er sich selbst machen oder gemacht haben. Beides muss eine Wirkung seiner freien Willkür sein; denn sonst könnte es ihm nicht zugerechnet werden, folglich er weder moralisch gut noch böse sein." S. 46: "Ungeachtet des Abfalls erschallt das Gebot: Wir sollen bessere Menschen werden; folglich müssen wir es auch können. . . . Dabei muss vorausgesetzt werden, dass ein Keim des Guten in seiner ganzen Reinigkeit übrig geblieben, nicht vertilgt oder verderbt werden konnte, welcher gewiss nicht die Selbstliebe sein kann u. s. w. . . . " S. 53: "Eins ist in unserer Seele, welches, wenn wir es gehörig ins Auge fassen, wir nicht aufhören können, mit

der höchsten Verwunderung zu betrachten, und wo die Bewunderung rechtmässig zugleich auch seelenerhebend ist: und das ist die ursprünglichs moralische Anlage in uns überhaupt. . . . " S. 58: "Nach der moralischen Religion (dergleichen unter allen öffentlichen, die es je gegeben hat, allein die christliche ist) ist es ein Grundsatz, dass ein jeder, so viel als in seinen Kräften ist, thun müsse, um ein besserer Mensch zu werden (Luc. 19, 12—16)." Vgl. die Lehre vom kategorischen Imperativ (in der Kr. der prakt. Vern.).

- <sup>3</sup> Ebend. S. 52: "Nicht von der Besserung der Sitten soll die moralische Bildung des Menschen anfangen, sondern von der Umwandlung der Denkungsart und der Gründung des Charakters." (Vgl. die Kantische Unterscheidung von Legalität und Moralität, Kritik der prakt. Vernunft, S. 106.)
- <sup>4</sup> Ebend. S. 157 ff. Freilich ist unter Religion die Vernunftreligion gemeint, in welche der historische Glaube allmählig überzugehen hat (S. 169). Ueber die Gnade Gottes (nach Kantischen Principien) vgl. Tieftrunk III, S. 132 ff.; von den Gnadenwirkungen, S. 166 ff. S. 204 wird der seligmachende Glaube dahinein gesetzt, dass der Mensch 1) selbst zu seiner Seligkeit thut, was er kann, 2) im Uebrigen der Weisheit Gottes vertraut.
- 5 Schon Bengel klagt bitter über den Pelagianismus seiner Zeit, dass nämlich den Menschen die Wirkungen von der Gnade je mehr und mehr fremd und verdächtig werden, und zwar in dem Grade, dass, wenn Pelagius heut z Tage aufstände, er ohne Zweifel den heutigen Pelagianismus bedattern würde; s. Burk S. 238. Es waren nun namentlich die übernatürlichen Gnademoirkungen, an welchen die rationalistische und die mehr prosaisch reflectirende Richtung der Zeit Anstoss nahm; s. J. J. Spalding, über den Werth der Gefühle 1764. J. L. Z. Junkheim, von dem Uebernatürlichen in den Gnadenwirkungen. (Die weitere Litt. bei Bretschn. Entw. S. 667 ff. Vgl. auch Wegscheider §. 151 ff., namentlich §. 161: de unione mystica.) Der Rationalismus kennt kein anderes praktisches Christenthum, als das thätig nach aussen gerichtete, und verkennt grossentheils das eigentliche Wesen der Mystik, das Dynamische in der Lehre vom Glauben und seinen innern Wirkungen. Hingegen dringt auch der christliche Rationalismus (in seinem Unterschiede vom Naturalismus) stets auf die Gesinning, als die Quelle der Handlungen, und verwirft alles todte Gesetzeswerk; s. Wegscheider §. 155 mit Beziehung auf Luthers Worte: "Gute fromme Werke machen nimmermehr einen guten frommen Mann, sondern ein guter frommer Mann macht gute Werke; die Früchte tragen nicht den Baum, sondern die Bäume tragen die Frucht." (Walch XIX, 1222 ff.) Vgl. Stäudlin, Dogmatik S. 417. und Andere bei Hase, Dogm. S. 419.
- 6 Die Gegensätze innerhalb dieser Parteien drehten sich meist um den Buskampf, um die Verlierbarkeit der Gnade, um die Möglichkeit einer schon hier zu erreichenden sittlichen Vollkommenheit, um die unio mystica cum Deo u. s. w. So zerfiel Wesley (1740) mit den Herrnhutern in Beziehung auf die Nothwendigkeit der guten Werke und über die Stufen des Glaubens, s. Southey (deutsch v. Krummacher) I, S. 298 ff. Wesley und Whitefield trennten sich, indem jener die Allgemeinheit der Gnade, dieser den Particularismus lehrte; s. ebend. S. 330 ff. Den Herrnhutern warfen die Pietisten einen Mangel an Eifer in der Heiligung vor. Bengel beschuldigt Zinzendorf des Antinomismus: Abriss der Brüdergem. S. 128 ff. Gegen die geistliche Vereinigung (im Sinne der Herrnhuter) S. 145: "Sie hat den Schein der grössten Geistlichkeit, und das Fleisch sah unter der Hand dabei ein reicheres Futter, als kein purer, noch so

mächtiger Weltmensch kriegen kann." Vgl. indessen Idea fidei fratrum §. 118. 149 ff. 169 ff. - Nach Swedenborg ist (im Gegensatz gegen die kirchliche und die herrnhutische Lehre) die Zurechnung des Verdienstes Christi ein Wort ohne Sinn, wenn man nicht die Sündenvergebung nack der Busse darunter versteht; denn nichts von dem Herrn kann dem Menschen zwerechnet, das Heil aber kann von dem Herrn sugesugt werden, nachdem der Mensch Busse gethati, d. i. nachdem er seine Sünden gesehen und anerkannt hat, und hernach von denselben absteht und dies aus dem Herrn thut. Dann wird ihm das Heil auf diese Weise zugesagt, dass der Mensch nicht durch eigenes Verdienst oder aus eigener Gerechtigkeit selig wird, sondern durch den Herrn, welcher allein gekämpft und die Hölle besiegt hat u. s. w.; s. Göttl. Offenbarung I, S. 47. Ebend.: "Es giebt einen göttlichen Glauben und einen menschlichen Glauben: den göttlichen Glauben haben diejenigen, welehe Busse thun; den menschlichen Glauben aber diejenigen, welche nicht Busse thun und doch an Zurechnung glauben."

- <sup>7</sup> Entweder werden zwei Standpunkte der Betrachtung angenommen, die beide ihre Berechtigung haben (der religiöse und der ethische, der des Glaubens und der Reflexion) — bei de Wette, Rel. und Theol. S. 242 ff. (vgl. Dogm. §. 76 ff.); oder die Freiheit wird (im Gegensatz gegen die Wahlfreiheit) als eine höhere, aus der Einheit mit Gott resultirende gefasst, so dass, je nachdem man's nimmt, Alles Gnade und Alles Freiheit ist, das Thun Gottes als das unsrige erscheint, und umgekehrt; s. Hegel, Phil. der Rel. I, S. 157. Hase, Hutter. red. p. 274 Anm. Vgl. die weitere theol. Erörterung bei Schleiermacher, Glaubenalehre II, §. 86-93. §. 106-111. Nitsech §. 138 ff.
- Wirklich hatte der Streit der Confessionen hierüber längere Zeit geruht. Blos in den dreissiger Jahren hatte die Schrift von Joach. Lange: die evangel. Lehre von der allgemeinen Gnade (Halle 1732) den Streit wieder angeregt. Der hessische Prediger J. J. Waldschmidt trat mit der calvinischen Lehre gegen Lange auf (1735), woraus sich ein weiterer Schriftstreit entspann. Vgl. Schlegel, KG. des 18. Jahrh. II, 1 S. 304. von Einem II, S. 323.
- Vom Geist des Christenthums S. 154 (Dogm. S. 234): "Glücklicher Weise hat die Zeit alle diese bibel- und geistlosen Verwirrungen, sowie den ganzen Streit über die mancherlei Gaben, der ohn' alle Gnade geführt ward, in den breiten Strom der Vergessenheit gesenkt, und verdorren müsse die Hand, die ihn je daraus hervorholet." (Herder theilte mit seiner Zeit die Misstimmung gegen Augustin und die Lehre von den Gnadenwirkungen, vgl. die weitern Stellen Dogm. S. 230 ff.)
- 10 Ueber die Lehre von der Erwählung (theologische Zeitschrift, herausgegeben von Schleiermacher, de Wette und Lücke, Hft. 1, S. 1 ff.). Dagegen: de Wette, über die Lehre von der Erwählung u. s. w. (ebend. Hft. 2, S. 83 ff.); Brêtschneider (in der Oppositionsschrift von Schröter und Klein, 4, S. 1-83); Schleiermacher, christlicher Glaube II, §. 117-120. Das Mildernde besteht darin, dass sich die Erwählung nicht auf das Schieksal nach dem Tode, sonderp auf das frühere oder spätere Hinzukommen zur Gemeinschaft mit Christo bezieht. (Die weitere Litteratur bei Bretschneider, Entwicklung S. 677 ff.)
- <sup>11</sup> Gegen die von Krummacher aus dem Engl. übersetzte Schrift von Abr. Booth: the reign of Grace (der Thron der Gnade, Elberfeld 1831, bes. C. 3) siehe J. P. Lange, Lehre der heil. Schrift von der freien und allgemeinen

Gnade Gottes, ebend. 1831. — Ueber die methodistische Spaltung siehe oben Note 6. — Einen neuen Vertheidiger hat die Prädestinationslehre reformirter Seits an Kohlbrügge gefunden.

12 Vgl. u. A. J. P. Lange II, 2 S. 956. Martensen S. 338 ff. (mit polemischer Beziehung auf Schleiermacher). Ebrard I, S. 120. 339. 356 ff. II, S. 688 f. (Unterscheidung der theologischen und der anthropologischen Frage). Im Gegensatz zu Ebrard hat Alex. Schweiser der Prädestinationslehre den Charakte eines reformirten Grunddogma's vindicirt, sowohl in seiner "Glaubenslehre der ref. Kirche" (Zürich 1844) als in den "protestantischen Centraldogmen" (Zürich 1855—56). Vgl. auch E. W. Krummacher, das Dogma von der Gnadenwahl, Duisburg 1856. u. Lange, Art. "Vorherbestimmung" bei Herzog XVII, p. 397 ff.

#### VIERTER ABSCHNITT.

Kirche. Sacramente. Letzte Dinge.

§. 302.

#### Kirche.

Je mehr das kirchliche Leben selbst im weltlichen unterging, desto weniger konnte der Kirche zugemuthet werden, ein sicheres und klares Bewusstsein von ihrer Existenz in sich zu tragen. Der falsch verstandene Protestantismus der Aufklärung sah in jeder Selbständigkeit des kirchlichen Lebens, dem Staat gegenüber, etwas Hierarchisches. Hatte noch früherhin der Kanzler Pfaff, im Gegensatz gegen das Territorialsystem, das Collegialsystem der Kirche vertheidigt 1, so empfahl sich doch ersteres der Ansicht immer mehr, die in der Kirche eine Zuchtanstalt des Staates erblickte, oder es höchstens zur Anerkennung der "Nutzbarkeit des Predigtamts" brachte 2. Was Wunder, wenn bei diesem Mangel an allgemein-kirchlichem Leben sich der Gemeinschaftstrieb in den Einzelnen desto stärker regte, so dass Kirchlein in der Kirche sich bildeten, wie die Brüdergemeinde 3, oder wenn Andere, im Verzweifeln an der Gegenwart, die Kirche eines neuen Jerusalems in ihre idealvisionäre Welt hineinbauten, wie Swedenborg 4. Auch hierin erhob sich Kant über die ordinäre Aufklärung, dass er wieder hinwies auf die Bedeutung und die Nothwendigkeit eines ethischen Gemeinwesens oder die Gründung eines Reiches Gottes auf Erden 5. Aber freilich blieb es auch hier nur beim Ethischen, während der tiefere religiöse Lebensgrund der Kirche erst da wieder entdeckt

Kirche. 731

werden konnte, wo es eine lebendigere Religionsansicht überhaupt und vor Allem eine lebendige Christologie gab; und so hat auch erst die neuere Theologie wieder das Dogma der Kirche zu bearbeiten und es selbst über die noch unvollkommenen Anfänge im Reformations-Zeitalter hinauszuführen versucht 6. Mit der Ausbildung des Dogma's hält auch die Ausbildung des Kirchenrechts und der Kirchenverfassung Schritt. Zwischen gänzlicher Trennung der Kirche vom Staate, wie sie in Nordamerika factisch besteht 1 und wie sie in den letzten Zeiten theils in Schottland, theils im Zusammenhang mit den theoretischen Ansichten Vinet's im Waadtlande versucht worden ist, und zwischen einer höhern Vereinigung beider im Staate, wie die speculative Schule (hierin durch Rothe vertreten) sie anstrebt 8, suchen Andere die wahre Mitte darin, dass beide, Kirche und Staat, zwar im Begriff aus einander gehalten werden, aber in lebendiger Wechselwirkung zu einander stehen . - Der Puseyismus beanspruchte aufs Neue für die Kirche Englands das Vorrecht der bischöflichen Succession von den Tagen der Apostel her 10, während die Irvingianer ein neues Apostolat und die Wiederherstellung der Aemter der apostolischen Kirche fordern 11, die Darbysten endlich (Plymouthbrüder) schon in den Anfängen der Kirche einen Abfall erblicken, mithin nur in der Bildung kleiner Häuflein von Wiedergebornen einen Ersatz für das Verlorene finden und damit zugleich jedes geordnete geistliche Amt in der Kirche factisch aufheben 12. Dagegen wurde von Seiten der neu-lutherischen Kirche Deutschlands der Begriff des Amtes auf eine Weise betont, dass dadurch das Schreckbild der Hierarchie aufs Neue in den Gemüthern auferweckt und der Kampf dagegen hervorgerufen wurde 18.

- <sup>1</sup> De originibus juris ecclesiastici variaque ejusdem indole, Tüb. 1719. 4; 1720 mit einer Abh. vermehrt: de successione episcopali (neueste Aufl. mit mehrern Beilagen). Die Kirche ist eine Gesellschaft, eine Innung (collegium) mit eignen Rechten. Das Recht der Fürsten in Kirchensachen ist ihnen von der Kirche übertragen (ob stillschweigende oder ausdrückliche Uebertragung?). S. Schröckh VII, S. 549. und Stahl, Kirchenrecht S. 37 ff. Dagegen ward das von Thomasius (s. §. 256 Note 4) gegründete Territorialsystem weiter gebildet von Just. Henning Böhmer († 1749) u. A.
- <sup>2</sup> Spalding in der unter diesem Titel herausgegebenen Schrift. Dagegen Herder in den Provinsialblittern.
- <sup>3</sup> Nicht eine Secte wollte Zinzendorf stiften, sondern eine ecclesiola in ecclesia, s. Spangenberg, idea fidei fratrum, S. 542: "(Die mährischen Brüder) sehen sich an als ein geringes Theilchen der Kirche unsers Herrn Jesu Christi auf Erden. . . . Weil sie mit der evangelischen Kirche (Augsb. Conf.) einerlei Lehre haben, so finden sie keine Ursache, sich von ihr zu trennen. . . . Wenn man die Brüdergemeinen als Anstalten unsers Herrn Jesu Christi in seiner Kirche gegen den stromweise hereinbrechenden Verfall in Lehre und Leben snsieht, so wird man sich nicht irren. Wer sie für ein Krankenhaus hält, in

welches unser Herr Jesus Christus, als der einige Arzt der Seelen, viele von seinen Elenden und Kranken, die in seiner Cur sind, zusammengebracht hat, um sich ihrer selbst anzunehmen und sie auch durch seine Diener pflegen und warten zu lassen, der hat auch Grund, so von ihnen zu denken."

- 4 Göttl. Offenb. II, S. 84: "Die Kirche ist im Menschen; die Kirche, welche ausser ihm ist, ist eine Kirche bei Mehrern, in denen die Kirche ist." Wo das Wort richtig verstanden wird, da ist die Kirche. Swedenborg findet die Kirche im ganzen A. Test. typisch vorgebildet. Unter dem neuen Jerusalem in der Apokalypse ist die neue Kirche in Ansehung der Lehre verstanden (ebend. I, S. 132). Die neue Lehre, die bisher verhüllt blieb, nun aber (mit Swedenborg) hervorgetreten ist, constituirt somit auch die neue Kirche oder die Kirche des neuen Jerusalems (S. 138 f. und an mehrern Orten).
- <sup>5</sup> Religion innerhalb der Grenzen u. s. w. 3. Stück, S. 119 ff. Vgl. 4. St. von Religion und Pfaffenthum S. 211 ff.
- 6 Der blos formelle Supranaturalismus hatte das mit dem Rationalismus gemein, dass ihm das tiefere Bewusstsein der Kirche abhanden gekommen war. So behandelt Reinhard die Kirche nur Zusserlich, desultorisch und negativ, S. 614 ff. Vgl. Röhr, Briefe über Rationalismus S. 409 ff. (bei Hase, Dogm. S. 455). Schon einlässlicher Wegscheider, Inst. §. 185 ff. — Schleiermacher hat die Kirche wieder als lebendigen Organismus (Leib Christi) gefasst, in Verbindung mit der Lehre vom heil. Geist, der der Geist der Gemeinschaft ist: Chr. Glaube I, §. 6 S. 35-40. §. 22 S. 125 ff. II, §. 121 ff. §. 125 S. 306 ff. Vgl. de Wette, Rel. u. Theol. S. 267 ff. Dogm. §. 94 a. Twesten I, S. 107 ff. Nitesch S. 306 ff. — Die speculative Schule fasst die Kirche nals Gott, existirend in der Gemeinde", oder "als die religiöse Seite des Staats". Bei der gnostischen Scheidung aber von Glaubenden und Wissenden dürfte sie es schwerlich zu einer rechten Kirche bringen: Hegel, Phil. der Religion II, S. Markeineke, Dogm. S. 320 ff. Strauss (II, S. 616) verdeutlicht die Hegel'sche Ansicht dahin, dass die Philosophen von der Verpflichtung zur Angehörigkeit an eine Kirche zu entbinden seien, findet es aber selbst wunderlich genug, wenn der Austritt aus dem kirchlichen Verbande an das Ergebniss eines philosophischen Examens gebunden wäre! Vgl. Biedermann, die freie Theol. S. 201 ff. — Neuere dogmatische Bestimmungen über die Kirche siehe bei Lange, Dogm. II, 2 S. 1081 ff. Nach ihm ist die Kirche "die Begründung und Entfaltung des Heils und Lebens Christi in der socialen Lebenssphäre" und "der typische Anfang der Weltverklärung". Aehnlich Martensen S. 379. Ueber die Polarität der Kirche als coetus Sanctorum und mater fidelium s. Ebrard S. 404 ff.; über deren Vollendung zum Reiche Christi, ebend. S. 730 ff. - "Die protestantische Kirche ist eine werdende, noch keine gewordene Kirche Sie ist die Kirche der Zukunft." Schenkel, Protestantismus III, 1 S. 202.
- <sup>7</sup> Mit dieser Unabhängigkeit der Kirche vom Staat hängt auch die der Staatsbürger von der Kirche und den kirchlichen Instituten und die Freiheit des Cultus zusammen; vgl. Vinet, mémoire en faveur de la liberté des cultes, Paris 1826 (vgl. m. Rec. in d. Stud. u. Krit. 1829. II, S. 418); de la conviction religieuse, Paris 1842. Agénor de Gasparin, intérêts généraux du protestantisme français, Paris 1843. Ueber die schottische Nationalkirche und die freie Kirche im Waadtlande s. die Litt. und das Nähere bei Niedner, S. 866. 886. sowie die engl. Uebersetzung dieses Lehrbuchs §. 295 c.
  - 8 R. Rothe, die Anfänge der christlichen Kirche und ihrer Verfassung, 1.

- Bd. Wittenb. 1837. Ethik II, S. 89 ff. S. 145 f.: "So lange der einzelne nationale Staat seine Entwicklung (als Staat) noch nicht vollständig vollendet hat, deckt auch in dem Volk der Umfang der sittlichen Gemeinschaft als solcher, d. i. der staatlichen (politischen) Gemeinschaft, den der Gemeinschaft der Frömmigkeit rein als solcher (der rein religiösen Gemeinschaft) noch nicht vollständig, und besteht folglich in ihm nothwendig neben dem Staat eine Kirche, die jedoch eben so nothwendig in demselben Maasse immer mehr surücktritt und sich in sich selbst auflöst, in welchem der Staat sich der Vollendung seiner Entwicklung annähert."
- <sup>9</sup> F. J. Stahl, die Kirchenverfassung nach Lehre und Recht der Protestanten, Erl. 1840. (Anh. II.)
- 10 Vgl. die darauf besüglichen Aussprüche der Oxforder Theologen bei Weawer-Amthor S. 16 ff. u. a. Hook (Sermons on the Church establishment): "Das einzige Amt, welchem der Herr seine Gegenwart versprochen hat, ist das der Bischöfe, welche die Nachfolger der zuerst beauftragten Apostel sind, und das der übrigen Geistlichkeit, die mit ihrer Bestätigung und unter ihrer Autorität wirkt." Kebble und Neuman (in dem Evangelical Magazin p. 68): "Die Gabe des heil. Geistes ist in der Welt allein durch die Episcopalnachfolge bewahrt worden, und Gemeinschaft mit Christo auf einem andern Wege zu erstreben heisst das Unmögliche versuchen."
- <sup>11</sup> Sie nennen sich selbst die katholisch-apostolische Kirche. Die Aemter sind das der Apostel, der Propheten, der Evangelisten, der Hirten und Lehrer; vgl. Narrative of events affecting the position and prospects of the whole christian church, Lond. 1847; W. H. Darby, die Irvingianer u. ihre Lehre, a. d. Frans. von Poseck, Berlin 1850; und die weitern irvingischen und anti-irvingischen Schriften. Eine kuzze Uebersicht bei Stockmeier, über den Irvingismus (Basel 1850).
- <sup>13</sup> John Darby ist ihr Stifter, die Stadt Plymouth ihr Ausgangspunkt, die Zeitschrift "Christian witness" ihr Organ. Vgl. Herzog, les frères de Plymouth et John Darby, Lausanne 1845. Godet, examen des vues de Darbystes sur le saint ministère, Neufchatel 1846. u. Herzogs Realenc. XI, S. 764.
- <sup>13</sup> F. Delitzsch, vier Bücher von der Kirche, Dresden 1847. Löhe, Kirche und Amt, Erlangen 1851. Münchmeier a. a. O. Kliefoth, acht Bücher von der Kirche, Schwerin 1854. Harless, Kirche und Amt nach lutherischer Lehre, Stuttg. 1853. C. Lechler, die neutestamentliche Lehre vom heil. Amte, Stuttg. 1857. W. Preger, die Geschichte vom geistlichen Amte, auf Grund der Rechtfertigungslehre, Nördlingen 1857. Vgl. den Art. "Geistliche" von Palmer in Herzogs Realenc. IV, S. 749. u. Art. "Kirche" von A. Hauber, ebend. S. 560 ff.
- In praktischer Besiehung hat in neuerer Zeit das liturgische Recht der Fürsten, das Synodalwasen, die Praebytherialverfassung, die Verbindlichkeit der angestellten Kirchenlehrer auf die Symbole, das rechtliche Verhältniss zu andern Confessionen u. a. m. die Aufmerksamkeit in Anspruch genommen. Vgl. die Verhandlungen der Berliner Generalsynode, amtlicher Abdruck (Berlin 1846), 18. Sitzung und die folgenden, sowie die Verhandlungen des badischen Kirchenstreites.
- In der katholischen Kirche bestritten sich die Curialisten und Episoopalen. Der Jansenismus reproducirte sieh in Deutschland als Febronianismus (Ries I, S. 99). Mit der französischen Revolution schien die Kirche ihr Ende erreicht zu haben; sie erhob sich wieder mit neuer Macht. Die weitern Schicksale derselben und die verschiedenen politisch-kirchlichen Systeme s. in der Kirchengeschichte und dem Kirchenrecht. Streit wegen der gemischen Ehen und des Verhältnisses zum protestantischen und partiktischen Staat, ebend.

### §. 303.

### Gnadenmittel\*). (Sacramente.)

Der Protestantismus blieb im Allgemeinen bei seiner Lehre von zwei Sacramenten 1: der Taufe und dem Abendmahl; und zwar erhielt sich Anfangs der Periode in Beziehung auf das letztere noch die confessionelle Spannung zwischen Lutheranern und Reformirten? Je mehr aber die socinianische Auffassung der Sacramente als blosser Ceremonien sich der Aufklärungstendenz empfahl<sup>3</sup>, desto mehr liessen auch lutherische Theologen der laxern Observanz in der Strenge nach<sup>4</sup>, so dass am Ende der confessionelle Unterschied in der Indifferenz unterging, und die Bedeutung von Gnadenmitteln nur da sich erhielt, wo man noch etwas von Gnade wusste 5. Der Rationalismus hielt sich im Durchschnitt an die zwingli'sche Fassung , während die calvinische vorzugsweise von der vermittelnden Theologie weiter ausgebildet und zur Grundlage der kirchlichen Union gemacht wurde 7. Aber auch die alt-lutherische Ansicht erhob sich wieder in ihrer ganzen Schroffheit und erwarb sich Geltung in der Gemeinde 5, um so mehr, als ihr auch die moderne Philosophie eine speculative Deutung zu geben wusste 9. Rücksichtlich der Taufe entstanden auch in der neuesten Zeit anabaptistische Bewegungen 10, und da die unbefangenere Exegese der protestantischen Theologen allmählig davon abstand, ein förmliches Gebot der Kindertaufe in der Schrift zu finden, so suchte die Schleiermacher'sche Dogmatik den kirchlichen Gebrauch dadurch zu retten, dass sie den Act der Confirmation als eine Ergänzung des Taufactes betrachtete 11. Die strengen Lutheraner halten die objective Bedeutung auch dieses Sacraments in ihrem ganzen Umfange fest 12, wie denn auch die Puseyiten die geistige Wiedergeburt wesenhaft an das Taufwasser knüpfen 13.

Augusti hat die frühere dreifache Eintheilung in Taufe, Abendmahl und Absolution vorgezogen, und zwar der Symmetrie wegen, die sie (freilich als Antiklimax) zur Trinität bilden soll (Taufe — Sacrament des Geistes, Abendmahl — des Sohnes, Absolution — des Vaters als obersten Richters); s. System der christlichen Dogmatik, 2. Ausg. S. 278—281; Vorr. S. VI; Lehrbuch der Dogmengeschichte S. 382. Ihm stimmt Karrer bei (Bertholdts krit. Journ. XII). Ammon (Summa doctr. ed. III, p. 251) möchte, wenn's anginge, die redditio animae in manus Domini zu den Sacramenten zählen, und Kaiser (Monogrammata S. 224) hält Confirmation und Handauflegung für Sacramente (siehe Augusti, DG. a. a. O.). — Goethe hat aus ästhetischem Interesse der katholischen Siebenzahl das Wort geredet (aus m. Leben II, S. 117 ff. Stuttg. 1829.

<sup>\*)</sup> Ueber das Wort Gottes s. oben \$. 291.

- 12.). Die Herrnhuter haben die Fusswaschung, den Liebeskuss und das Loos als Gebräuche eingeführt, ohne sie gerade zu Sacramenten zu erheben, obwohl sie der erstern hohe Bedeutung zuschreiben, s. Idea fidei fratr. S. 546 ff.\*) Ausser dem Abendmahl feiern sie auch das Liebesmahl. — Rücksichtlich des Sacramentsbegriffes selbst wurde indessen von verschiedenen Standpunkten aus die Benennung als eine unpassende bezeichnet. Storr, doctr. chr. §. 108 ss. Reinhard S. 556: "Es wäre gut gewesen, wenn man das vieldeutige, nicht einmal in der Schrift befindliche Wort sacramentum entweder gar nicht in den Religionsvortrag aufgenommen, oder doch den Gebrauch desselben so frei und unbestimmt gelassen hätte, wie er in der alten Kirche war." Vgl. Schleiermacher, Bd. II, S. 415 ff. S. 416: "Durch das gewöhnliche Verfahren, welches diesen sogenannten allgemeinen Begriff voranschickt und erklärt, befestigt sich immer mehr die falsche Meinung, als sei dies ein eigentlicher dogmatischer Begriff und sage etwas dem Christenthum Wesentliches aus, und als erhielten Taufe und Abendmahl ihren eigenthümlichen Werth vorzüglich dadurch, dass sich dieser Begriff in ihnen realisirt. — Auch die Idea fidei fratrum handelt nur von Taufe und Abendmahl, ohne den Begriff Sacrament zu erörtern (S. 275 ff.). Siehe dagegen Hase, Dogm. S. 529. und Schenkel, der den objectiven Sacramentsbegriff wieder nachdrücklich hervorhebt, Protestantism. I, S. 393 ff. - Nach Martensen (Dogm. S. 470) enthalten die "heiligen Pfänder des neuen Bundes eine wirkliche Wesens- und Lebensmittheilung des auferstandenen Christus, der nicht blos der Erlöser und Vollender der Geistigkeit, sondern auch der Leiblichkeit ist." Ebrard II, 1 unterscheidet das "Wort Gottes" als Gnadenmittel von den Sacramenten, so dass ersteres die causa instrumentalis der metanoetischen Thätigkeit des heil. Geistes, die Sacramente hingegen Gnadenmittel der objectiven anagennetischen Thätigkeit dieses Geistes qua Geistes Christi sind.
- <sup>2</sup> Im Jahr 1714 gab der ehemalige Professor der Mathematik zu Frankfurt a. d. O., L. Ch. Sturm, der von der lutherischen Kirche zur reformirten übergetreten war, seinen "mathematischen Beweis vom Abendmahle" heraus, worin er, ähnlich wie Schwenkfeld (s. §. 259 Note 15), Subject und Prädicat der Einsetzungsworte vertauschte, indem er τοῦτο für τοιοῦτο erklärte. J. A. Fabricius, J. G. Reinbeck, F. Buddeus und Andere standen gegen ihn auf. Als dann vollends ein Lutheraner selbst, Dr. Ch. August Heumans, um die Mitte des 16. Jahrhunderts\*\*), es wagte, den Beweis zu führen, "dass die Lehre der reformirten Kirche vom heil. Abendmahl die rechte und wahre sei," erregte dies mehr die Uneinigkeit der lutherischen Theologen unter einander, als dass es die Reformirten zum Kampf herausgerufen hätte; s. Schlegel, Kirchengeschichte des 18. Jahrh. II, S. 307 ff. von Einem, S. 325 ff.
- <sup>3</sup> Die Trivialität erschien auch auf liturgischem Gebiete. Konnte doch K. R. Lange in Hufnagels liturgischen Blättern (Bd. I, Sammlung 6) als Distributionsformel vorschlagen: "Geniessen Sie dies Brot! der Geist der Andacht

<sup>\*)</sup> Die Ceremonie (nicht Sacrament) des Fusswaschens war indessen schon zu Anfang dieses Jahrhunderts anzer Gebrauch gekommen u. ist auf der Synode von 1818 definitiv abgeschafft worden, S. Burkhardt a. a. O. 176.

<sup>\*\*)</sup> Schon seit 1740 hatte er die Meinung bei sich im Stillen gehegt, die er erst 1755 in seiner Erklärung des N. Testaments zu 1 Cor. 11, 24 f. an den Tag legte; nachdem sie aber auch hier noch vor der Veröffentlichung des Werkes war unterdrückt worden, verfertigte er 1762 den genannten Aufsatz, der jedoch erst nach seinem Tode veröffentlicht wurde (1764).

ruh' auf Ihnen mit seinem vollen Segen. Geniessen Sie ein wenig Wein! Tugendkraft liegt nicht in diesem Weine, sie liegt in Ihnen, in der Gotteslehre und in Gott." S. Kapp, liturg. Grundsätze, Erl. 1831. S. 349.

- <sup>4</sup> Ernesti vertheidigte noch die lutherische Fassung der Einsetzungsworte auf exegetischem Wege (Opusc. theol. p. 135 ss.), beklagt aich aber bereits, dass Viele geneigter seien, der Ansicht beizutreten, quae rationi humanae expeditior est et mollior. Die Supranaturalisten Storr und Reinhard begnügten sich mit einer bostimmten Fassung des lutherischen Dogma's (Storr, doctr. chr. §. 144; Reinhard, S. 598 [604]); und Knapp äusserte sogar Bd. II, S. 482: "Man hätte die Lehre von der Gegenwart Christi im Abendmahl nie zu einem Glaubensartikel machen, sondern es unter die theologischen Probleme rechnen sollen." Andere, wie Hahn, Lindner, Schwars, versuchten wenigstens durch eigene Deutung der lutherischen Lehre nachzuhelfen, vgl. Hase S. 583.
- <sup>5</sup> Am meisten wurde der Begriff des Gnadenmittels festgehalten bei den Pietisten und Herrnhutern. — Noch mehr hob die Mystik die specifisch-dynsmische Wirksamkeit der Sacramente hervor und trug in Beziehung auf das Abendmahl Bedenken, die Einsetzungsworte rein tropisch zu fassen. So Oetinger (Theol. S. 345): "Man muss sich wohl in Acht nehmen, kein Wort des heil Geistes in eine blosse metaphorische Redensart zu verkehren. Durch dünne magere Auslegungen wird sofort die Fülle des Geistes ausgeleert. Ein Mensch von guter Gemüthsverfassung empfindet mehr, als er mit Worten auszudrücker vermag: darum soll man die Worte in ihrer Fülle bestehen lassen." Vgl. Lehtafel S. 297 (bei Auberlen S. 408): "Weilen die Fülle der Gottheit in Christo leiblich wohnet, so theilet sie sich auch leiblich mit in dem Wasser, Blut und Geist, in der Taufe und im Nachtmahl; denn da geschiehet die Wiedergeburt, aus Geist und Wasser, beides nach creatürlicher Art: Geist ist causa materialis, nicht efficiens - trotz der Philosophen Aergerniss an dem Materialismo." Ebend. S. 373 (bei Auberlen S. 409): "Wasser und Blut ist mit dem Feuer des heil. Geistes durchdrungen." Evang. I, S. 286 ff. (bei Auberlen S. 436): "Wie durch das unsichtbare, überall ausgebreitete Wesen und Substanz Christi die auch selbst unsichtbare Kraft des Brotes und Weins allen Menschen zur Nahrung dient, wenn sie schon blos irdische Menschen sind, also muss durch eben diese überall zugegen seiende Substanz und Wesenheit Christi der neue unsichtbare inwendige Mensch ernährt und erhalten werden. Wir haben alle Leib und Seele. Der Geist aus Christi Leib bietet sich Allen täglich an, dass sic ihn zu ihrem Seelen- und Leibeswesen in sich nehmen und in ihre sterbliche Natur verwandeln sollen. Die Engel essen ja auch Engelbrot. Die Israeliten assen in der Wüste das Manna mit Unverstand; aber Christus trägt ihnen (Joh. 6) den Verstand hell und klar an." Oetingers positives Verhältniss zu lutherischen, und negatives zur reformirten und katholischen Lehre, siehe bei Auberlen S. 323. 336. 415. 426-428. Ueber seine Stellung zur ersten Kirche S. 442 ff.
  - <sup>6</sup> Die rationalistischen Auffassungen des Abendmahls sehen sich nicht alle gleich. Die streng lutherische Fassung musste natürlich ausgeschlossen bleiben; als die mittlere können wir die zwingli'sche ansehen, unter welche jedoch manche bis zur socinianischen und weiter hinabsanken (s. Note 3), und über welche sich auch wieder andere bis zur calvinischen erhoben. In der anglicanischen Kirche hatte sich Benj. Hoadley, ein Freund des Arianers Sam. Clarkein einer Abhandlung: of the nature and end of the sacrament of the Lorls Supper (Lond. 1735) in socinianischem Sinne über das Abendmahl erklärt, wo-

gegen Whiston, Waterland, Mill den Lehrbegriff der 39 Artikel vertheidigte; s. Schlegel a. a. O., von Einem II, S. 530. II, 2 S. 751. — Henke bekannt sich in der Auslegung der Einsetzungsworte zur Schwenkfeldischen Auffassung in Lineamenta CXXXVII, p. 250. — Tieftrunk sah mit Kant in dem Abendmahl is die Absicht, den weltbürgerlichen Gemeingeist zu wecken und zu bilden; s. Censur S. 296 ff. (vgl. Kant, Rel. innerh. d. Gr. d. V. S. 282). — Der bessere deutsche Rationalismus fasste das Mnemonische, Symbolische, wenn er auch im Begriff nicht darüber hinausging, doch würdig und sinnig, tiefsittlich, dem Geist eines Zwingli gemäss: s. bes. D. Schulz, die Lehre vom Abendmahl, und vgl. Wegscheider §. 180 a, der in den Zeichen des Abendmahls nicht blosse signa significantia, sondern exhibitiva sieht, und sich somit der calvinischen Fassung nähert.

- <sup>7</sup> Schleiermacher, chr. Glaube II, §. 139 ff. S. 388 ff. de Wette, Dogm. §. 93. Nittsch S. 317. Ebrard, das Dogma vom h. Abendm. Bd. II, S. 785 ff. u. Dogmatik S. 631 ff. Vgl. den Art. "Abendmahl" von Jul. Müller in Herzogs Realenc. I, S. 21.
- Scheibel, das Abendmahl des Herrn, Bresl. 1823. Sartorius, Vertheidigung der lutherischen Abendmahlslehre, in den Dorp. Beitr. 1832. Bd. I, S. 305 ff. Th. Schwarz, über das Wesen des heil. Abendmahls (bei Ebrard S. 774). Die Unsahl neuerer Streit- und Parteischriften (von Kahnis, Rudelbach, Rodas, Seröbel) kann hier nicht aufgeführt werden. Am meisten zusammengefasst findet sich die lutherische Ansicht bei Kahnis, die Lehre vom Abendmahl, Lpz. 1851 (polemisch gegen Ebrard).
- \* Hegel, Phil. der Religion, Bd. II, S. 274: "Die lutherische Vorstellung ist, dass die Bewegung anfängt von einem Aeusserlichen, das ein gewöhnliches, gemeines Ding ist, dass aber der Genuss, das Selbstgefühl der Gegenwärtigkeit Gottes, zu Stande kommt, insoweit und insofern die Aeusserlichkeit versehrt wird, nicht blos leiblich, sondern im Geist und Glauben. Im Geist und Glauben nur ist der gegenwärtige Gott. . . . Da ist keine Transsubstantiation—allerdings eine Transsubstantiation, aber eine solche, wodurch das Aeusserliche aufgehoben wird, die Gegenwart Gottes schlechthin eine geistige ist, so dass der Glaube des Subjects dazu gehört." (Das Letztere aber ist gerade nicht lutherisch, vgl. oben §. 259 Note 10).
- <sup>10</sup> Neutäufer in der Schweiz. Baptisten in England, Amerika und auf dem Continent. Oncken in Hamburg (seit 1834). Wiedertäuferei in Würtemberg (schon 1787 und weiterhin), s. Grüneisen, Abriss einer Geschichte der religiösen Gemeinschaften in Würtemberg, mit besonderer Rücksicht auf die neuen Taufgesinnten, in Illgens Zeitschr. 1841, 1 S. 64 ff.
  - 11 Chr. Glaube II, §. 138 S. 382 ff.
- 12 W. Hoffmann, Taufe und Wiedertaufe, Stuttg. 1846. H. Martensen, die christliche Taufe und die baptistische Frage, Hamburg 1843; vgl. Dogmatik S. 398. Höfting, das Sacrament der Taufe, Erl. 1846. Bd. l, S. 26: "Die Hauptsache ist und bleibt immer die, dass Gottes Gnade, Gottes Geist, Gott selbst als in, mit und unter dem Wasser der Taufe mit uns handelnd, und zwar als mittelst dieser Handlung unsre Wiedergeburt, unsre thatsächliche Aufnahme und Versetzung in die Heils- und Lebensgemeinschaft mit Christo, unsre Rechtfertigung und Seligkeit wirkend anerkannt wird." Vgl. die Verhandlungen auf dem Frankfurter Kirchentage 1854.
  - 18 Pusey, on holy baptism (bei Weawer-Amthor S. 22 ff.).
    Hagenbach, Dogmengesch. 5. Aufl.

### **§.** 304.

### Eschatologie.

Flügge, Geschichte des Glaubens an Unsterblichkeit, Auferstehung, Gericht und Vergeltung, Lpz. 1794—1800. Weisse, über die philosophische Bedeutung der Lehre von den letzten Dingen (Stud. u. Kr. 1836, S. 271 ff.). Kling, Art. "Eschatologie" in Hersogs Realenc. IV, S. 154.

Je deutlicher der Verfall des kirchlichen Lebens im Zeitalter der Aufklärung sich der Gegenpartei als Abfall vom reinen Christenthum darstellte, desto höher musste die Erwartung der Frommen gespannt werden auf das Ende der Dinge. Bengel 1 und Jung Stilling 2 forschten nach dem Zeitpunkte des eintretenden Weltendes, welches Ersterer auf das Jahr 1836 feststellte. Diesen festen, positiven Erwartungen gegenüber verflüchtigte der Rationalismus mehr und mehr die biblischen Vorstellungen der Parusie<sup>3</sup>, wie er denn auch die Dauer der Höllenstrafen zu beschränken suchte 4. Auch ältere Hypothesen, wie die vom Seelenschlafe, der Seelenwanderung, dem Hades u. a. m. machten sich wieder geltend und wurden durch neue vermehrt 5. Bei alle dem aber hielt sowohl der Rationalismus als der Supranaturalismus fest a der Hoffnung einer persönlichen Fortdauer nach dem Tode; dem nicht nur Offenbarungsgläubige, wie Lavater, sondern auch die Wortführer der Aufklärung richteten ihre hoffnungsreichen Blicke nach dem Jenseits 6. Die auch hier gebrauchten Beweise unterwarf Kant (wie die für das Dasein Gottes) der Prüfung, und blieb auch hier beim moralischen Beweis (für die praktische Vernunft) stehen 7. Im Gegensatz gegen einen vom christlichen Boden sich losreissenden, in seiner tiefern Wurzel selbstsüchtigen Unsterblichkeitsglauben wies die neuere Philosophie und Theologie mit gutem Rechte hin auf das ewige Leben, das, wie Christus lehrt, schon hier beginnen müsse 4. Aber dies, und das freimüthige Geständniss, dass sich von dem Jenseits keine Vorstellung vollziehen lasse, schlug sofort bei den einen Jüngern der modernen Speculation in einen gänzlichen Unglauben an das Jenseits und in Vergötterung des Diesseits 10 um, während die andern die kirchliche Lehre von den letzten Dingen vermittelst derselben Philosophie tiefer zu begründen sich bemühten 11. Auch die prophetischen Lehrstücke des A. u. N. T. wurden aufs Neue auf ihren didaktischen Gehalt hin angesehen, und das in Vision und Bild Verhüllte zu Herstellung einer theosophisch - apokalyptischen Eschatologie verwendet 12. Auch der Chiliasmus fasste im kirchlichen Bewusstsein der Gemeinde aufs Neue Wurzel, besonders in pietistischen Kreisen 13. Dass übrigens das Reich Gottes, das in Jesu Christo, dem Sohne Gottes, seinen Anfang und seine Vollendung findet, noch immerfort im Kommen begriffen sei, dass die Idee einer Verklärung ar menschlichen Natur ins Göttliche, vermittelst des lebendigen Glaubens an ihn, sich am Ganzen wie an den Einzelnen in der Fülle der Zeiten mehr und mehr verwirklichen werde, und dass bei allem Wechsel der Formen der Geist des Christenthums der Menschheit als ihr unverwelkliches Erbe bleibe, das ist eine weit über den rohen Chiliasmus hinausreichende Hoffnung, zu der uns die wissenschaftliche Beobachtung des Ganges berechtigt, welchen die Entwicklung der christlichen Glaubenslehre, mitten unter allen Kämpfen und Irrungen, bis auf diese Stunde genommen hat 14.

- <sup>1</sup> Erklärte Offenb. Joh. oder vielmehr Jesu Christi, aus dem Grundtext übersetzt, durch die prophetischen Zahlen aufgeschlossen, und Allen, die auf das Werk und Wort des Herrn achten und dem, was vor der Thüre ist, würdiglich entgegen zu kommen begehren, vor Augen gelegt durch Joh. Aller. Bengel, Stuttg. 1740 Sechzig erbauliche Reden über die Offenb. Joh., sammt einer Nachlese gleichen Inhalts u. s. w. 1747 Cyclus, sive de anno magno solis, lunae, stellarum consideratio ad incrementum doctrinae propheticae atque astronomicae accommodata, Ulm. 1745 und die Streitschriften bei Burk S. 260; die Zeittafel S. 273. Vgl. Lücke, Einl. in die Offenb. Joh. S. 548 ff. In Bengels Geiste schauten in die Zukunft Oetinger (bei Auberlen S. 516 ff.)\*), Magnus Friedrich Roos, Auslegung der Weissagungen Daniels 1771 (s. Beilage in Auberlen's Daniel), Joh. Michael Hahn u. A.
- <sup>2</sup> Siegsgeschichte der christl. Kirche, oder gemeinnützige Erklärung der Off. Joh., Nürnb. 1779. Nachtr. 1805. 1822. An Stilling schloss sich auch an J. F. von Meyer, "über den Scheol" u. in andern Schriften.
- 3 Henke, lineamenta, CXIV: Atqui his in oraculis (Scripturae S.) non omnia, ut sonant, verba capienda: multa ad similitudinem formae judiciorum humanorum et pompae regiae expressa esse illi etiam fatentur, qui adspectabile aliquod judicium, a Christo ipso per sensibilem speciem praesenti in his terris agendum, praefiguratum esse atque praestituto tempore vere actum iri defendunt. Interim vel sic, destrictis quasi exuviis orationis, remanent multa, quae non modo obscuritatis, sed etiam offensionis plurimum habent etc. . . . Insunt vero istis rerum, quas futuras esse praedixerunt, imaginibus hae simul graves et piae sententiae: 1) vitam hominibus post fata instauratum iri, eosque etsi eosdem, non tamen eodem modo victuros esse; 2) sortem cujusque in hac vita continuata talem futuram, qualem e sententia Christi, h. e. ad veritatis et justitiae amussim, promeruerit; 3) plane novam fore rerum faciem in isthac altera vita, et longe alias novae civitatis sedes; 4) animo semper bene composito et pervigilanti magnam illam rerum nostrarum conversionem, ne inopinatos opprimat, exspectandam esse. Vgl. Wegscheider, institutt. §. 199 s. Bild und Sache zu scheiden versuchten: Herder, von der Auferstehung; de Wette, Rel. und Theol. S. 259 ff.
- 4 Auch Supranaturalisten suchten hier einige Milderung. Von Andern wurde die Ewigkeit der Höllenstrafen vertheidigt. Selbst Lessing hat, dem

<sup>\*)</sup> Octinger selbst urtheilt über Bengel (S. 529): "Die ganze Offenbarung Johannis ist nun mehr als jemals entdeckt durch Hülfe des Mannes Gottes, Bengel; nun kann das Nöthige mit massiver Begreiflichkeit (!) verstanden werden, wie ein symmetrisch. Gebäud."

Rationalismus eines Eberhard sum Trotze, die Ewigkeit der Höllenstrafen vom philosophischen Standpunkt des Determinismus aus vertheidigt; aber man würde sich irren, in seinen Deductionen eine Apologie der kirchlichen Lehre zu sehen, s. Schwarz, Lessing als Theologe, Halle 1854. S. 83 ff. — Kant zählt diese Fragen zu den Kinderfragen, aus denen der Frager, wenn sie ihm auch beantwortet werden könnten, doch nichts Kluges zu machen verstehen würde (Religinnerhalb der Grenzen u. s. w., S. 83 Anm.). Schleiermacher (Glaubensl. §. 163) spricht die Hoffnung aus, "dass durch die Kraft der Erlösung dereinst eine allgemeine Wiederherstellung der Seelen erfolgen werde." Vgl. Güder, in Herzogs Realenc. VI, S. 181: "Hier haben wir uns mit den Alten zu bescheiden und mit ihnen su bekennen: de eo statuere non est humani judicii."

<sup>5</sup> Die Psychopannychie wurde gelehrt von Joh. Heyn in einem Sendschreiben an Baumgarten, s. dessen theolog. Streitigkeiten III, S. 454; wahrscheinlich auch von J. J. Wetstein (s. m. Abh. in Illgens Zeitschr. 1839, 1 S. 118 f.); von J. G. Sulzer (vermischte Schr. 1781. II, Abh. 1); und selbst in einem gewissen Sinne von Reinhard (Dogm. S. 656 [660] ff.), der zwar die eigentliche Lehre vom Seelenschlafe verwirft, aber doch das einräumt, dass die Seele gleich nach ihrer Trennung vom Körper in einen Zustand ohne Bewusstsein versinke, weil die im Tode vorgehende Veränderung so gewaltig sei, dass die mit Besonnenheit verknüpfte Wirksamkeit der Seele dadurch allerdings eine Zeitlang unterbrochen werden könne. Vgl. auch Simonetti, Gedanken über die Lehre von der Unsterblichkeit und dem Schlaf der Seelen, Berlin 1747. — Ueber die Seelenwanderung (μετεμψύχωσις) in aufsteigender Linie s. Schlosser, zwei Ge spräche, Basel 1781. Herder, zerstr. Blätter, Bd. I, S. 215. F. Ehrenberg, Wahrheit und Dichtung über unsere Fortdauer, Lpz. 1803. Cons., Schieksele der Seelenwanderungshypothese, Königsb. 1791. Bretschneider, Entw. S. 846 f. - Einen Zwischenzustand (Hades) lehrte besonders Jung Stilling, Geisterkunde §. 211 f.: "Ist ein abgeschiedener Geist auf dem Wege der Heiligung ans der Zeit gegangen, und hat doch noch ein Anderes an sich, das er nicht in die himmlischen Regionen mitbringen darf, so muss er so lange im Hades bleiben, bis er das alles abgelegt hat; allein er leidet keine Pein, ausser der, die er sich selbst macht. Die eigentlichen Leiden im Hades sind das Heimweh nach der auf immer verlornen Sinnenwelt." Vgl. Apologie der Geisterkunde S. 42.55. - Unter den neuern Dogmatikern hat Hahn sich an diese Ansicht angeschlossen (christl. Glaubensl. §. 142; Bretschneider, Entw. S. 886). Mit Uebergehung des Zwischenzustandes suchte Priestley die biblische Lehre von der Auferstehung dadurch mit dem philosophischen Unsterblichkeitsglauben zu vereinigen, dass er ein schon bei dem Tode sich entwickelndes Seelenorgan annahm; britt. Magazin 1773, Bd. IV, St. 2. Bretschneider S. 861. — Ein ganzes System der Eschatologie (nach eigenthümlichen Hypothesen) findet sich bei Swedenhorg, göttl. Offenb. Bd. II, S. 284. Er verwirft die kirchliche Auferstehunglehre, die nur auf buchstäblichem Missverstand ruht. (Die Auferstehung ist schon erfolgt, so auch das Gericht.) Die Menschen leben auch nach dem Absterben als Menschen fort (die guten als Engel), und verwundern sich höchlich, dass es also ist. Sie finden sich gleich nach ihrem Tode wieder in einem Körper, in Kleidern, in Häusern, wie in der Welt, und schämen sich über die falschen Vorstellungen, die sie sich vom künftigen Leben gemacht haben (vgl. die Lehre von den Engeln oben §. 297). Die, welche in der Neigung zum Guten und Wahren begriffen sind, wohnen in herrlichen Palästen, um welche Paradiese mit Bäumen sind. . . . Entgegengesetzte Correspondenzen sind bei denen, die in den bösen Neigungen sind. Diese sind entweder in den Höllen

in Zuchthäuser eingeschlossen, welche keine Fenster haben, in welchen ber gleichwohl Licht wie von einem Irrwisch ist; oder sie befinden sich in Wüsten und wohnen in Hütten, um welche alles unfruchtbar ist, und wo sie Schlangen, Drachen, Nachteulen und anderes dergleichen aufhält, was ihrem Bösen correspondirt. Zwischen dem Himmel und der Hölle ist ein Mittelort, welcher die Geisterwelt genannt wird. In diesen kommt jeder Mensch gleich nach dem Tode, und hier findet ein ähnlicher Verkehr des einen mit dem andern statt, wie unter den Menschen auf der Erde u. s. w. (a. a. O. S. 250 f.). Unter dem neuen Himmel und der neuen Erde versteht Swedenborg die neue Kirche; vgl. vom jüngsten Gericht, Göttl. Offenbarung S. 263 ff. — Oetingers originelle Ansichten "von der Welt der Unsichtbarkeit und den letzten Dingen" s. in dessen Theologie S. 354 ff. (Auberlen S. 321 ff. 400 ff.). — Der Puseyismus hat die Lehre vom Fegfeuer unter gewissen Modificationen adoptirt, siehe Weaver-Amthor S. 33 f. (nach Tract. 90, p. 25). Vgl. Delitzsch, System der bibl. Psychologie 1861. (Abschnitt VI: Tod u. Mittelzustand.)\*)

- J. C. Lavater, Aussichten in die Ewigkeit, in Briefen an Zimmermann, Zürich 1768 ff. Ch. F. Sintenis, Elpizon, oder über meine Fortdauer im Tode, Danzig 1795 ff. Dessen: Oswald der Greis; mein letzter Glaube, Lpz. 1813. Engel, wir werden uns wiedersehen, Gött. 1787. 1788. (Die weitere Litt. bei Bretschneider, Entwicklung S. 827. 879 ff.)
- <sup>7</sup> Zu den üblichen, meist aus der neuern Zeit stammenden Beweisen zählt man gewöhnlich: 1) den metaphysischen, aus der Natur der Seele; 2) den teleologischen, aus den auf Erden nicht entwickelten Anlagen des Menschen; 3) den analogischen, aus der Natur Frühling, Raupe u. s. w.; 4) den kosmischen, aus der Sternenwelt; 5) den theologischen, aus den verschiedenen Eigenschaften Gottes; 6) den moralischen (praktischen), aus der Antinomie des Strebens nach Glückseligkeit und nach sittlicher Vollkommenheit. S. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, S. 219 ff. Zu den übrigen s. die Litter. bei Bretschneider a. a. O. u. Hase, Dogm. S. 111 f. Strauss II, S. 697 ff.
- <sup>8</sup> Fichte, Anweisung zum seligen Leben S. 17: "Ganz gewiss zwar liegt die Seligkeit auch jenseits des Grabes für denjenigen, für welchen sie schon diesseits desselben begonnen hat, und in keiner andern Weise und Art, als sie diesseits in jedem Augenblicke beginnen kann. Durch das blosse Sichbegrabenlassen kommt man nicht in die Seligkeit, und sie werden im künftigen Leben und in der unendlichen Reihe aller künftigen Leben die Seligkeit eben so vergebens suchen, als sie dieselbe in dem gegenwärtigen Leben vergebens gesucht haben, wenn sie dieselbe in etwas anderm suchen, als in dem, was sie schon hier so nahe umgiebt, dass es denselben in der ganzen Unendlichkeit nie näher gebracht werden kann, in dem Ewigen." Vgl. (in Beziehung auf die Auferstehung) Vorl. 6, S. 178. Schleiermacher, Reden über Religion, Rede 1, S. 172 (3. Ausgabe) bezeichnet die Art, wie die meisten Menschen ihre Unsterblichkeitsidee sich bilden, als eine unfromme, da ihr Wunsch, unsterblich zu sein, keinen andern Grund hat, als die Abneigung gegen das, was das Ziel der Religion ist.

<sup>\*)</sup> Mit der Frage über den Mittelsustand steht auch in Verbindung die in neuerer Zeit wieder angeregte praktische Frage, in wie welt das Gebet für die Todten in der evangelischen Kirche sulkseig sei. S. A. Leibbrand, das Gebet für die Todten, Stuttg. 1864 (im bejahenden Sinne), u. vgl. Stirm: darf man für die Verstorbenen beten? Jahrbb. für deutsche Theol. 1861. II, S. 278 ff.

- <sup>9</sup> Schleiermacher, christl. Glaubensl. II, §. 157 ff. (die prophetischen Lehrstücke §. 160 ff.). de Wette, Dogm. §. 107 f.
- 10 F. Richter, die Lehre von den letzten Dingen, Breslau 1833. Ders.: die Geheimlehren der neuern Philosophie, nebst Erklärung an Herrn Professor Weisse in Leipzig, ebend. 1833. Ders.: die neue Unsterblichkeitslehre, ebend 1833. Strauss, Glaubenslehre II, S. 739: "Das Jenseits ist... der letzte Feind, welchen die speculative Kritik zu bekämpfen und wo möglich (!) zu überwinden hat." Natürliche praktische Consequenzen dieser Lehre: Genusssucht, Communismus. Verwahrung dagegen von speculativer Seite.
- 11 Ch. Weisse, die philosophische Geheimlehre von der Unsterblichkeit des menschlichen Individuums, Dresden 1834, und die oben angeführte Abhandlung. J. H. Fichte, die Idee der Persönlichkeit und der individuellen Fortdauer, Elberf. 1834. C. F. Göschel, von den Beweisen für die Unsterblichkeit der menschlichen Seele, im Lichte der speculat. Philosophie; eine Ostergabe, Berlin 1835. Franz Baader u. A. Theologischer Seits ist eine gänzliche Neubearbeitung des eschatologischen Gebietes angebahnt worden, sowohl von kosmologisch-anthropologischen, als christologisch-soteriologischen Grundlagen aus, s. J. P. Lange II, 2 S. 1227 ff. Rothe, theol. Ethik II, S. 156 ff. Liebner I, 1. Martensen S. 424 ff. (Vollendung der Kirche). Ebrard II, S. 719 ff. (makrokosmische Vollendung).
- <sup>12</sup> Auberlen, der Prophet Daniel und die Offenb. Joh. Basel 1854 (gegen Hengstenbergs Versetzung des tausendjährigen Reichs in die sog. Kirchenzeit, M. Baumgarten, die Nachtgesichte Sacharja's, Braunschweig 1853.
- Johannis. Die (seit Augustin) kirchlich gewordene Ansicht, als ob das tarsendjährige Reich in die Zeit der Entwicklung der Kirche falle, hatte zwar auch jetzt noch ihre Vertheidiger im orthodoxen Lager, besonders an Hengstenberg, der das Millenarium mit Karl d. Gr. beginnen und bis auf 1848 dauern lässt; vgl. dessen "Offenbarung des h. Johannes", Berlin 1849. Allein auf Grund einer unbefangenen Exegese muss zugestanden werden, dass die chilisstischen Erwartungen allerdings auf dem Standpunkt des streng biblischen Supranaturalismus ihre Berechtigung haben, so viel sich auch Willkürliches, Krankhaftes und Phantastisches in die theosophischen Speculationen und in die volksthümlichen Vorstellungen von jeher eingemischt hat. Ueber die bis auf die neueste Zeit sich bestreitenden Meinungen über die Tragweite der apokalystischen Weissagungen und über die Parusie Christi und das Ende der Dinge vgl. den Art. von Ebrard "Offenbarung Johannis" in Herzogs Realenc X, S. 574 ff. u. J. P. Lange, Art. "Wiederkunft Christi", ebend. XVIII, S. 126f.
- 14 "Wenn die Erde durch ihre geistige Triebkraft, das Christenthum, unter dem Walten Christi aus einem Stern des Werdens geworden ist zu einem Stern der Vollendung, dann muss auch ihre Stellung zu dem Reiche der Vollendung eine von Grund aus neue werden" Lange a. a. O.

# REGISTER.

(Die Ziffern bezeichnen die Seiten.)

άγεννησία 217.

Α. Abälard 317. 318. 325. 342. 348. 359. 366. 368. 371. 375. 376. 390. 404. 405. 418. 421. 476. Abbadie 540. Abendländische Kirche 196. 320. 349. 373. 376. 405. 441. 443. 469. 476. Abendmahl 165. 293. 298. 453 ff. 607 ff. 618 ff. 734. S. auch Transsubstan-Abendmahlsliturgie 618. 735. Abendmahlsstreit 322. 453. 504. 635. 734. 774 37. Ablass 437, 479, 620. Abulfaradsch 319. Acacius 209. acceptilatio 645. 647. Accommodation 696. Acindynus 391. Adam, s. Anthropologie, Eva, Schöpfung, Sündenfall, Unschuld. Adam (Jean) 558. Adam kadmon 88. 131. תְּבֶּתְ רְהַנְּתְּ Addison 664. Adelmann 456. Adiaphoristischer Streit 504. 602. adminicula gratiae 600. Adoptianer 318. 414. Adoptianischer Streit 412. adoratio 601. **Ads**o 479. Aehnlichkeit mit Gott 398. Aeneas von Paris 373. Aeneas Sylvius 317. 342 Aeonenlehre 90. 110. (278.) Aepinus 641.

Aërius 311.

**A**ëtius 209.

Agatho 233.

Aëtianer 208.

affectiones Scripturæ 557.

Africanische Kirche 160.

Agnoëten, Agnoëtismus 231. Agobard 317. 321. 350. Agricola 504. Agrippa von Nettersheim 402. Aktisteten 231. Alanus von Ryssel (ab Insulis) 328. 344. 366. 381. 437. 445. 477. Albert der Grosse 328. 333. 361. 387. 408. 412. 465. 477. Albigenser 318. 445. Albrecht (Meister) 425. Alcherus 396. Alcuin 321. 348. 373. 412. 414. 428. 454. Alexander (Bischof) 204. Alexander (Natalis) 530. Alexander von Hales 328. 361. 367. 368. 371. 373. 381. 387. 390. 392. 393. 438. 445. 453. 461. 465. 472. Alexandriner 69, 73, 80, 104, 118, 123, 140, 166, 174, 177, 226, Alexandrinische Schule 51, 159, 195, 226, Allatius 486. 531. Allegorische Auslegung 67. 68. 262. 552. Allgegenwart Gottes 82. 272. 365. Allmacht Gottes 83. 368. Allöosis 636. Allwissenheit Gottes 83. 272. 368. Aloger 41. 89. 137. Alombrados 530. Alsted 520. 599. 630. Alting 520. Altlutherthum 688. 734. Alvarus Pelagius 410. Amalarius 454 Amalrich von Bena 333. 363. 386. 425. 479. 491. Ambrosius 189. 217. 242. 278. 286. 297. **29**9. 312. Ammon 665, 671, 692, 694, 723, 734, Amsdorf 504. 590. Amulo 317.

Amt, das hohepriest. Christi 421. 721. dreifaches 423. 641. 649. 726. — das Arabici 127. Arabische Irrlehrer 177. 487. geistliche 731. Archaismen 46. Amyraut 524. 584. Archäologie 9. Anabaptismus 532. 734. Anabaptisten, s. Wiedertäufer. Analogia fidei 543. Archihäretiker 35. Aretius 519. Argentinensis Confessio 515. Arianer 197. 208. 294. Analytische Methode 506. Anamartesie 144. Arianischer Streit 188. Arianismus 197, 199, 204, 205, 205, 222, 232, 269, 623, 686, 704. Anastasius 227. Anastasius Sinaïta 130. 236. Anbetung Christi 716.
Andreä (J.) 505. 531.
— (Val.) 510.
Angeliten 220. Aristoteles 328. 336. 395. 397. Aristoteliker 336. 396. Aristotelismus 196. 323. 336. 396. Arius 204. (dessen Tod) 207. Arles, s. Synoden. Angelolatrie 278 ff. 601. Arminianer 532, 535, 545, 552, 562, 566, 569, 571, 577, 582, 587, 596, 602, 607, 622, 631, 653, 655, 684. Angelologie 109. 278 ff. S. auch Engel. Angelom 354. Angelus Silesius 529. 631. Anglicana Confessio 516. Arminianismus (523.) 535. 538. 618. 643. Anglicanische Kirche, s. England. Anselm (267.) 325. 333. 340. 341. 343. 351. 354. 355. 361. 365. 368. 373. 376. 644. Arminius 535. 584. Arnauld 528. 620. 381. 390. 392. 393. 394. 395. 399. 400. 403. 404. 406. 409. 413. 416. 417. 430. Arndt 509. 557. 591. Arnobius (138, 144, 185.) 189, 242, 256, 258, 263, 267, 272, 273, 311, 459. 462. 463. Anselm, Bischof von Havelberg 374. Arnold 509. Anselmische Satisfactionslehre 420. 643. Arnold von Brescia 340. Artemon 41. 89, 137, 144. **649. 721**. Anthropologie 117. 234. 394. 562. 572. αστος 470. Artotyriten 166. Asketik, lutherische, 509. Anthropomorphismus 79. 234. 269. 368. Askusnages, s. Johannes Askusnages. Athanasius 189. 206. 210. 211. 215. 217. 223. 236. 238. 240. 256. 259. 261. 267. Antichrist 176. 478. Antideistica 663. άντιδόσεως τρόπος 412. Antinomistischer Streit 504. 559. 269. 273. 274. 275. 285. 288. 294. 299. Antiochenische Schule 195. 226. 262. 408. Antiochenische Symbole 207. Atheismus 701. Athenagoras 43. 48. 63. 76. 90. 98. 105. 107. 109. 113. 124. 177. Antiorigenisten 305. Antitrinitarier 102, 534. Antitrinitarischer Glaube 622. Attalus 77. attributa dei 627. S. auch Gott. attritio 152. 471. 620. Antipoden 390. Antiwolfianer 659. Apelles 180. Auberlen 700. 742. Aphthartodoketen 231. Audaeus 237. Apokalypse 60. 173, 305, 546, 742. Audianer 234. 269. Apokryphen 260. 349. 542. 700. Apollinaris 223. 236. 304. auditio 592. auditores 291. Apollinarismus 223. 290. Auferstehung Christi 176. Umstände Apollinaristen 225 dabei 231. Apollinaristischer Streit 188. Apologetik 27 ff. 53 ff. 255. 317. 341. Auferstehung der Todten 173. 176. (190.) 305. 480. 653. doppelte 305. Aufklärende Theologen 662. 708. 710. **538**. 66**3**. Apologie der Augsburger Confession 502. 721. 734. 738. άπομνημονεύματα 61. Apostel 29. Lehre derselben 30. Aufklärung 657. 660. 688. 708. 710. 714. 730. 734. Augsburger Confession 502. 603, variata Apostolat der Irvingianer 731. Apostolische Constitutionen 17. 45. und invariata 503. Apostolisches Symbolum 33. (511.) Apostolische Väter 43 ff. 91. 166. Aus-Augusti 688. 694. 734. Augustin 189. 196. 215. 217. 232. 234. 235. 237. 238. 239. 242. 243. 245. 247. 249. 256. 257. 259. 262. 263. 264. 267. 269. 271. 272. 274. 275. 276. 278. 279. gaben 46. appetitus commodi und justi 402. Araber 328.

287. 288. 289. 290. 293. 294. 299. 304. 306. 308. 311. inismus 196. 243. 250. 251. 290. 431. 528. 533. 571. 577. 584. 711. e 490. tung der Schrift 67. 68.

e 490.
tung der Schrift 67. 68.
g des heil. Geistes 215. 373.
lng, s. Exegese.
out 124. 155.
c 219.
les 329.
la 329.
251.

### В.

en 469.

690, 742, streich 452, 39, (Roger) 336, 480, 662, 722, 06, 627, 28, 586, iten 35, as Clinicorum 160, en 737, daili 305, tnes 40, 108, raeus 320, 7 537, 550, 589, 598, a 391, raigkeit Gottes 83, as 44, dessen Brief (55.) 61, 140,

s 664. w 662. usis Confessio, prima 515. 614. secunda 516. 614. s 40. 90. 137. 144. aner 40. 131. der Grosse 2. 189. 211. 215. 138. 240. 263. 266. 279. 294. 306.

s von Ancyra 209.
Confession, 1. und 2., 515 ff. S.
Confessio Bas.
Kirche 685.
Synoden.
e 527.
arten (M.) 700. 742.
arten (S. J.) 660. 670. 702.
arten-Crusius 665.
13. 727.
1 689.
540.
540. 632.
do 491.
413.
s 526.

J. Chr.) 660. 694.

J. T.) 680. 682. 693.

Beda 321. 428, 448. 454. Begharden, Beguinen 318, 349, 352, 416, 425, 436, 441, 449, 481, 484, 490, Beichte 620, (S. auch Busse.) Beichte an Laien 472. Bekenntnissschriften, s. Symbole. Bekker 523, 559, 633, Belgica Confessio 517. Bellarmin 526, 546, 558, 562, 573, 577, 587 595, 598, 644, 645, 649, Benedict XII. 487 Bengel 663, 664, 667, 670, 699, 705 716. 721, 728, 738; Berengar 318. 444. 453. Bergisches Buch 505. Berkley 664. Berner Kirche 685. Bernhard von Clairvaux (327.) 332. 340. 344. 346. 349. 354. 368. 408. 421. 439. 441. 444. 452. Beron 102. Berthold 347. 349. 389. 392. 396. 400. 438. 439. 445. 451. 486. 488. Bertramnus 455. Vgl. Ratramnus. berufen 157. Beryll 41. 89. 102. Besessene, s. Dämonische Krankheiten. Besprengung bei der Taufe 167. 451. Bettelorden 328. 340. Beyschlag 719. Beza 518, 519, 573, 582, Bibel 62, 259, 347, 353, 542 ff, 552 ff, 559, 604, 663, 695, 735, deutsch übersetzt 502. Vgl. auch Inspiration, Wort Gottes. Bibelanstalten 679. Bibelerklärung, s. Exegese. Bibelgebrauch 353. Biblische Dogmatik 4, 665. Biel (Gabr.) 330, 444, 448, 452, 477. Bild Gottes 121, 234, 398, 562. Bilderdienst 442. 600. Bilderstreit 188. 196. 412. 470. Billroth 682. 698. Bircherod 507. Bischöfliche Gewalt 159. bischöfliche Succession 731. Blasche 676. 695. 707. 712. 717. Blau 689. Bleek 700. Blessig 686. Blount 540. Blut Christi 145. 416. S. auch Abendmahl, Erlösung Bluttaufe 161. 165. 294. 450. Bluttheologie 421. 670. Bodin 540. Boëthius (Pseudo-Boëthius) 186. 217. 267, 270, 273, 324, Bogomilen 3 8, 451, 480, Bohemica Confessio 519.

Böhm 509. 557. 591. 600. 628. 631. 640.

655.

Böhmer 731 C. Böhmische Brüder 439. 486. Cabasilas, s. Nicolaus Cabasilas. Caelestius 243. Bolingbroke 661. Bolsec 584. Caesareopapie 598. Bona 529. Bonaventura 328. 355. 367. 371. 392. Caesarius von Arles 251, 308. 393, 396, 397, 403, 408, 424, 431, 434. Cajaner 164. 441. 443. 448. 461. 465. 472. 484. Bonifacius II. 251. Cajetan 361. 526. 604. Cajus 174. Calixt (G.) 506, 510, 538, 556, 560, 565, 572, 575, 590, 613. Bonnet 698, 702. Boos 689. Booth 729. Calov 506. 561. 564. 572. 576. 630. 632. Calvin 512. 514. 516. 526. 544. 554. 559. Boquin 520. 563, 567, 573, 581, 582, 587, 590, 596, Borromeo 529. Böse, das in der Weltorduung 707. 597. 606. 607. 609. 615. 616. 623. 630. Sonst s. Sünde. 633. 636. 645. 649. 651. 652. 654. Bossuet 526, 529, 538, 601, 619, 621. Calvinische Abendmahlslehre 607. 734. Bost 686. 737. Calvinische Reformation 498. Bourignon 522. Bouterwek 682. Bouvières de Mothe-Guyon 530. Calvinismus 593. 687. 727. Calvinisten 513. Cameron 584, 648, Boyle 540. Bradwardina, s. Thomas v. Br. Campanus 534. 624. Brahmanismus 86. Campe 662. 711. Brandenburgica Confessio 517. S. auch Sigismundi Confessio. Canisius 525. 526. cannae eucharisticae 465. Braun (Joh.) 522. Canones apostolici 45. Breckling 510. Bremer Kirchenstreit 684. Canones Thorumenses 519. Canonisation 442. Brenz 553, 612. Canus 526. Bres, Guido von, 515. 518. Canz 659. Bretschneider 672. 724. 729. Bridgewaterbücher 703. Capadose 687. Cappellus 524, 585, Capito 516, 615, 616. Brief an die Hebräer 31. Brief an Diognet 47. Carlstadt 509, 532, 548, 553, 607, 609. Brigitta 352, 410 Caroli 623. Brochmand 507. Carpov 659. Bromley 523, Brot, s. Abendmahl. Carpzov 670. Cartesianische Philosophie 523. 539. Cartesius 524. 626. 632. Brotbrechen 618. Cassian 189. 235, 251. 283. 285, Brotverwandlungslehre 459, 466, 607, 619, Bruch 686. 703. Cassiodor 313. 324. Brüder des gemeinsamen Lebens 355. Castellio 584. Brüdergemeinde 668, 730, 631, (S. auch Herrnhuter.) Ihre Lehre 713, 716. Catechismus, s. Katechismen. Catharinus 526. 728. (S. auch Herrnhutische Theo-Cattenburgh 536. Ceremonien 600, 602. logie.) Bruno, Eusebius, 460. Cerinth 36, 137, 173. Bucanus 519, 564, 573, Chalcedon, s. Synoden. Bucer 5 6, 538, 607, 614, 615, 616, Buckland 707 Chaldäische Christen 197. 228. 319. Chamier 519. Buchdruckerkunst 339. Chandieu 518 Channing 687. character indelebilis 446. 473. 474. 476. Buddens 659, 735. Bugri 318. Bullinger 515, 516, 517, 519, 533, Charron 540. Bullinger'sche Confession 515. Chateaubriand 690. Bunsen 683 Chatel 690. Chautepie de la Saussage 687 Burrmann 520. χειροτονία 474. Chemnitz 505. Busse 152, 470, 620, erste und zweite Busskampf 728. Chénevière 686. Cherbury 540. Chiliasmus 173. 304. 478. 654. 739.

gworth 524. 17. 119. : 452. 473. 650. enthum im Allg. 27 f. 53 ff. 256. 341. 692. 693. Staatsreligion 304. enthumsgesellschaft 668. iche Vereine 667 ologie 136 ff. 222 ff. 412 ff. 635 ff. ff. 714 ff. Zusammenhang mit der riologie 426. 18 27. 152. historischer und idea-114. seine Aemter 290. 641. 721. seine Gottheit 714. seine wahre schheit 222. seine Naturen 226. 230. 635. 641. 648. seine Person 641. 683. 714. sein Reich 304. Werk 290. S. auch Erlösung, mensch, Hypostasen, Körper Jesu, llosigkeit, Trinität, Versöhnung. stomus 2. 189. 208. 231. 240. 259. 263. 273. 276. 288. 299. 301. 306. 540. 661. ı Catechism 518. .eus 505. e 686. 686. 704. che Studien 336, 663. 585. 620. us (Bischof) 321. us 716. n 685. 18 V. 450. 18 Alexandrinus 43. 50. 54. 56. 35. 66. 67. 68. 71. 72. 74. 75. 77. 80. 83. 84. 85. 90. 104, 106. 108. 111. 115. 117. 119. 121. 122. 128. 129. 130. 132. 134. 140. 144. 148. 152. 153. 154. 156. 157. 161. 166, 179, 181, 183, as Romanus 45. dessen Briefe 61. 154. 177. 184. atinen 7, 38, 45, 54, 58, 114, 128, 132, 154, 161, Vgl. Pseudo-Cletinen. m 479. us 520, 552. eus 526. tius 243. o 687. t 339. 476. ia biblica 558. ialsystem 730. busch 726. ı 540. uium charitativum 538. uium Lipsiacum 518. 538. , Franz la, 530. ius 523. on prayer Book 518.

communio 169. 618. Communion 618. sitzende und wandelnde 618. conceptio immaculata, s. Empfängniss. Concil und Papst 439. Conciliensammlungen 17. concomitantia 465. Concomitanz 459. 465. Concordienbuch 503. Concordienformel 503. 637. 643. 645. concupiscentia 135. 295. 450. 568. 650. concursus 108. Condillac 661. confessio oris 471, 620. Confessio Anglicana 516. — (Argentinensis 515. —) Augustana 503. -Basileensis prima 515, 544, 561, 614, 623, secunda 516, 614; — Belgica 517. — Bohemica 519. — Branden-517. — Bonemica 519. — Brandenburgica 517. 583. — (Czengerina 517. —) Gallicana 516. 621. — Helvetica prima 516. secunda 516. — Hungarica 517. — (Marchica 517. 583. 649. —) (Mülhusana 515. —) Scoticana 517. — Sigismundi 517. 617. — (Suevica 515. —) Tetrapolitana 515. —) West. 515. —) Tetrapolitana 515. — Westmonasteriensis 518. 519. Confessionalismus 687. confirmatio 452. (734.) Confutatio 502. 525. - von 1559 580. Congregationes de auxiliis gratiae 584. Conradi 718. consensus der Kirche 560. consensus gentium 356. Consensus Dresdensis 505. — Genevensis 516. — repetitus fidei Lutheranae 556, 561, 573, 576, 596, 618, 627, 629. - Sendomiriensis 519. — Tigurinus 516. Consensusformel 517. 524 556. 561 583. 645. Constant (Benj.) 686. Constantin der Gr. 266. 280. Constantinopel, s. Synoden. Constitutiones apostolicae, s. Apostolische Constit. Constitutionsstreit 529. 689. Consubstantialität 299. 613. Consubstantiation 469. Contingenz der Sünde 575. Contingenzbeweis 355. contritio 152. 471. 620. conversio 592. Cooper, s. Shaftesbury. Coornhert 569. corona aurea 490. Coquerel (Athan.) 687. Coster 526. Cousin 686. Coward 654. Cranmer 518. micatio idiomatum 413. 635. 641. Creatianismus 234. 395. 572.

credere Christo, credere Deum, Deo, in Deum 436. Crell (J.) 534. 579. – (Nic.) 505. — (S.) 534. 648. Crusius 667. 699. Cudworth 524. Cultus, Zusammenhang desselben mit der Lehre, 339. Curcellaeus 536. 644. Curialisten 733. Cyprian 43, 49, 64, 70, 71, 83, 116, 134, 136. 137. 153. 155. 156. 158. 160. 162. 166. 173. 177. 180. 184. 292. 450. Cyran, Abt v. St., 528. Cyrill von Alexandrien 189. 215. 226. 232. 257. 258. 299. 300. Cyrill von Jerusalem 2. 189. 208. 212. **240**. **272**. **281**. **282**. **288**. **295**. **299**. **300**. **3**09. Cvrus 232. Czengerina Confessio 517. S. auch Hungarica Confessio. Czerski 691.

D. D'Ailly 411. D'Alembert 661. Damascenus, s. Johannes Damascenus. Damianiten 220. Damianus 220. Damm 661. Dämonen 113 ff. 133. 282. 418. Dämonische Krankheiten 697, 708, 709. Dämonisches Reich 418. Dämonologie 109. Dänische Kirche 685. Daniel 696. Danielische Weissagungen 699. (742.) Dannhauer 506, 508. Danov 663. Dante 480. 495. Darby 733. Darbysten 686, 731, Dasein Gottes 72. 267. 355. 626. 702. Daub 680. 706. 708. 725. David von Dinauto 333, 349, 363, .87 הַבֶּר יָחוֹה Declaratio Thorunensis 517. Deismus 538. 629. 660. 700. 707. Deisten 540. 663. Delbrück 696. Delitzsch 700. Demiurg 54, 76, 83, 106, 109, 151, 181, Demonstrative Methode 658. Dereser 689. Derham 702. Descartes, s. Cartesius. descensus ad inferos 151, 290, 641, 726. Deutsche Reformation 498. Deutsche Theologie, Buch von der, 332. 372. 389, 402. 404. 407. 415, 425. 434 f.

Deutschkatholicismus 688. de Wette 665. 676. 680. 685. 695. 695. 699. 700. 713. 718. **721. 729. 739.** διάβολος 113. διαθήχη (χαινή) 61. Dichotomie 234. 394. 572. Diderot 661. Didymus 271. 282. 289. 314. Dies irae, Hymnus, 480. Diodor von Tarsus 226. 267. 314. 315. Diognet, Brief an, 47. 147. Dionys von Alexandrien 188. 199. 304. Dionysius Areopagita 270 377. Dioscur 228. Dippel 661, 721. διυλιζόμενοι 161. doctrina Christi und doctr. de Christo 29. 716. Döderlein 663. 664. 723. Dodwell 654. δόγμα 1. Dogmatik, Verhältniss zur Dogmenge-schichte 3. Geschichte derselben 8. 25. Compendien 663. neuere populäre 666.
Dogmengeschichte: Begriff, Stellung,
Hülfswissenschaften, Nutzen, Behand lung, Anordnung, Periodeneinte-lung, Quellen, Bearbeitungen dene-ben 1—26. Zusammenhang mit de Kirchen- u. Weltgeschiedte 339. ver-schiedener Charakter der Perioden unter sich 500. Doketen 36, 137, 140, 167, Doketismus 222, 231, 286, Dome 340. Dominicaner 328. 330. 408. 416. 586. Donatisten 196, 290, 294. Donatistischer Streit 188. donum superadditum 562 Dordrechter Synode 517. 518, 582. Orthodoxie 684. Dositheus 35. dotes der Seligkeit 492. δόξαι 2. Dreieinigkeit, s. Trinität. Drobisch 682. Duchoborzen 691. du Hamel, s. Hamel. dulia 441. Dulon 684. Duns Scotus 328. 343. 351, 355. 356. 361. 372. 388 392. 393 f. 396, 397. 405, 408, 414, 421, 426, 431, 434, 447, 448. 477. 489 Duræus 538. Durandus abbas Troarnensis 460. Durandus von St. Pourçain 330. 361. 414, 438, 467, 476. Dynamiker (in der Abendmahlslehre) δύναμις ύψίστου 96.

E.

ла 319. l 662. 722. 740. a 36, 89, 131, 137, 139, 144, 159, i6. 172, 173, 196. mus 36. 53. 635. 714. 199. 682. 730. 732. 735. 737. 742. 157. eccl. militans und trium-594. eccl. visibilis und invisi-95. 599. repraesentativa 599. salis et particularis 599. extra am nulla salus 158. 290. 596. in ecclesia 291, 731. **526**. 32. 364. 383. 436. 490. nn 663. n 661. 685. 620. ichter 680. aften Gottes 82. 272. 365. 368. **26.** 702. ŋ 107. 124. ing der Schrift 67. 68. Fottes 76. 271. 365. Kirche 156. ngsworte 607. ng des Menschen 118. 234. 394. h Trichotomie. 157. ἐχχλ. χαθολιχή 157. ; 217. us 214. 217. l 688. l. s 412. m 38. ium 479. 483. 484. 485. 488. 489. onslehre 90, 110, 120, 274, niss, s. Unbefleckte Empf. pädie, theol., 680. ius 285. ın 660. .0. 278ff. 391. (398.) 601. 632. 540. 660. 694. 695. 703. 704. **22**6. υσική 226. sten 599. s. Synoden. **189. 240. 299.** ius 189. 215. 264. 306. len 733. us 535, 555, 577, 582, 625. 336. 526. 566. 599. **3 133. 242. 245. 294. 405. 450.** 

Sünde.) Ausnahmen von der Erbsünde 408. Erbsündenstreit 504, 571, Erdmann 682. Erhaltung 107, 275, 629, 706, Erigena 321, 342, 347, 348, 353, 361, 363, 376, 386, 394, 399,403, 408, 415, 427, 430, 454, 480, 489, 490, 495, Erkennbarkeit Gottes 77, 268, 360, Erkenntnissquellen des Christenthums 59. 259. 347. 542 ff. Erlösung 145 ff. 285 ff. 417. 421. 643. 721. Ernesti 663. 680. 722. 726. 736. Erwählung 729. Erzberger 619. Eschatologie 173, 304, 478, 653, 738, Eschenmayer 676, 682, 709. Ess, Gebr. van, 689. Essays and Reviews 687. Esther (Buch) 261. Etherius 413. Ethnicismus 36. εὐαγγέλιον 1. 28. 61. εὐαγγελιστής 61. Eucharistie 165. 304. S. auch Abendmahl. Eudoxius 223. Eugen III. 379. Eugen IV. 452. 474. 475. 476. 477. Eugenius 220. Eulogius 245. Eunomianer 208. 294. Eunomius 209. 223. 236. 269. 298. Eusebius Bruno 460. Eusebius von Cäsarea 189, 205, 208, 209, 212, 256, 260, 262, 289, 299, Eusebius von Doryläum 228, Eusebius von Emisa 189. 290. Eusebius von Nicomedien 189. 205. Eustachius 330. Eustathius 212. Euthymius Zigabenus 317. 318. 319. 350. 406. 470. Eutyches 228. Eutychianischer Streit 188. 228. Eutychianismus 635. Eutychius 308. Eutychius (Bonaventura) 330. Eva, ihr Antheil am Sündenfalle, 402. Evangelien 60. Evangelienbücher: ihre Verehrung 443. Evangelische Allianz zu London 684. Evangelium aeternum 349. 478. Evangelium und Gesetz 559. 603. Ewald 700. Ewiges Leben 738. S. auch Seligkeit. Ewigkeit Gottes 365. der Höllenstrafen 182. 311. 495. 738. der Materie 104. 106. der Schöpfung 104. Exegese 67. 353. 542. 552, 663, 679. 696. S. auch Interpretation. extra ecclesiam nulla salus 158, 290. 🛍 71. 572. 576. 650. 710. (S. auch Exorcismus 633. 650.

F.

Faber 503. 526. Fabri 707. Fabricius 735. Facundus 23. 266. Fall, s. Sündenfall. — des Teufels 115. 403. Familiensünden 407. Farellus 615. Faustus von Regium 251. Febronianismus 733. Febronius 689. Feder 642. Fegfeuer 309, 484, 488, 593, 620, 653, 741. S. auch Reinigungsfeuer. Felix von Urgella 412. Fénélon 529, 702. Fermentarii 469. Fest aller Seelen 486. Feuerbach 684. 693. 701. 714. Feuerborn 592, 642. Feuerborn 532. 042. Feuertaufe 182. Fichte (J. G.) 674. 717. 741. — (J. H.) 682. 742. fides 620. f. justificans, formata 436. f. sola justificat 556. f. sola und f. solitaria 590. Fidus (Bischof) 160. filiatio 93. filioque 215. 373, Finalmethode 507. Firmament 487. Firmelung, Firmung 446, 452, 620. Firmpathen 453. Fischer 682. fistulae eucharisticae 465. Flacius 504, 571, 643, Flagellanten 339, 425, 438, 450, 472, Flaminger 533. Florentinische Unionsacte 374. 376. Florus 322. 427. Föderalmethode 520. Folioth, s. Robert v. Melun. Folmar 414. Formula Concordiae, s. Concordienformel. Form. Consensus, s. Consensus. formel. Form. μαπρόστιχος 207. Form. Philippopolitana 207. Siehe auch Sirmische Formeln. Foscarari 525. Fox 537. Franciscaner 328, 330, 408, 416, 586. Francke 659. Francke (A. H.) 511. Frank (Seb.) 509, 549, 571, 631, 638. Frankreich 540, 584, 660, 684, 685, 688. Franz von Sales 529, 620. Fratricellen 318, 446, 478. Frauen zu gewissen klerikalen Verrich-tungen fähig 475. Fredegis von Tours 322. 350. 387. 396.

Freidank 439. Freidenker 539. Freidenkerei 341. 539. Freie Gemeinden 683. Freiheit des Willens 123, 240, 242, 247, (272.) 398, 405, 576, 710, 726, Fresenius 670. Freunde (Gesellschaft der) 537. Frey 694. Friedlieb 507. Friedrich I. 439. Friedrich III. v. d. Pfalz 505. 517. Friedrich der Grosse 660. Friedrich Wilhelm II. 667. Fries 677. 682. Fritzsche (Ahasv.) 670. Fronleichnamsfest 459. 618. Fulgentius Ferrandus 230. Fulgentius von Ruspe 189. 230. 251. 279. Fullo (Peter) 230. Fürbitten 484. Fureiro 525. Fusswaschung 294. 444. 603. 735.

G.

Gabler 682. Gallicana Confessio 516. Gasparin 698, 732. Gassner 709. Gaunilo 355. Gaup 680. Gaussin 656. 698. Gebet für die Todten 741. Gegenwart Christi im Abendmahl 172. 607. Geheimnisse, kirchliche 293. Gehorsam Christi, s. Erlösung, Versöhnung, obedientia. Geissler, s. Flagellanten. Geist, heiliger, s. Heiliger Geist. Geist und Schrift 684. 695. Gelasius 299 Gellert 662. 716. Gemistius Pletho 337. Genf 516. Genfer Katechismus 516. Kirche 516, 584, 616, 623, 685, 688, 720. Gennadius 142, 189, 235, 337, γέννησις 217. Genugthuung 146. 421. 643. 647. 721. Georgius von Laodicea 209. Gerardi 532. Gerbert 322, 454, 455. Gerechtigkeit Gottes 83. 272. 372. ursprüngliche des Menschen 562 Gerhard 506. 508. 556. 573, 574. 630. 632. 642. 645. 651. 652 Gericht, jüngstes, 480. S. auch Weltgericht.

Germanen 320.

17. 19. 2. 348. 352. 362. 365. 396. 401. . 464. 471. 484. christliche, 18. 20. itual- und Sitten-, 559. d Evangelium 559. 603. 692. r 540. 0. 600. 80. Theologen gegen die Tü**i41**. n Poitiers 325, 376. 317. i. 152, 153, 255, 342, 436, 586, u. Werke 436. 586. 590. der he Gl. 588. ehre und Sittenlehre verbunegel 33. ~247. 433. 576. 58**3.** 726. ttel 156, 593, 602, 734, S. cramente. 592. hl 431. 433. 577. rkungen 254. 433. 584. 592. . 72. 153. nus 39 f. 84. 196. 318. noderne, 675. 732. 36 ff. 54. 76. 83. 89. 104. 107. . 126, 129, 130, 140, 151, 154 . 166. 174. 177. 180. uann) 338. n 582. 536, 582,

. 267 ff. 355 ff. 622 ff. 700 ff. lgegenwart 82. 272. 365. All-3. 368. Allwissenheit 83. 272. nheit 76. 271. Erkennbarkeit auch "Eigenschaften Gottes" einzelnen besonders, sowie Gottes. ter 226. 408. 441. won Vendome 444. 473. it des Christenthums, s. Chria. — der Schrift 557. h 137 ff. S. auch Christus.; 318. 427.

32, 726, 742.

90.

ch-historische Interpretation i2. 680. latrie 556. Gnade. gratia gratis dans, ata und gratum faciens, opel cooperans 433. r Grosse 189. 234. 236. 239.

309. Gregor von Nazians 189. 211. 217. 222. 223. 240. 267. 269. 272. 275. 279. 281. 285. 288. 289. 294. 299. 306. 311. Gregor von Nyssa 2, 189, 211, 215, 217, 223, 236, 238, 240, 282, 285, 289, 294, 299, 306, 311. Gregor der Wunderthäter 188. 200. Griechische Dogmatiker 332. 362. 366. 374. 406. 412. Griechische Kirche 319. 332. 365. 373. 394, 396, 405, 412, 417, 428, 441, 443. 451. 453. 469. 481. 485. 531. 545. 546. 600. 603. 609. 621. russischgriech. Kirche 531. 691. Griechische Litteratur 339. Griechische Symbole 17. Griesbach 666. Groen van Prinsterer 687. Gröninger Schule 687. Groot 339. Grosmann 516. Grotius 535. 540. 555. 643. seine Theorie über die Genugthuung Christi 647. Grundtext der heil. Schrift 543. Grundtvig 685. Gruner 663. Grynaeus 516 Güder 726. 740. Guericke 688. Guibert 493, 494. Guido von Bres 515. 518. Guitmundus 460. Guizot 686. Günther 689. Guntrad 455. Gürtler 522. Güte Gottes 83. 372. Guyon (de la Mothe) 530.

251, 261, 263, 279, 281, 289, 299, 306,

# H.

Haager Theologenschule 687.

Hades 151. 180. 308. 738.

Hadrian 443.

Häfeli 685.

Haffenreffer 506. 553. 630. 642.
Hafner 686.
Hahn (Aug.) 673. 736. 740.
Hahn (J. Mich.) 739.
Haller 664. 716.
Hamann 716.
Hamal 530. 586.
Handauflegung 294. 474.
Hardenberg 505.
Häresien 6. 34. 196. 318. 439.
Häretiker 124. 292. 483. (S. "Secten" u. die einzelnen Parteien selbst.) Ob Häretiker ordiniren können? 474.
Ihre Unterdrückung? 599.

Hartenstein 682. Herrnhuter 728. 735. 736. S. auch Brüdergemeinde, Zinzendorf. Herrnhutische Theologie 669, 704, 713. Hase 682, 699, 706, 719, 735, Hasenkamp 721. 726. Haustaufe 653. 731. 735. Hävernick 700. Herrnhutismus 670. Hebräerbrief 31. Hess 664, 685, Hebraisten 556. Heerbrand 506. Hesshus 504. Hesychasten 391 Hegel 680, 693, 701, 703, 706, 713, 717, Heumans 735 7**25. 732. 73**7. Hexaëmeron 104 Hegel'sche Philosophie 680. Schulen 682. Hexenglaube 633. 706. 718. (linke Seite) 681. 701. 711. Hexenprocesse 393. 633. 738. (rechte Seite) 681. 738. Heyn 740. Heidanus 520. Hierarchie (309.) 339. 438. 441. 594. Heidegger 519 520. 571. 573. 574. 599. 630. 633. Hieronymus 189, 217, 223, 232, 235, 245. 260. 262. 263. 264. 276. 282. 292. 305 606. 311. Heidelberger Katechismus 516. Heiden, ihre Bekämpfung 55. 256. 317. Hieronymus von Prag 337. 378. 467. 341. ihre Seligkeit 581. 583. ihre Hilarius von Arles 221. Tugenden 566. 583. ihre Wunder u. Hilarius von Pictavium 189, 212, 217, 222, 231, 235, 237, 242, 299, 413, Orakel 58 Heiland, s. Christus. Hildebertus a Lavardino (auch Hildebert Heilige 441. 600. v. Mans oder v. Tours) 325, 354, 458, 471. Heiligenverehrung 441. 600. Heiliger Geist 96. 211. 215. 275. 373. S. Hildebrand 507. Himmel 487. 489. 654. S. auch Seligheit. auch Trinität, Himmelfahrt 232. Heilige Schrift, s. Bibel. Hinkmar von Rheims 322, 427, Heiligkeit Gottes 83. 372. Hippolytus 51, 103, 104, 176, Heiligung 586. 590. 726. Hirscher 690. Heilmann 663. Hirte des Hermas, s. Hermas. Heilsgewissheit 583. Historischer Beweis für das Dasein Got-Heilsordnung 152, 427, 576, 592, 726, S. auch Busse, Erlösung, Glaube, Sates 356 Hitzig 700. Hoadley 736. cramente, Werke. Heinrich von Gent 361. Hobbes 540. 600. Hoburg 557. Höfling 737. Hellsehen 708 Helvetische Confession, erste 516. zweite 516. 597. 621. 654. Hofmann (J. Ch. K. v.) 700, 726. Helvetius 66 Hofmann (Melch.) 635, 639. Hofstede de Groot 687. Hemming 507. Hengstenberg 679, 700, 726, 742, Holland 685. Henhöfer 690. Hollaz 556, 573, 630. Henich 507. Hölle 183, 487, 488, 489, S. auch Ver-Henke 663, 665, 694, 701, 711, 722, 727, 737, 739. dammniss. Höllenfahrt, s. descensus ad inf. Höllenstrafen 83. 311. 490. 495. Henoch (Buch) 62. Henotikon Zeno's 230. Homiletik, ihre Bedeutung für die Dog-Henrich von Lausanne 318. mengeschichte 20. Homousie 208. 210. Homousie 201. 205. Henricianer 318. Heraclius (Kaiser) 232. Herbart 682. Homuncionitae 211. Herbartsche Schule 682. Hook 733. Hoornbeck 520. Herbert von Cherbury 540. Herder 676. 692. 695. 696. 698. 700. 701. Hornejus 576. 707 71 **712**, **716**, **722**, **727**, **731**, **739**. Hosius 205. Heringa 686. Hospinian 506. Hostie 469, 618, ihre Verehrung 303, 463, 618, S. auch Abendmahl, Trans-Hermas 44, 61, 97, 104, 112, 116, 152, 153, 155, Hermes (in Halle) 667. substantiation. Howe 686. Hermes (Georg) 689. Hermesianismus 689. Huber 584. Hermogenes 104. Hufnagel 665. Hug 689. Heros von Arles 245.

| St. Caro 2350.  Igonensis 456.  St. Victor 325. 346. 351. 354.  5. 368. 369. 370. 372. 384. 386.  3. 390. 892. 893. 399. 399. 400.  2. 404. 421. 436. 439. 443. 446.  1. 463. 473. 485. | Isidor 189. 321. Islam, bekämpft 317. 341. Italienische Philosephen 539. Ith 711. Ivo von Chartres 478.  Jacob de Theramo 425. Jacob von Tagrit 319. Jacobellus von Misa 338, 465.                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 454. 469                                                                                                                                                                                | Jacobellus von Misa 338, 465, and the                                                                                                                                                                                    |
| 1. Confessio 517                                                                                                                                                                        | <b>Jacobi 676. 718.</b>                                                                                                                                                                                                  |
| 385.<br>349. 439. 442. 446, 452, 465.                                                                                                                                                   | Jacobus, Apostel, 30.                                                                                                                                                                                                    |
| 1. 10 Page 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15 15                                                                                                                                       | Jahn 689                                                                                                                                                                                                                 |
| 37. 443. 446. 486. ·                                                                                                                                                                    | Jahtauta 653                                                                                                                                                                                                             |
| 6. 632.                                                                                                                                                                                 | Janow (Matth. von) 439, 479.                                                                                                                                                                                             |
| 6. 632.  astaten 166.  http://doi.org/10.1002/2009.00121                                                                                                                                | Jansen 528. 586.                                                                                                                                                                                                         |
| <b>18 35.</b>                                                                                                                                                                           | Jansenismus 527. 571. 572. 584. 690.                                                                                                                                                                                     |
| ;ie 18, 20, 001   0 mts 1<br>> (408.) 441 1                                                                                                                                             | 733.<br>Jansenisten 552, 558, 619.                                                                                                                                                                                       |
| 519. 559. 627.                                                                                                                                                                          | Jansenistischer Streit 689.                                                                                                                                                                                              |
| m, Hypostasirung 96. 100. 199.                                                                                                                                                          | Jena, Universität, 504.                                                                                                                                                                                                  |
| e i de la companya d                                                                          | Jerusalem, dessen Zerstörung 257. das<br>neue, s. Neues Jer.                                                                                                                                                             |
| <b>T</b> e                                                                                                                                                                              | Jerusalem (der Philosoph) 664:                                                                                                                                                                                           |
| 162.                                                                                                                                                                                    | Jesuiten 526, 552, 558, 659, Garage 2                                                                                                                                                                                    |
| theologischer 79 Fighte's                                                                                                                                                               | Jenis a Christia                                                                                                                                                                                                         |
| 3, theologischer 79. Fichte's                                                                                                                                                           | Joseph 349 352 383: 478. 33                                                                                                                                                                                              |
| E EO OO OF 400 445 480 400 '                                                                                                                                                            | Johann XXII. 487.  Johann von Antiockien 227.                                                                                                                                                                            |
| ratorius 308.                                                                                                                                                                           | Johann von Antiocaten 221.  Johann von Fidanza 328. S. übrig. Bonaventura.  Johann von Jerusalem 245. 307.  Johann von Kreuz 530.  Johann von Montesono 410.  Johann von Paris 466.  Johann von Salisbury 328. 347. 848. |
| 25.                                                                                                                                                                                     | naventura.                                                                                                                                                                                                               |
| 21. (m. 662)                                                                                                                                                                            | Johann von Jerusalem 245, 307,<br>Johann vom Kreuz 530                                                                                                                                                                   |
| <b>5 592.</b>                                                                                                                                                                           | Johann von Montesono 410.                                                                                                                                                                                                |
| Gottes 222. 701.                                                                                                                                                                        | Johann von Paris 466                                                                                                                                                                                                     |
| n 466.                                                                                                                                                                                  | 371, 439.                                                                                                                                                                                                                |
| en 484 621                                                                                                                                                                              | Johanneigmus 31                                                                                                                                                                                                          |
| risches System 577, 582.<br>atiae 443.                                                                                                                                                  | Johannes, der Apostel 30. seine Lehre<br>vom Logos 88.                                                                                                                                                                   |
| III. 341. 354. 391 439, 448.                                                                                                                                                            | Johannes Askusnages 220.                                                                                                                                                                                                 |
| الويافية فوالما ويوا                                                                                                                                                                    | Johannes Askusnages 220.<br>Johannes Cornubiensis 414.                                                                                                                                                                   |
| 1 339.<br>a 62. 261 ff. 350. 552. 696. fort-                                                                                                                                            | Joh. Damascenus (168, 189.) 316; 319, 347, 348, 350, 354, 355, 361, 365, 373,                                                                                                                                            |
| le 265.                                                                                                                                                                                 | 376. 388. 390. 391. 395. 397. <b>399</b> . 403.                                                                                                                                                                          |
| tion 261. S. auch allegorische.                                                                                                                                                         | 405. 412. 417. 428. 436. 441. 446. 469.                                                                                                                                                                                  |
| tisch-hist, u. moral. Interpre-                                                                                                                                                         | 482.<br>Johannes Duns Scotus, s. Duns Scotus.                                                                                                                                                                            |
| Exegese. 601. 633.                                                                                                                                                                      | Johannes Philoponus 220.                                                                                                                                                                                                 |
| 43. 48. 61 64. 65. 67. 69. 70.                                                                                                                                                          | Johannes Scotus Erigena, s. Erigena.                                                                                                                                                                                     |
| 90. 97. 101. 104. 105. 106. 109.<br>1. 119. 122. 124. 127. 139. 133.                                                                                                                    | Joris 533. 534.<br>Josaphat, Thal, 483.<br>Joseph II. 688.                                                                                                                                                               |
| 3. <b>140. 144. 146. 148. 154. 156.</b>                                                                                                                                                 | Joseph II. 688.                                                                                                                                                                                                          |
| Versuche 538 667 9 such                                                                                                                                                                 | Josephus 55, 63, 573.                                                                                                                                                                                                    |
| Versuche 538. 687. S. auch ersuche.                                                                                                                                                     | Judasmus 36.<br>Judas, der Apostel, 30.                                                                                                                                                                                  |
| <b>3. 720</b> .                                                                                                                                                                         | Judenthum, bekämpft 317. des Mittel-                                                                                                                                                                                     |
| r 686. 731.<br>689.                                                                                                                                                                     | alters 341.<br>Julian der Abtrünnige 256.                                                                                                                                                                                |
| ach, Dogmengesch. 5. Aufl.                                                                                                                                                              | 48                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                          |

uliane von Lüttich 462.
Julianisten 231.
Julianus 245. 246. 264. 296.
Junghegelianer 680. 701. S. auch Hegel.
Jüngstes Gericht 480.
Jüngster Tag 177. 480. 483.
Jung Stilling 671. 716. 738. 740.
Junilius 276.
Junilius 276.
Junilius 276.
Junilius 585.
justificatio 586.
Justin der Märtyrer 43. 47. 53. 56. 57.
59. 64. 74. 76. 78. 83. 84. 90. 91. 97.
98. 101. 105. 107. 110. 111. 112. 114.
119. 124. 126. 128. 132. 134. 138. 146.
148. 149. 152. 161. 166. 173. 177. 181.
183. 185.
Justinian 282.
justitia originalis 398. 405.

#### K.

Kahnis 737. παινή διαθήκη 61. Kainiten 131. 164. Kaiser 734. **χ**αλεῖν 157. Kanon 60, 260, 349, 546, 559, 663, 696, S. auch Bibel. **χανών** 59. kanonische Schriften 542. 7(N). Kant 671, 692, 694, 697, 702, 711, 714. 721. 726, 730. 737. 738. 740. Kantianer 671. 699. 723. Kantische Philosophie 671. 682. Karl der Grosse 321, 325, 373, 443. Karlstadt, s. Carlstadt. Karolingische Zeit 321, 349, 454 Karrer 734. Karsten 701 Käse beim Abendmahl, s. Artotyriten. παταλλαγή 725. Kataphrygier 41. Katechismen 18. die des Canisius 525. englischer 518. der Genfer 517. der Heidelberger 516. die Luthers 502. 603, 652. puritanische 519. Racoviensis 534. römischer 524, 525. Katharer 318, 446, 451, 480, 494, Katharina von Siena 410. Katholicismus (2 f. 26, 157, 196, 290,) 500, 524, 526, 529, 530, 540, 542, 548, 552, 562, 566, 577, 584, 586, 593, 594, 600. 602. 619. 620. 621. 622. 632. 635. 643. 649. 653. 687. 726. 733. der deutsche 688. der französische 688. katholisch 43. S. auch ἐπκλησία καθοι. λική, Römisch-katholisch. katholisch-apostolische Kirche (der Ir-. vingianer) 7.33. katholische Lehre (älteste) 42. Kebble 686. 733...

Keckermann 520. חוח לחות 157. Kelch 618. Kelchentziehung 465, 607. Keller 689. Kenotiker 719. **πένωσις** 641. 719. Kerner 709. χήρυγμα 1. 28. ἀποστολικόν 33. Ketzer 34, sonst s. Häretiker. Ketzereien, ob zu deren Unterdrückung die bürg. Obrigkeit mitzuwirken babe? 599. S. übrigens Häresien. Ketzergeschichte 6. Ketzertaufe 160. 294. 650. Kienlen 686. Kieser 713. Kinder, vor der Taufe gestorbene, 650. Kindercommunion 166. 167. 303. 470. Kindertaufe 160. 294. 450. 533. 650. 734. Kirche 156. 290. 438. 594. 598. 599. 730. ihre Einheit 156. Unabhängigkeit 598. sichtbare und unsichtbare 160. Vgl ecclesia. Kirche und Staat 438. 598. 730. Kirchengeschichte 663. 679. ihre Stellung zur Dogmengeschichte 3.24.33. Kirchengewalt 594. Kirchenlieder 18. 20. Kirchenrecht und -verfassung 731. Kirchensprache 339. Kirchenväter, Kirchenlehrer, Kirchen-schriftsteller 19. Sammlungen der selben 20. 22. Kirchenversammlungen, s. Synoden. Kirchenzucht 598. Klaiber 726. Klebitz 504. Kleriker des gemeinsamen Lebens 339. Klerus 594. **χλήσις, χλητοί 157.** Klopstock 662. 716. Kloster Bergen 505. Knapp 674, 723, 736. Knobel 700. Knox 518. Knutsem 540. 661. Kohlbrügge 729. König 506. Konon 220. Kononiten 305. Köppen 682. Kopten 197. Korakion 304. Körner 50ā. Körper Jesu des Auferstandenen im Verhältniss zum frühern 143. Körperlichkeit Gottes 79. kosmolog. Beweis 267. 355. 702. 703. Krankencommunion 167, 618. Krankensalbung 473. Krautwald 509. 617.

| 17                                                                                                                                                    | T TIT OFF                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| Kreuzessymbolik 55. 148.<br>Kreuzesverehrung 443.<br>Kreuzeszeichen 148. 282. 443.                                                                    | Leo III. 373.<br>Leo X. 397.                                                      |
| Kreuzesverehrung 443.                                                                                                                                 | Leo X. 397.                                                                       |
| Kreuzeszeichen 148, 282, 443,                                                                                                                         | Leo von Achrida 469.                                                              |
| Kreuzzuge 339.                                                                                                                                        | Leo Judae 516. 605.                                                               |
| Kritik 349, 530, 553, 663, 696,                                                                                                                       | Leon Marino 525.                                                                  |
| Kreuzzüge 339.  Kritik 349. 530. 553. 663. 696.  Krug 682. 694. 723.  Krummacher 729.  πρύψις 141. 641.  Kryptocalvinistischer Streit 504.            | Leonistae 315.                                                                    |
| Krummacher 729.                                                                                                                                       | Leportus ZZI. Z6I.                                                                |
| χουψις 141. 041.                                                                                                                                      | Less (Gf.) 664. 666.<br>Less (Leonhard) 586.<br>Lessing 661 f. 694. 695. 705. 730 |
| knyptocalvinisten ols.                                                                                                                                | Less (Leonnard) 550.                                                              |
| Kryptocatvinisuscaer Streit 504:                                                                                                                      | Lessing 661 f. 694, 695, 705, 730.                                                |
| Kryptolutheraner 618.<br>Ktistolatrer 231.                                                                                                            | Letzte Dinge, s. Eschatologie:                                                    |
| Kullmann 210 Con C25                                                                                                                                  | lex fomitis 450. 650.<br>Leydecker 520. 585.                                      |
| Kuhlmann 510, 600, 655.                                                                                                                               | Leydecker 520, 585 (**)                                                           |
| Kunst, Zusammenhang derselben mit<br>der Lehre, 19,339,480. Zwingli's Stel-                                                                           | Leydener Theologenschule 687.                                                     |
| der Lehre, 19, 339, 480. Zwingii a Stei-                                                                                                              | libri ecclesiastici 260.                                                          |
| Variety 700                                                                                                                                           | Licht, das erschaffene und unerschaf-                                             |
| lung zu ihr 602. Kurtz 700.  L: Labadie 522, 600, 653.                                                                                                | Tightfrough a Destortant Florence                                                 |
|                                                                                                                                                       | Lichtreunde, 8. Protestant. Freunde.                                              |
| Li. i i i i i i i i i i i i i i i i i i                                                                                                               | Liebe Gottes 53, 372,                                                             |
| Tabadia 800 gas era                                                                                                                                   | Liebeskuss 735.                                                                   |
| Labadiston \$40,050                                                                                                                                   | Liebner 682, 720, 742                                                             |
| Labadisten 548, 653.                                                                                                                                  | Liebher 002. (20. 142.                                                            |
| Lacombe 530.<br>Lactantius 180. 199. 211. 234. 235. 238.                                                                                              | Lignon (Peter du) 523.<br>Lilienthal 664.                                         |
|                                                                                                                                                       | Timbouch 526 555 565 579 500 696 644                                              |
| 255. 257. 273. 277. 279. 281. 292. 304.                                                                                                               | Limborch 536, 555, 565, 578, 590, 626, 644.                                       |
| 305. 811.                                                                                                                                             | limbus infantum 488. patrum 499.                                                  |
| 305. 311.<br>Lagus 517.<br>Laienbeichte 472.                                                                                                          | Lindner 736.<br>Lipsiacum Colloquium 519.                                         |
| Laienkelch 607. 618. Vgl. Kelchent-                                                                                                                   | Litteratur des 18. Jahrhunderts 660. 674.                                         |
| sichung                                                                                                                                               | 676. griechische 339.                                                             |
| Leienteufe 653                                                                                                                                        | Liturgien 18. Liturgia Mozarabica 413.                                            |
| Lakermann 576                                                                                                                                         | Liturgisches Recht der Fürsten 733.                                               |
| siehung. Laientaufe 653. Lakermann 576. Lamennais 690. Lamettie 661. Landplagen 339. Lanfranc 325. 454. Lange (Joachim) 655. 658. 729. — (K. R.) 635. | Loci 502.                                                                         |
| Lamettrie 661                                                                                                                                         | Loci theologici 500. 506.                                                         |
| Landnlagen 339                                                                                                                                        | Locke 539.                                                                        |
| Lanfranc 325, 454.                                                                                                                                    | Löffler 722.                                                                      |
| Lange (Joachim) 655, 658, 729                                                                                                                         | Logos 86 ff. 137 f. 140, 199, 202, S.                                             |
|                                                                                                                                                       |                                                                                   |
| — ( <b>J.</b> P.) 682, 710, 719, 732, 742.                                                                                                            | λόγος 87. 199. ἄσαρχος 641. ἐνδιάθετος                                            |
| Lardner 664.                                                                                                                                          | u. προφοριχός 202. 210. 624. τοῦ                                                  |
| Lasco 617.                                                                                                                                            | θεοῦ 1. 87. σπερματικός 73. 87. 97.                                               |
| lateinische Kirche, s. abendländische.                                                                                                                | 151.                                                                              |
| Latitudinarier 523.  latitudinarier 523.                                                                                                              | Lokwiz (Loquis) 338. 479.                                                         |
| λατρεία 441.                                                                                                                                          | Lombarde, der, s. Petrus Lombardus.                                               |
| latría 441.<br>Laurentius Valla, s. Valla.<br>Lavater 671. 685. 687. 699, 716, 738, 741.                                                              | Londoner evang. Allianz 684.                                                      |
| Laurentius Valla, s. Valla.                                                                                                                           | Loos 735.                                                                         |
|                                                                                                                                                       | Lope de Vega 530.                                                                 |
| Lazarus von Aix 245.                                                                                                                                  | Löscher 585, 659.                                                                 |
| Leade (Johanna) 522.                                                                                                                                  | Löscher 585. 659.<br>Lösegeld, als solches der Tod Jesu,<br>145. 149.             |
| Leben Jesu 683.                                                                                                                                       | 145. 149.                                                                         |
| Leblanc 522.                                                                                                                                          | Löwen, Universität, Streitigkeiten da-                                            |
| Lehrstand, Verwerfung dess., 594.<br>Leibbrand 741.<br>Leibnitz 538. 539. 629. 632.                                                                   | selbst (558.) 584. 586.                                                           |
| Leibbrand /41.                                                                                                                                        | Lucaris 531.                                                                      |
| Leibnitzische Philosophie 540. 658.                                                                                                                   | Lucidus 251.<br>Lucifer 281. 393. S. auch Dämonen,                                |
| Leibnitz-Wolfische Philos, 658.                                                                                                                       | Touch                                                                             |
| Leiden, stellvertretendes, 150. 421. 643.                                                                                                             | Teufel.                                                                           |
|                                                                                                                                                       | Lücke 680. 696. 709.                                                              |
| 721.<br>Leipziger Gespräch, s. Colloquium Lips.                                                                                                       | Lupus, s. Servatus L.<br>Luther (324, 331, 335, 434,) 497, 498.                   |
|                                                                                                                                                       | 500, 502, 543, 547, 553, 557, 560, 561.                                           |
| Leipziger Interim 504.<br>Lempus 456.                                                                                                                 | 563, 566, 573, 579, 588, 596, 603, 607.                                           |
| Leo der Grosse 189. 217. 228. 232. 236.                                                                                                               | 608, 620, 623, 627, 630, 633, 635, 636.                                           |
| 266, 290, 292, 295,                                                                                                                                   | 637. 640. 644. 652. 699. 728.                                                     |
| 200, 200, 202, 2001                                                                                                                                   | 48*                                                                               |
|                                                                                                                                                       | #O ·                                                                              |

Marun 233.

utheraner 500.
Lutherische Asketik 508.

— Dogmatik 505. 556. 577. 599. 619. 635. 641. 648. 650. 720.

— Kirche 498. 500. 600. 602. 606.

— Lehre vom Abendmahl 607. 734.

— Mystik 508. 523. 548. 552. 590. 591. 599. 619. 626. 629. 635. 644. 654. 736. Vgl. Protestantische Mystik.

— Reformation 500.

— Symbole 17. 502. 544. 577.
Lutherthum 593. 687. 734.
Lütkemann 510.
Lutz 700.
Lyser 585.
Lutgov 145.

# M.

Maccovius 520. Macedonianer 211. Macedonius 214. Magnetismus 708.
Mahomet, s. Mohamed. Mailandische Kirche 451. Maimbourg 527. Maimonides, s. Moses M. Major 504. 590. μαχρόστιχος, s. Formula μαχρ. Maldonat 526. מַלְאַהְ יְחֹנֵח 87. 110. Malebranche 539, 632, Mallan 686. Mallet 710. Manichäer 271, 273, 277, 290, 294, 318. ihr Kanon 260. Manichäismus 196, 238, 252, 315, 571, Mantik 62 Manuel (Nicolaus) 411. Marathonianer 214. Marathonius 214. Marbach 580, 619. Marburger Gespräch 607, 613. Marcell 2, 208, 215, 304, Marchica Confessio 517, 593, S. auch Sigismundi Confessio. Marcion 37, 85, 137, 151, 154. Evangelium des, 62. Marcioniten (39.) 160. Maresius (Samuel) 520. Marheineke 680. 706. 718. 725. 727. 732. Maria, ihr partus virgineus 416. ihre unbefleckte Empfängniss 408. 572. 714. ihre Verehrung 409. 441. Mariolatrie 441. Markius 522. Maroniten 197, 233, 691, Marsilius Ficinus 318, 336, 398, Martensen 682, 709, 710, 719, 732, 735. Martini, Raimund, 317. Martini, Rudolph, s. Pastoris. Märtyrer 145. 161.

Marutas 299. Massilienses 251. Materialismus 702. Materie, s. υλη. Maternus 257. Megetius 413. Meister Eckart, s. Eckart. Melanchthon 500. 503. 531. 532. 543. 553. 560. 566. 580. 603. 623. 627. 630. 632. 633. 644. Melchiades 293. 453. Meletius 2. Melito 81. Memnon 227. Memra 88. Menander 35. Mendelssohn 702. Menken 720, 721, 726. Mennas 189. Menno Simonis 532, 635. Mennoniten 532, 548 587, 596, 602, 607, 618, 631, 650, 652. S. auch Wieder-Mensch 118, 234, 562, 710, im Stande der Unschuld 398, S. auch Anthropologie, Eintheilung des M. Menschheit Jesu 222. Menschwerdung Jesu 720. Mentzer 642. . meritum ex condigno und meritum ex congruo 436. Merle d'Aubigné 686. Messe 309, 484. Privatmessen 608, 621. Messianisches Reich 52. Messianität 137. Messias, s. Christus. Messopfer 299, 458, 593. 607 ff. 619 ff. Metaboliker (in der Abendmahlslehre-172. 300. Methodismus 670, 713, 727. Methodisten 668. Methodius, Bischof von Lykien, 188, 241, 273, 304, 305, Methodius von Patara 200. Meyer (J. F. v.) 739. Michael Cerularius 469. Michaëlis 663, 664, 707, 723, Michl 689. מַקְרָא 157. Mill 663, 737. Miltiades 63. ministerium 597. Minucius Felix 43, 48, 57, 58, 75, 77, 78, 108, 114, 124, 138, 154, 177, 185. Mirandola, s. Picus. Mislenta 576. Missa 303. missae pro requie defunctorum 484. Missionsanstalten 679. Mittelzustand 488. 621. 740. Mittler (Christus) 152.

| Mogilas 531.<br>Mohamed 479.                                       | N.                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| Mohamedanismus, bekämpft 317. 341.                                 | Name Christi, abergläubischer Gebrauch                                |
| Möhler 689.                                                        | desselben 282.                                                        |
| Molanus 538.                                                       | Natur, Buch der, 347.                                                 |
| Molina 528, 584.                                                   | Naturalismus 539. 660. 715.                                           |
| Molinaeus 585.<br>Molinos 529, 592.                                | Naturen in Christo 228, 230, 412, 635,                                |
| Momiers 686, 688,                                                  | 641. 648. 715.<br>Natürliche Religion 658. 660.                       |
| Moma 522.                                                          | Naturphilosophie 626, 699. S. auch Schel-                             |
| Monadenlehre 632.                                                  | ling, speculative Philosophie.                                        |
| Monarchianismus 40, 100, 201.                                      | Nazaräismus 39.                                                       |
| Mönchthum 251. 389.                                                | Nazarener 36. 137. 625.                                               |
| Moneta 397, 480, 486.                                              | Neander 680.                                                          |
| Monographien 680                                                   | Nemesius 189. 234. 237. 241. 276. 277.                                |
| Monophysiten 197. 228. 231. 232. 319.691.                          | Nennbarkeit Gottes 77.                                                |
| Monophysitischer Streit 188. 228.                                  | Nepos 304.                                                            |
| Monophysitismus 230, 231, 269,<br>Monotheismus, s. Einheit Gottes, | Nestorianer 228, 319, 477, 691,<br>Nestorianismus 197, 225, 412, 635. |
| Monotheismus, s. Einheit Gottes. Monotheleten 197, 232, 233, 691.  | Nestorianischer Streit 188.                                           |
| Monotheletischer Streit 188.                                       | Nestorius 214. 226.                                                   |
| Montaigne 540.                                                     | Neuere Philosophie 674. 680. 738.                                     |
| Montanus 41.                                                       | Neuere Theologie 663, 678, 695, 701.                                  |
| Montanismus 40, 60, 157, 173,                                      | 702. 704. 708. 715. 727. 731. 738. S.                                 |
| Montanisten 70.                                                    | auch Vermittelnde Theologen.                                          |
| Moralische Interpretation 697.                                     | Neues Jerusalem 669. 730.                                             |
| Moralischer Beweis für das Dasein Got-                             | Neufranzösische (protest.) Schule 687.                                |
| tes 356.702. für die Unsterblichkeit 738.                          | Neulutherische Partei 726. 731.                                       |
| Morgenländische Kirche 195. 373.                                   | Neutäufer 737.<br>Newman 686. 733.                                    |
| Môrlin 504. 590. 649.<br>Morus 663. 723.                           | Newton 664.                                                           |
|                                                                    | Nicaea, s. Synoden.                                                   |
| Moses Maimonides 351.                                              | Nicäische Lehre 205.                                                  |
| Mosheim 659. 663.                                                  | Nicäisches Symbolum 206.                                              |
| Muhammed, s. Mohamed.                                              | Nicaeno-constantinopolitanisches Sym-                                 |
| Müller (G.) 685.                                                   | bol 207. 215.                                                         |
| Müller (H.) 510.                                                   | Nicetas Choniates 319. 376. 406. 413.                                 |
| Müller (Jul.) 714. 720.                                            | Nicolai (Chr. Fr.) 662.                                               |
| munera Christi, s. Amt.<br>Münzer 598.                             | Nicolai (Melch.) 642.<br>Nicolaiten 35.                               |
| Mursinna 664.                                                      | Nicolaus Cabasilas 332.                                               |
| Musäus 508.                                                        | Nicolaus Clemangis 440.                                               |
| Musculus 505. 519. 651.                                            | Nicolaus von Cus 464.                                                 |
| Muth (Jos.) 689.                                                   | Nicolaus von Methone 319. 362. 368.                                   |
| Myconius 516. 614.                                                 | 377. 396. 406. 413. 417. 470.                                         |
| Mysterien 293.                                                     | Nicole 528. 620.                                                      |
| μυστήριον 172. 173. 476.                                           | Niederlande 523. 684. 688.                                            |
| Mystik (328.) 332. 339. 340. 387. 446. 529. 548. 654.              | Nihilianismus 412.<br>Nilus 302.                                      |
| Mystiker, dialektische 332, 721. häreti-                           | Nitsch 556.                                                           |
| sche 332. orthodoxe 332. 343. 412.                                 | Nitzsch 680. 682. 695. 696. 699. 705.                                 |
| 421, 433, 495, pantheistische 422, 433.                            | 725.                                                                  |
| philosophische 332. schwärmerische                                 | νοήματα 2.                                                            |
| 332, 343, 352, 377, 387, 412, 422, 433.                            | Noët 41. 89. 102.                                                     |
| 449. 490. 495. überhaupt 347. 350.                                 | Nominalismus 325. 326. 719.                                           |
| 353. 356. 360. 363. 372. 376. 377. 387.                            | Nordafrikaner 320.                                                    |
| 395, 398, 400, 402, 405, 415, 425, 459,                            | Nordamerika 537. 685. 731.                                            |
| 462. 488. 490. 538. <b>599. 626. 629. 635.</b>                     | Nösselt 664.                                                          |
| 644. 721. S. auch lutherische, refor-                              | Nothtaufe 164. 653.<br>Novalis 716.                                   |
| mirte, römisch-katholische Mystik.<br>Mythicismus 699. 715.        | Novatian 50, 79, 81, 101, 138, 139, 140.                              |
|                                                                    | Novatianischer Streit 157.                                            |
| • • •                                                              | Novum Testamentum 61.                                                 |

О.

obedientia Christi activa 645, 648, 721. Oblation 166. Obrigkeit, christliche, 438. 598. Occam 330. 340. 356. 360. 462. 466. Occasionalismus 632. Occhino 534. 645. Odo von Cambray 395. Odo von Clugny 350. 354. Oegger 670. Oekolampad 516. 607. 605. 611. Oekumenische Synoden : erste 205. zweite 206. dritte 226. vierte 228. fünfte 230. sechste 232. Oelung, letzte, 473. 620. Oetinger 667. 670. 700. 713. 716. 736. 739. 741. Offenbarung 54. 72. 235, 342, 551, 692. 693. S. auch Bibel, Glaube, Inspira-Offenbarung Johannis, s. Apokalypse. Offenbarungstrias 96. 97. 201. 704. Ohrenbeichte 471. 620. Olevianus 516. Oliva (Pet. Joh.) 476. Olshausen 688. 697. 699. όμοιούσιος 208. όμοούσιος 206. 208. 211. δνομα 78. Oncken 737. ontologischer Beweis für das Dasein Gottes 267, 355, 626, 702, der Seele 397. Oosterzee, van, 687. operationes Spiritus 592. Opfer (Abendmahl) 166, 299, 462, 609, Ophiten 114, 131, 713, Optatus von Mileve 290, 298, Optimismus 632. opus: ex opere operantis, ex opere operato 446, 602, 604, opera ad intra, opera ad extra 626. Ordination 474. das dazu nöthige Alter 475. ordo, Sacrament, 474. Origenes 35, 43, 50, 58, 61, 65, 66, 67, 68. 70. 72. 75. 77. 79. 50.83. 84. 55. 94. 99. 101. 102. 104. 106. 108. 110. 114. 115. 117. 119. 120. 121. 123. 124. 126. 128. 129. 130. 133. 138.139. 140. 142. 143. 144. 146. 147. 149. 150. 151. 152, 153, 155, 158, 159, 169, 166, 174, 177, 181, 182, 185, 188, Origenismus 188, 199, 231, 311, Origenisten 188, 199, 305, ornatus animae 448. Orosius 245. orthodoxe (protest.) Dogmatiker 552. 557. 587. 596, 619. 643. 644. 648. 658. 694. 738.orthodox-lutherische und philippistische Ansicht 504.

Orthodoxie 197. 439 des 16. tl. 17. Jahrh. 552. des 18. Jahrh. 658. spätere 687. 711. französische neuere 698. Osiander 504. 590. 642. 648. 649. 652. Osiandrischer Streit 504. Osterwald 659. Ostorodt 534. 561. 618. 639. Otto (Kaiser) 439. Otto von Bamberg 444. οὐσία 217. 219. Oxford 684. 733. S. auch Synoden.

Pädagogik des 18. Jahrh. 711. Pajon (Pajonismus) 524. 584. Palamas 391. Paley 703. Palmer 680. Pamphilus 188. paneitas 466. Pantheismus 363. 386. 509. 529. 539. 629. 675. 700. 707. S. auch Mystiker, pantheistische und schwärmerische. Papias 46, 173. Papst als Antichrist betrachtet 479. Papet und Concil 439. Papsithum 339, 438, 594. Paracelsus, s. Theophrastus. Paradies 398. 488. 489. S. auch Seligkeit, Unschuldsstand. παράδοσις 59. ἀποστολική 33. Pariser Universität 340. 467. 487. Parker 687. παρουσία 173. Particularismus 577. 584. partus virgineus 416. Parusie 735. S. auch Wiederkunft Christi. Pascal 528, 540. Paschasius Radbertus 322. 354. 409. 416. 444. 453. Passaglia 714. Pastoris 625. Paterini 318. Pathen 450, 452. Patres apostolici 44. Patrik 485. Patripassiani 102. 203. Patripassianismus 41. 100. Patristik 6. 19. Patrologie 6. 19. Paul von Samosata 202. Paulicianer 196. 318. 349. 451. Paulinismus 31. Paulinus 243. Paulus, der Apostel, 30. 177. seine Lehre von der Präexistenz Christi 89. Paulus von Constantinopel 233.
Paulus (H. E. G.) 672. 680. 697.
Paulus Orosius, s. Orosius. peccatum originale und pecc. originans

573. pecc. originale u. pecc. actuale

575.

| Pelagianer 197. (243?) 246, 248, 290, 294.                                                                                                                                                                                                                                                                      | φύσις 217.                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Pelagianischer Streit 188. 243 ff.                                                                                                                                                                                                                                                                              | φύσις 217. Pictet 523. 567.                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Pelagianismus 197. 243. 254. 291. 426.                                                                                                                                                                                                                                                                          | Picus von Mirandola 336. 347.                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 436. 566. 714. 727. 728.                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Pierius 200.                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Pelegine 225 242 242 242 247 207 240                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Pelagius 235. 243. 245. 246. 247. 297. 310.                                                                                                                                                                                                                                                                     | Pietismus, hallischer, 511, 572, 668, 669.                                                                                                                                                                                                                                          |
| Pelagius (Alv.), s. Alvarus.                                                                                                                                                                                                                                                                                    | orthodoxer 666, 687, 711, 713, 720.                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Pelagius (Alv.), s. Alvarus.                                                                                                                                                                                                                                                                                    | _ 7 <b>27.</b> 7 <b>36.</b> 7 <b>38.</b>                                                                                                                                                                                                                                            |
| Penn 537.                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Pietisten 511. hallische 592. 630. 658.                                                                                                                                                                                                                                             |
| Pepuzianer 41.                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 668.                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Perfectibilität des Christenth. 28. 693.                                                                                                                                                                                                                                                                        | Pighius 526.                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Perioden der Dogmengeschichte 13.                                                                                                                                                                                                                                                                               | Pillichdorf 449.                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Trouvelenges A12 636                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Piscator 644. 645. 648.                                                                                                                                                                                                                                                             |
| περιχώρησις 412. 636.<br>Perrone 689. 714.                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | πίστις 33. 72. 153.                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| perseverantia 592.                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Pithopoeus 517.                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| persona 217.                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Placaeus (de la Place) 524. 571. 585.                                                                                                                                                                                                                                               |
| Personen der Trinität 386, 390, 623, 704.                                                                                                                                                                                                                                                                       | Planck 665.                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Petavius 526. 638.                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Plato (Philosoph) 87.                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Peter Damiani 441. 444.                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Platon (Erzbischof) 691.                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Peter Fullo 230.                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Platoniker 336. 387. 396.                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Peter der Lombarde 325, 367, 368, 370.                                                                                                                                                                                                                                                                          | Platoniamus 106 222 226 des Wineles                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Platonismus 196. 323. 336. der Kirchen-                                                                                                                                                                                                                                             |
| 376. 388. 392. 395. 399, 400. 403. 412.                                                                                                                                                                                                                                                                         | väter 33.                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 421. 430. 433. 436. 442. 443. 447. 450.                                                                                                                                                                                                                                                                         | πίηρομα 181.                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>4</b> 60. <b>4</b> 61. <b>4</b> 62. <b>4</b> 65. <b>4</b> 71. <b>4</b> 73. <b>4</b> 75. <b>4</b> 76.                                                                                                                                                                                                         | Plymouthbrüder 731.                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 477. 481. 484. 491.                                                                                                                                                                                                                                                                                             | πνευμα 81. 199. 396. άγιον 96. προ-                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Peter Joh. Oliva 476.                                                                                                                                                                                                                                                                                           | φητικόν 97.                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Peter von Bruys 318. 450.                                                                                                                                                                                                                                                                                       | πνευματιχοί 119.                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Peter von Clugny 317. 451.                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Pneumatomachen 211. 214. 216.                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Peter von Poitiers 328. 358.                                                                                                                                                                                                                                                                                    | poenitentia 592. 620.                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Petersen 654.                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Poinet 518.                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Doings 500 504 600 640 640                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Petilianus 298.                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Poiret 522. 591, 600. 619. 640.                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Petrobrusianer 318, 446, 451.                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Polanus a Polansdorf 520. 564. 573.                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Petrus, der Apostel, 30. (349.)                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Polemik 5. 187. 199. 318. 497.                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Petrus von Kallinico 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Polyander 536.                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Petrus Martyr 573.                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Polycarp 46, 153,                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Peucer 505.                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Pope 711.                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Peyrerius 572.                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Pordage 522.                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Pfaff 527. 659. 664. 707. 730.                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Porphyr 256.                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Powotonus a Gilbort w Doitions                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Pfeffinger 504.                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Porretanus, s. Gilbert v. Poitiers.                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Pfennigprediger 438.                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Port-Royal 528.                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Phänomenmethode 507.                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Posidonius 285.                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Philanthropie 662. 710.                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Positivismus 667.                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Philastrins 283.                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Präadamiten 572.                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Philetus 35.                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Prädestinatianer (?) 251.                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Philippi 682. 726.                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Prädestinatianismus 251.                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Philippistische und orthodox-lutherische                                                                                                                                                                                                                                                                        | Prädestination 152. 249. 427. 430. 516.                                                                                                                                                                                                                                             |
| Ansicht 504.                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 576. 584. 756.                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Dhila 29 22 62 67 02 07 00 105                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Philo 32, 33, 63, 67, 83, 87, 88, 105.                                                                                                                                                                                                                                                                          | praedestinatio 249. duplex 249. 251.                                                                                                                                                                                                                                                |
| 111. 116. 130. 573.                                                                                                                                                                                                                                                                                             | praescriptio 70.                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| (Philocolia 66.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Präexistenz Christi 89. 142. der Seele                                                                                                                                                                                                                                              |
| Philopatris 257.                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 120. 234. 396.                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Philoponiten 308                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Praktische Frömmigkeit 678. 687.                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Philoponiten 308                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Praktische Frömmigkeit 678. 687.                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Philoponiten 308                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.)                                                                                                                                                                                                                      |
| Philoponiten 308. Philoponus, s. Joh. Philoponus. Philosophie 32, 342, 538, 657, 674. S.                                                                                                                                                                                                                        | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.) Prätorius 507.                                                                                                                                                                                                       |
| Philoponiten 308. Philoponus, s. Joh. Philoponus. Philosophie 32, 342, 538, 657, 674. S. auch Aristotelismus, kantische, leib-                                                                                                                                                                                  | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.) Prätorius 507. Prävostius 536.                                                                                                                                                                                       |
| Philoponiten 308. Philoponus, s. Joh. Philoponus. Philosophie 32. 342. 538. 657. 674. S. auch Aristotelismus, kantische, leib- nitz. leibnitz-wolfische, neuere specui.                                                                                                                                         | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.) Prätorius 507. Prävostius 536. Praxeas 41. 89. 102.                                                                                                                                                                  |
| Philoponiten 308. Philoponus, s. Joh. Philoponus. Philosophie 32. 342. 538. 657. 674. S. auch Aristotelismus, kantische, leibnitz., leibnitz-wolfische, neuere, specul. Phil., Platonismus. — Gesch. ders. 8.                                                                                                   | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.) Prätorius 507. Prävostius 536. Praxeas 41. 89. 102. Presbyterialverfassung 733.                                                                                                                                      |
| Philoponiten 308. Philoponus, s. Joh. Philoponus, Philosophie 32, 342, 538, 657, 674. S. auch Aristotelismus, kantische, leib- nitz., leibnitz-wolfische, neuere, specul. Phil., Platonismus. — Gesch. ders. 8. Philostorgius 269.                                                                              | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.) Prätorius 507. Prävostius 536. Praxeas 41. 89. 102. Presbyterialverfassung 733. Priesterstand 594.                                                                                                                   |
| Philoponiten 308. Philoponus, s. Joh. Philoponus. Philosophie 32, 342, 538, 657, 674. S. auch Aristotelismus, kantische, leibnitz, leibnitz-wolfische, neuere, specul. Phil., Platonismus. — Gesch. ders. 8. Philostorgius 269. Philoxenus, s. Xenajas.                                                         | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.) Prätorius 507. Prävostius 536. Praxeas 41. 89. 102. Presbyterialverfassung 733. Priesterstand 594. Priesterthum, allgemeines 157. 439. 594.                                                                          |
| Philoponiten 308.  Philoponus, s. Joh. Philoponus.  Philosophie 32, 342, 538, 657, 674. S. auch Aristotelismus, kantische, leibnitz, leibnitz-wolfische, neuere, specul. Phil., Platonismus. — Gesch. ders. 8.  Philostorgius 269.  Philoxenus, s. Xenajas.  Photin 208, 305.                                   | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.) Prätorius 507. Prävostius 536. Praxeas 41. 89. 102. Presbyterialverfassung 733. Priesterstand 594. Priesterthum, allgemeines 157. 439. 594. 5994 das katholische 459. 594                                            |
| Philoponiten 308. Philoponus, s. Joh. Philoponus. Philosophie 32, 342, 538, 657, 674. S. auch Aristotelismus, kantische, leibnitz., leibnitz-wolfische, neuere, specul. Phil., Platonismus. — Gesch. ders. 8. Philostorgius 269. Philosenus, s. Xenajas. Photius 319, 373.                                      | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.) Prätorius 507. Prävostius 536. Praxeas 41. 89. 102. Presbyterialverfassung 733. Priesterstand 594. Priesterthum, allgemeines 157. 439. 594. 5994 das katholische 459. 594. Priesterweihe 446. 474. 620. S. auch      |
| Philoponiten 308. Philoponus, s. Joh. Philoponus. Philosophie 32. 342. 538. 657. 674. S. auch Aristotelismus, kantische, leibnitz., leibnitz-wolfische, neuere, specul. Phil., Platonismus. — Gesch. ders. 8. Philostorgius 269. Philozenus, s. Xenajas. Photin 208. 305. Photius 319. 373. Phthartolatrer 231. | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.) Prätorius 507. Prävostius 536. Praxeas 41. 89. 102. Presbyterialverfassung 733. Priesterstand 594. Priesterthum, allgemeines 157. 439. 594. 599. das katholische 459. 594 Priesterweihe 446. 474. 620. S. auch ordo. |
| Philoponiten 308. Philoponus, s. Joh. Philoponus. Philosophie 32. 342. 538. 657. 674. S. auch Aristotelismus, kantische, leibnitz., leibnitz-wolfische, neuere, specul. Phil., Platonismus. — Gesch. ders. 8. Philostorgius 269. Philozenus, s. Xenajas. Photin 208. 305. Photius 319. 373. Phthartolatrer 231. | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.) Prätorius 507. Prävostius 536. Praxeas 41. 89. 102. Presbyterialverfassung 733. Priesterstand 594. Priesterthum, allgemeines 157. 439. 594. 599. das katholische 459. 594 Priesterweihe 446. 474. 620. S. auch ordo. |
| Philoponiten 308. Philoponus, s. Joh. Philoponus. Philosophie 32, 342, 538, 657, 674. S. auch Aristotelismus, kantische, leibnitz., leibnitz-wolfische, neuere, specul. Phil., Platonismus. — Gesch. ders. 8. Philostorgius 269. Philosenus, s. Xenajas. Photius 319, 373.                                      | Praktische Frömmigkeit 678. 687.  — Theologie 679. (692. 695.) Prätorius 507. Prävostius 536. Praxeas 41. 89. 102. Presbyterialverfassung 733. Priesterstand 594. Priesterthum, allgemeines 157. 439. 594. 5994 das katholische 459. 594. Priesterweihe 446. 474. 620. S. auch      |

Prinsterer, s. Groen v. Pr. Priscillianisten 196. 274. Privatbeichte 620. Privatmessen 608. 621. Procopowiez 691. Professio fidei Tridentinae 525. Prolegomena zuerst gebraucht 506. proprietates Dei 627. προςχύνησις 441. Prosper Aquitanus 189. 251. πρόςρησις 78. πρόςωπον 217. Protestantische Dogmatik 552, 592, 599. 618. 626. 632. 641. 653. 663. 680. 726. Protestantische Freunde 683. 695. Protestantische Mystik 552. 590. 592. 619. 654. 667. 736. S. auch Lutherische u. Reformirte Mystik.
Protestantische Scholastik 509. Protestantismus (2 f. 26. 196.) 408. 500. 540, 542, 548, 551, 559, 662, 566, 577, 586, 593, 594, 596, 600, 602, 607, 618, 621, 622, 626, 632, 635, 643, 649, 653, 656. 687. 695. 727. 730. 734. ausserhalb Deutschland 684. Protoplast, s. Adam, Sündenfall, Unschuldsstand. Prozymiten 469. Prudentius 234. 307. 310. Prudentius von Troyes 427. Psellus 318. Pseudo-Ambrosius 301, 460. Pseudo-Boëthius, s. Boëthius. Pseudo-Chrysostomus 302. Pseudo-Clementinen (39.) 45, 54, 61, 75, 83, 94, 126, 132, 145, Vgl. Clementinen. Pseudo-Dionys 46. 269. 279. 293. 391. ψυχή 395, 396. ψυχικοί 119. Psychologie 118. 395. Psychopannychie 497. 654. 740. S. auch Thnetopsychiten. Publicani 318. Pufendorf 659. Pulleyn, s. Robert P. Puristen 556. Puritanische Symbole 519. Pusey 686. 737. Puseyismus 684. 695. 731. 734. 741.

## Q.

Quäker 532. 537. 538. 548. 587. 590. 594. 598. 602. 608: 635. 644. 650. Trussische 691. Quellen der Dogmengeschichte 16 ff. Quenstedt 506. 630. 632. Quesnel 528. Quietismus 154. 592., Quietisten 396.

Quietistischer Streit 529. Quintilla 164.

R.

Rabanus Maurus 322, 354. 427. 444. 452. 454. Rabbinen 351. Racovienses 534. Racoviensis Catechismus 534. Radbert, s. Paschasius Radbertus. Raimund Martini 317, 397. Raimund von Sabunde 330. 349. 356. 385. 396. 401. 445. 474. Raimundus Lullus 330. Ramus 519. Rascolniken 691. Rathschluss Gottes 152. Rationalismus 342. 534. 551. 671. 674. 678. 681. 683. 687. 695. 696. 697. 704. 711. 712. 715. 716. 721. 727. 728. 732. 734. 737. 738. Rationalisten 679. 692. 693. 698. 700. 701. 715. 721. 726. 736. Rationalists 540. 672. Ratramnus 322. 373. 409. 416. 427. 453. Räubersynode 229. Reaction, rationalistische, 683. Realismus 325. 326. 719. Rechtfertigung 433. 586. 590. 643. 648. 726. durch den Glauben 499. 586. S. auch Erlösung, Versöhnung. Rechtshandel, als solcher der Tod Jesu betrachtet 417. 421. 422. 641. Recognitiones Clementis 45. Redslob 686. Reformation 497. 656. eingeleitet 318.

320. Vorläufer ders., s. Vorläufer. Reformatoren 600. 607. 650. 652. Sammlungen ihrer Werke 20. Reformirte 500. 513. Reformirte Abendmahlslehre 607 f. 636. 734. 737. Dogmatik 512. 519. 573 f. 577, 583. 599. 619. 635. 641. 648. 652. 663. - Kirche 498. 500. 512. 600. 635. Mystik 522. 590. 619. Vgl. Protestantische Mystik.
 Symbole 17. 514. 515. 516. (vorcalvinische) 515. 581. Regula fidei 99. 696. Reich Christi 304. 738. Reich Gottes 654. 730. 738. Reimarus 661. Reinbeck 659, 735, Reinhard 672, 701, 703, 707, 709, 713. 723. 732. 735. 736. 740. Reinhold 682. Reinigungsfeuer 180. 308. S. auch Fegfeuer. Reinmar von Zweter 439. religio 225.

Religion, ihr Begriff, 53. 255. 692.

| D. H. dan - Mark 600                                                                                                                                                                                              | C 1-111-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Religionsedict 666.                                                                                                                                                                                               | Sabellianismus 197. 199. 201. 208. 376.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Religiousgeschichte, allg. 6.                                                                                                                                                                                     | )( <b>704</b> (s))                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Religionsphilosophie 676. 681. 701.                                                                                                                                                                               | Sabellius 201. 11 Tell                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Reliquienverehrung 600,73                                                                                                                                                                                         | sacerdotium 597.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Remigius von Lyon 427.                                                                                                                                                                                            | Sachsenspiegel 439Jiii                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Remigius von Lyon 427.<br>remissiones peccatorum 113.                                                                                                                                                             | Sächsische Theologen 642.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Remonstranten 532: 535. 545. (S. auch                                                                                                                                                                             | Sack 664, 696.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Arminianer.) ihre: Artikel 535, ihre                                                                                                                                                                              | Sacramente 72. 290; 293. 443. 446.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Confession 535, 625.                                                                                                                                                                                              | 602, 620, 734; des alten Testain, 446.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| renovatio 592;                                                                                                                                                                                                    | Sacramentirer 513.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| reprobatio 249.                                                                                                                                                                                                   | sacramantum 172, 476, 735. Unterschied                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Restauration 678.                                                                                                                                                                                                 | von sacrificium 609, sacramenti inte-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Reuchlin 336                                                                                                                                                                                                      | gritas 604.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Renach 659                                                                                                                                                                                                        | sacrificium, Unterschied von sacramen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Reuss 686.                                                                                                                                                                                                        | tum 609.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Réville 687                                                                                                                                                                                                       | tum 609                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Rihow 659                                                                                                                                                                                                         | Salhal 473 475                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Confession 535, 625, renovatio 592, reprobatio 249, Restauration 678, Reuchlin 336, Reusch 659, Reusch 659, Réville 687, Ribow 659, Ricci (Scipio) 689, Richard von St. Victor 317, 325, 546, 366, 385, 395, 426, | Salesius, s. Franz von Sales, and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Richard von St. Victor 217 325, 846                                                                                                                                                                               | Salmonon 598                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 266 205 205 496                                                                                                                                                                                                   | Sameron 520.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Dichton /F \ 749                                                                                                                                                                                                  | Salmeron 526                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 366. 385. 395. 426.<br>Richter (F.) 742.                                                                                                                                                                          | Saizmann ooz. 11 off 17 m -11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Dia 120 100 100 100                                                                                                                                                                                               | Samosatenische Häresie 197. 201.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| DIS 004, 0001 0001 0001.                                                                                                                                                                                          | Sampsaer 38n figure                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Ritter (G.) 682 714.<br>Rivetus 520. 536.                                                                                                                                                                         | sanctificatio 592.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Palant Dellares par par 440 404 405                                                                                                                                                                               | sanctificatio 592.<br>Sander 702.<br>Sardinoux 686.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Robert Pulleyn 325, 395, 416, 421, 465;<br>Robert von Melan 328,<br>Rodaz 737                                                                                                                                     | Sardinoux 686.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Robert von Meiun 329.                                                                                                                                                                                             | Sartorius 679, 719, 737, 111 11111111111111111111111111111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Rodaz 1/37                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                   | satisfactio 146. 149. 643 Strauch Ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Röhr 672 1701. 1332.<br>Rojas de Spinola 538.<br>Rokykzana 338.                                                                                                                                                   | nugthung. 16.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Rojas de Spinola 538.                                                                                                                                                                                             | satisfactio operis 471, 620.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Rokykzana 338. Ola (1)                                                                                                                                                                                            | Saumur, Akademie zu, 519.523.571.584.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Komischer Katechismus 532                                                                                                                                                                                         | Savonarola 318, 338, 347; 352, 354, 356,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Römische Kirche 60, 3731                                                                                                                                                                                          | 377. 385. 407. 408. 431. 436. 437. 489.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Römisch-katholische Dogmatik 526. 530.                                                                                                                                                                            | Schaffhausener Kirche 685.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 643. 726.01 of Harriet a spice                                                                                                                                                                                    | Scheching 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                   | Scheffler 529. 631. S. such Angelus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                   | Scheffler 529. 631. S. auch Angelus<br>Silesius.<br>Scheibel 687 737.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| — — Symbole 17. 525.                                                                                                                                                                                              | Scheibel 687 737.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Ronge 691.                                                                                                                                                                                                        | Schelling 674. 695, 706; 712, 717; seine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Roos 739.                                                                                                                                                                                                         | Schelling 674. 695. 706: 212. 717; seine<br>Schule 676.<br>Schenkel 682. 693. 720, 732. 738.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Roscellin 318. 325. 376.                                                                                                                                                                                          | Schenkel 682, 693, 720, 732, 735                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Rosenkranz 682. 718.                                                                                                                                                                                              | 5189 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Rosenkreuzer 511.<br>Rosenmüller 697                                                                                                                                                                              | Scherer 686, 696, 698.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Rosenmüller 697                                                                                                                                                                                                   | Scherer 686, 696, 698.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Rothe 682, 698, 699, 706, 731, 732, 742                                                                                                                                                                           | Scherzer 527.  Scherzer 527.  Scherzer 34.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Rothmann 557.<br>Rougemont 698.<br>Rousseau 661. 710.                                                                                                                                                             | σχίσμα 34.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Rougement 698.                                                                                                                                                                                                    | Schlange 130. 131 f. 573                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Rousseau 661. 710.                                                                                                                                                                                                | Schleiermacher 676, 680, 690, 692, 698;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| IVOY BAITUS COO.                                                                                                                                                                                                  | 699. 700. 701. 702. 704. 796. 708, 713. 715. 718. 719. 721. 726. 727. 732. 734.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| פרונה אלהים 81. רוה אלהים 81. רוה                                                                                                                                                                                 | 715. 718. 719. 721. 726. 727. 732. 734.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Rucelin, s. Roscellin,                                                                                                                                                                                            | 735. 740. 741. seine Schule 680. 711,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Rucelin, s. Roscellin,<br>Rudelbach 688, 737.                                                                                                                                                                     | Schlichting 534, 535, 552                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Rufin 5. 222. 255. 260. 271. 286. 292. 307.                                                                                                                                                                       | Schlosser 740, 121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Rulman Merswin 334                                                                                                                                                                                                | Schluter (H. und Pet.) 523;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Rupert von Deuz 317, 353, 426, 466                                                                                                                                                                                | Schmalkaldische Artikel 502                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Rupert von Deuz 317. 353. 426. 466. Rupp 684.                                                                                                                                                                     | Schmalz 534, 585,00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Russische Kirche 691. Bekenntuiss 531.                                                                                                                                                                            | Schmid (C.) 686.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Ruyshroek 332, 384, 415, 435, 462,                                                                                                                                                                                | Schmid (Comthur) 602                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| " 16 (III), (4)(e)                                                                                                                                                                                                | Schmid (Erlanger) 726                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| S. die der eine eine                                                                                                                                                                                              | Schmid (C.) 686.<br>Schmid (Comthur) 602.<br>Schmid (Erlanger) 726.<br>Schmidt 661.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Sabellianer 203.                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Sabellianischer Streit 188.                                                                                                                                                                                       | Schnepf 612. We was delta to the state of th |
| 200 100 100 100 100 100 100 100 100 100                                                                                                                                                                           | Simple van                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

| Scholasticus 324. 1 . 1 . 1 . 1 . 1 . 1 . 1 . 1 . 1 . 1                     | Seelenschlaf 181, 487, 654, 738, 8, auch<br>Psychopannychie, Thretopsychiten.<br>Seelenwanderung 738, 740,<br>Seiler 663, 723,<br>Seligkeit 182, 314, 489, 653, 738,<br>Selnekker 506,<br>Semiarianer 206, 214,<br>Semiarianischer Streit 188,<br>Semiarianischer Streit 188,<br>Semipelagianischer Streit 185,<br>Semipelagianismus 197, 240, 250, 405,<br>427, 431, 433,<br>Semler 663, 664, 692, 694, 708, |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Scholten 687: Scholz 689.                                                   | Sempiternitas Gottes 366.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                             | Sendomiriensis Consensus 519.<br>Sentenzen 328.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Schooss Abrahams 488.                                                       | Septuaginta 62, 263,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Schöpfung 103, 273, 275, 386, 629, 706,                                     | Sergius 232.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| des Menschen 572,<br>Schott 672, 724,<br>Schottische Kirche 731,            | Servatus Lupus 322. 427.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Schottische Kirche 721                                                      | Servet 533. 548. 622. 635.<br>Sethiten 131.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Submitter hailing IELal Dallad                                              | Severianer 231.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Geist 684. 695. Schrift und Tradition 542. 559. 695.                        | Severus Sanctus Endelechius 285.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 542. 559. 695.                                                              | Shaftesbury 540.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Schriftauslegung, s. Interpretation, Exegese. Recht dazu 542. 558.          | Sharp 520.<br>Sharlock 540.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Schriftautorität 348. 498. 542. 551. 559.                                   | Sibyllinische Orakel 55. 58. 257.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 657, 697,                                                                   | Siebenzahl der Sacramente 443. 641.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Schriftgebrauch 353.                                                        | 734. der Orden 475.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Schriftsinn, wie vielfach? 67. 262. 353.                                    | Sigismundi Confessio 517. 617.<br>Silberschlag 707.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Schubert 659. Schulthess 685. Schulz (D.) 737.                              | Simon (Richard) 530. 558.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Schulz (D.) 737.                                                            | Simon Magus 35.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Schultz (Herm.) 697.                                                        | Simonetti 740.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Schürmann 523, 600.<br>Schutzengel 110, 392, 633, 634.                      | Sintenis 741.<br>Sirmische Formeln 207. 290.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Schwabenspiegel 439.                                                        | Sittenlehre, christliehe 679. mit der Glau-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Schwärmgeister 513.<br>Schwarz 723. 736.                                    | benslehre verbanden 679. Geschichte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Schwarz 723, 736.                                                           | ders. 8. 26.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Schwedische Kirche 684. Schweiz 684.                                        | Skelton 664,<br>Socinianer 533, 545, 547, 551, 552, 562                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Schweizer (Alex.) 499, 513, 585, 680.                                       | 566. 577. 587. <b>596. 602. 607. 622. 627.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 682. 685, 719. 730,                                                         | 631, 633, 639, 644, 649, 650, 653, 694                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Schweizer Reformation 495.                                                  | Socinianismus 533. 588. 551. 598. 633.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Schwenkfeld 509, 548, 590, 607, 635, 716, Schwerter, die beiden, 439.       | 643. 704. 714. Societa, Faustus, 533. 551. 555. 565.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                             | 570. 589. 590. 596. 618. <b>622. 625. 63</b> 5.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Scoticana Confessio 517.                                                    | 645. 646. <b>651</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Scotismus 330. 643.                                                         | — Lacius 533.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Scotisten 340, 367, 403, 586. Scotus, a Duna Scotus.                        | Sohn Gottes 95. 199. S. auch Christus,<br>Erlösung, Gottmensch, Hypostasen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Scotus, s. Duns Scotus.<br>Scriver 510.                                     | Erlösung, Gottmensch, Hypostasen.<br>Logos, Trinität.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Secten des Mittelalters 433. 439. 446.                                      | sola fides 586, 590.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 447. 450. 471. 479. 484. 489. 495. spä-                                     | solutio 643.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| tere (protestantische) 531, 538, 548, 593, 649, 653, 666/ der griechischen  | σοφία 81. 96. 132.<br>Sophronius 232.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Kirche 691. S. auch die einzelnen                                           | Soteriologie 136 ff. 285 ff. 412 ff. 635 ff.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Parteien.                                                                   | 641 ff. 710 ff. ihr Zusammenhang mit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Seekers 540.                                                                | der Christologie 426.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Seele, ihre Entstehung 120, 395. Fest<br>aller S. 486. S. auch Unsterblich- | Souverain 33, 97.<br>Spalding 664, 711, 731,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| keit.                                                                       | Spangenberg 670. 705. 716. 731.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Seelenmessen 166. 454. 608.                                                 | Spanheim 585.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

Speculative Philosophie 629, 674. 676. 688. 702. 711. 715. 734, 738. - Theologen 692. 698. 702. 704. 721. 726. 732. 738. 726, 732, 738. Spener 510, 552, 576, 599, 631, 654. Spinols, s. Rojas. Spinoza 539, 695, 701. Spinozismus 632, 701, 717, Spiritualen 318, 349, 446, 479. Spittler 665. Staat und Kirche, s. Kirche. Stähelin 700. Stahl 683. 733. Stancarus 504. 648. Stanfer 660. Stapfer 660. Staphylus 590. Staroverzi 691. status exaltationis et inanitionis 641. status ecclesiasticus, politicus et oeconomicus 599. Staudenmaier 690. Stäudlin 671. 723. St. Cyran, Abt von, 528. St. Simonismus 690. Steffens 664. 679. 698. 719. Steinbart 662. 711. 722. Steinmetz 670: Stellvertretung, s. Erlösung, Versöhnung. Stephanus (Bischof) 160. Sterblichkeit als Folge der Sünde 308. Stercoranisten 455. Steudel 725. Stiebritz 664. Stiefel 655. Stier 697. 721. 726. Stilling, s. Jung Stilling.
Stillingfleet 524.

oronzela 33.
Stolz 695. Stolz 685. Storr 672, 680, 697, 723, 735, 736, Stosch 663, Stourdza 691, Stourdza 691. Strafgerechtigkeit Gottes 83. 272. Strähler 659.
Strauss (12.) 682. 685. 698. 699. 703. 716. 719. 732. 742.
Strigel 504. 505. 571. 576.
Strassburg 684.
Ströbel 737. and a series of the series of Sturm 735. Suarez 526. Sublapsarier 582. Subordination 100. 199. 204. 217. 622. sub utraque forma 465. 469: Succession, bischöfliche 731.
Sucvica Confessio 515.
Sühnopfer (166.) 304. 609.
Sulzer (J. G.) 740.
Sulzer (Simon) 518. 619. Summen 328. Sünde 128. 129. 238. 240: 245. 402. 404.

575: 'S willer den h. Geist 575. Sündenfall 128! 130 f. 133. 240. 402. 562. 566. 572. 573. 577, 712. Folgen des Sündenfalls 305. 366. 366. Sündlosigkeit Jesu 144. 718. 721. Supralapearier 577. 582. Supranaturalismus 342. 534. 671. 674. 678. 681. 687. 695. 699. 700. 761. 732. Supranaturalisten 679. 692. 693. 697. 699. 704. 708. 721. 726. 738. 739. 599. 104. 109. 121. 726. 139. 139. Suso 332. 362. 364. 383. 389. 425. 435. 464. 492. 495. Swamerdam 523. Swedenborg 668. 700. 704. 708. 713. 715. 721. 728. 730. 740. Symbol 5. Symbole 5. 17. Verpflichtung darauf 733. Sonst s. die der einzelnen Parteien. Symbolik 4. 26. 499. 679. Symboliker (in der Abendmahlslehre) 172. 300. (610.) 172. 300. (610.) Symbolische Bücher, Sammlungen derselben 17. S. auch griechische, lutherische, reformirte Symbole. σύμβολον 5. 162. Symbolum Athanasianum (Quicunque) 220. 221. 230. Nicaeno-Constantino-politanum 207. Nicaenum 206. (215.) συνάσεια 226. συνάφεια 226. Synergismus 154. Synergistischer Streit 504. 586. Synesius 306. Syngramına Suevicum 612. Synkretismus 511. 538. Synkretistischer Streit 538! Synodalwesen 733. Synoden: zu Aachen 873. 414. zu Aleynoden: zu Aachen 575. 414. zu Arc-xandrien 222. 238. zu Ancyra 207. zu Arausio 251. zu Ariminam 207. zu Arles 251. zu Bari 374. zu Basel 410. 418. 440. 465. zu Bezières 354. zu Chalcedon 228. zu Chiersey 427. zu Chalcedon 228. zu Chiersey 427.
428. zu Constantinopel 206. 211. 224.
228. 233. 315. 391. 442. 470. zu Costnitz 411. 465. 468. zu Delft 524. zu
Diospolis 245. 291. 314. zu Dordrecht
517. 518. 582. zu Ephesus 228. 245.
250. zu Florenz 374. 449. 448. 489.
486. zu Frankfurt 414. 443. zu Hippo
260. zu Jerusalem 245. 531. zu Iconium 164. zu Karthago 164. 243.
245. 260. zu Langres 427. 428. zu
Laodicea 260. 279. lateramensische
383. 391. 397. 445. 454. 456. 461. zu
London 468. 518. zu Lyon 374. zu
Mailand 210. zu Mainz 427. zu Meaux
453. zu Nicäa 205. 442. 470. zu Ox-453. zu Nicăa 205. 442. 470. zu Ox-ford 354. 410. zu Paris 410. 461. zu Petrikow und Pinczow 534. Răubersynölle 229. S. zu Rochelle 518. zu Sardica 207. zu Seleuen 207. zu Seleuen 378. zu Sirmium 207. zu Soisson

571. 572. 575. 110. Contingenz der S.

377. 378. zu Synnada 164. zu Tarra-gona 354. zu Thorn 519. zu Toledo 215. zu Toulouse 354. 445. zu Tours Theodoret 189. 215. 231. 264. 276. 279. 283. 299. Theodorus Abukara 415. Theodorus Studita 406. 442. 446. 414. 456. zu Trient 525. trullanische 233. zu Valence 251. 428. zu Vercelli Theodotus 41. 89. 454. zu Vienne 450. 459. zu Worcester (Vigorn.) 474. Vgl. ökumenische Theodulph von Orleans 373. 443. Theognostus 200. Synoden. Theologie (im engern Sinne, Lehre w Synoptiker 28. 715. Gott) 72 ff. 199 ff. 267 ff. 355 ff. 622 ff. Synteresis 396. 626 ff. 700 ff. Theologie, neuere, vermittelnde, s. Neuere, Vermittelnde Th. Synthetische Methode 506, Systematik 317. Système de la nature 661. Theopaschitismus 230. Syzygien 90. 131. Theophanie 87. (218.) Theophilanthropismus 690. Ť. Theophilus von Alexandrien 306. Theophilus von Antiochien 43. 48. 74. Tabellen, dogmengeschichtliche 64. kir-75. 78. 83. 90, 97. 98. 10**0**. 104. 105. chengesch. eb. 124. 126. 132. 154. 177. Tafel 670. Theophrastus 509. 619. Tajo von Saragossa 321. Theophylakt 310. 406. 470. Tatian 43. 47. 90. 107. 111. 117. 118. Theosophie 669. lutherische 509, 738. 122. 124. 126. 181. S. auch Mystik. θεοτόχος 226. 230. Taufbekenntnisse, älteste, 33. Therese a Jesu 530. Taufe 160 ff. 293. 294. 446. 450. 471. 649. 734. Befähigung zur Vollziehung derselben 653. Wiederholung 452. ; Taufgesinnte 532. Thermung 618. thesaurus meritorum 438. Thilo 674. Thnetopsychiten 127. 180. S. auch Psy-Taufgnade 450. 650. Taufwasser 161. 284. 734. chopannychie, Seelenschlaf. Tauler 332. 352. 360. 365. 368. 382. 393. 403. 415. 425. 433. 442. 464. 489. Tholuck 713. 714. Thomas a Kempis 332. 437. 464. Thomas v. Aquino 328, 333, 342, 343, 352, 354, 355, 361, 367, 371, 372, 387, 389, 390, 392, 395, 396, 397, 396, Taylor 664. Teller 662. 663. 694. Tententiöses, vermeintliches, der neut. 399. 400. 407. 408. 410. 412. 421. 423. Schriftsteller 697. Territorialsystem 599, 730. 426. 430. 433. 487. 442. 443. 445. 446. Tertullian 43, 49, 54, 56, 57, 65, 69, 70, 71, 74, 80, 61, 85, 90, 94, 97, 99, 100, 101, 111, 113, 118, 120, 124, 126, 129, 130, 132, 133, 136, 140, 142, 144, 450. 453. 461. 463. 465. 471. 474. 475. 477, 481, 483, 485, 488, 490, 493, 494, Thomas von Bradwardina 431. Thomas von Cellano 480. 146. 149. 154. 158. 159. 160. 161. 166. Thomaschristen 197. 228. Thomasius 510, 599, 633, 731, 172. 173. 177. 180. Testament, altes und neucs, 559. 700. Thomasius (Erlanger) 719, 726. Thomassin 527. testamentum 61. Thomismus 330. 643. testimonium animae 73. Thomisten 340. 367. 405, 586. Tetraditen 220. Tetrapolitana Confessio 515. 614. Tetratheismus 219. 376. 378. Thorner Gespräch 538. Thoruniensis Declaratio 517. Canones Th. Synodi 519. Tetratheïten 220.

Teufelsbesitzungen 708. Thummius 642. Thaddaus (Rede des) 140, 151. Thysius 536. Thaer 662. Tichonius 292. Thamer 548. 645. Tieftrunk 671. 712. 723. 737. Tillotson 524. θεάνθρωπος 140. Theismus 363. 540. 629. 700. 707. Tindal 540. 661. Titus von Bostra 271. 306. θέλημα έπόμενον, θ. προηγούμενον 273. Tod 133. 408. S. auch Sünde. Tod Jesu, s. Erlösung. 390. 432. Themistius 231.
Theodicee 107. 277. 386. 629. 706.
Theodor von Mopsyheste 189. 215. 226. Todesschlaf 177. Todsünde 403. 572. **250. 263. 264. 314.** Todtentänze 480.

Thränentaufe 294. 471.

Teufel 113 ff. 145. 282, 285, 391, 632, 708.

| Toland 540, moti and date.  Töllner 695, 704, 721, 722, and and Torgisches Buch 505, and and Torquemada 411. | Unionsversuche der abendländischen und morgenländischen Kirche 319. der protestantischen und katholischen 2027.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Torquemada 411.                                                                                              | 687. S. auch "irenische Versuche".                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Tradition 69, 259, 265, 347, 542, 559.                                                                       | Unitarianismus 532, 622, 704.<br>Unitarier 101, 533, 622, S. auch Soci-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>Traducianismus 120. 234. 395. 572.</b>                                                                    | Universalismus 535, 577, 584, hypothe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Transcendenz Gottos 222.                                                                                     | ticus 584, in the decrease and the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| transitio 459.                                                                                               | Unschuldsstand 131. 398. 562.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| transsubstantiatio 458. 608.                                                                                 | Unsterblichkeit 123. 126, 234, 396, 562.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Transsubstantiation (172.) 299. 456 f/                                                                       | 738. Beweise dafür 738. 741. 742.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 458 ff. S. auch Abendmahl u. Brot-                                                                           | Unsündlichkeit, s. Sündlosigkeit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| verwandlungslehre.                                                                                           | Unterordnung, s. Subordination.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| tremendum 299.                                                                                               | Unterscheidungslehren 679                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Trennung der Naturen Christi 226. 228                                                                        | Untertauchen bei den Taufe 451.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Tries der Offenberung und Tries der                                                                          | Unterwelt, s. Hades.<br>Unwiderstehlichkeit der Gnade 583.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Trias der Offenbarung und Trias des<br>Wesems 96. 201. 704.                                                  | Upsal, Universität, 659.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Trichotomie (des Menschen) 188. 118.                                                                         | Urlsperger 668. 687. 704.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 126. 224. 2341 S. auch Eintheilung                                                                           | Ursinus 518, 627 denistrate de la constanta del constanta de la constanta de la constanta de la constanta de la constanta de l |
| des Menschen.                                                                                                | Usteri 685. 725.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Tridentinisches Concil 525.                                                                                  | Usteri 685. 725. The results of Uytenbogard 536. And the street of the s |
| Tridentinae fidei professio 535.                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Trierer Rock 691:                                                                                            | Vi od do see tomer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (Trimurti, brahmanische/86.)                                                                                 | Valdez 534.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Trinität 216. 275. 373. 376. (535.) 622.                                                                     | Valentinianer (39.) 118. 160.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 626. 704. des alten Testaments? 629.                                                                         | Valentinus 90. 137. (635.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Tritheismus 100, 219, 376                                                                                    | Valla 336. St. dintages /                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Tritheïten 220.                                                                                              | vasa irae und misericordine 249.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Trollet 687.                                                                                                 | Väter, s. apostolische: V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Trollet 687. τρόπος άντιδόσεως 412.                                                                          | Väter, s. apostolische: V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Tübinger Theologen 531, 592, 641, 673,                                                                       | Vatke 693. 700. Venantius Fortunatus 2210 bunde in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| neuere Schule 682. 697.  Turlupinen 318.                                                                     | Verdammniss 182. 311. 489. 653.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Turrecremata, s. Torquemada.                                                                                 | Verdienst Jesu 290, 421, the mine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Turretin (A:) 522. 523                                                                                       | Verdienstlichkeit der Werke 436. 557.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| - (F.) 519.                                                                                                  | Verdienstlichkeit der Werke 436. 557.<br>Vergier (Jean du), s. St. Cyran.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Typologie 55. 68. 146.0699.                                                                                  | Verklärter Leib Christi 231.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Twesten 682, 695, 698, 699, 705,                                                                             | Verlierbarkeit der Gnade 588.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Tzschirner 672.                                                                                              | Vermischung der Naturen Christi 229/<br>Vermittelnde Theologen 683, 697, 699.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| U. Strateminist                                                                                              | 734                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                              | Vernunft und Offenbarung 342. 660.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Ubiquität 468. 607.                                                                                          | Vernunft und Offenbarung 342. 660.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Uebel 277, 387, 408, 707, S. auch Sünde.                                                                     | Verordnungen, kirchliche, weltlicher Be-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Ueberfeldt 510. Uhlich 684. Ulfilas 350. Ullmann 719.                                                        | hörden 18. päpstliche 19.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| United 004.                                                                                                  | Versöhnung 145 ff. 417. 422. 643. 649/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Illmann 719                                                                                                  | 720. S. auch Erlösung: // Versöhnung und Versühnung 725.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Ulrici 681, 682,                                                                                             | Versöhnungstod 146.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Ulrici 681. 682.<br>Ultralutheraner 688:<br>Umbreit 700.                                                     | Verstorbene, Gebet für sie, (41.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Umbreit 700.                                                                                                 | Verwandlung (im Abendmahi) 299, 453.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Unbefleckte Empfiingniss der Maria<br>408. 572. 714. unctio extrema 473.                                     | 608. S. auch Abendmahl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 405. 572.1414.11                                                                                             | Victor, Schule von St., 327.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Ungesäuertes Brot 469.                                                                                       | Victoriner 333. 346. 351. 388. 877. 395.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Unglaube als Todsünde 572.                                                                                   | Vigilius Tansensis 220 Januari Januari                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| unio mystica 152. 592. 728. personalis                                                                       | Vigilius Tapsensis 220.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 635. hypostatica 638.                                                                                        | Vincentius 189, 220, 252, 265! //                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Union der Lutheraner und Reformirten                                                                         | Vinet 680. 686. 731.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 687. 734.                                                                                                    | Viret 615.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

\_

| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Virgilius 390.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Wesensähnlichkeit, s. Homöusie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| minimum aminimin 1984                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Wagangalajahhait a Hemonaja                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Vitrings (151.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Wesensgleichheit, B. Homousie.<br>Wesenstrias 97. 201. 704.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| vocatio 502/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Wesenstrias 97, 201, 704, Wesley 668, 728, Wesley 668, 728, Wesley 668, 353, 356, 365, 376, 377, 386, 394, 401, 402, 405, 406, 416, 421, 426, 431, 437, 430, 447, 464, 467, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 451, 457, 457, 457, 457, 457, 457, 457, 457 |
| Voltaine Ette E94                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Woodel 226 252 256 285 276 275                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Voetius 52u. 152a.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 17 CBBC1 305, 300, 300, 3000, 3100, 311,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Volkel 534.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 350, 394, 401, 402, 405, 408, 416, 421.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Volksglaube 19. 21.<br>Voltaire 661.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 426. 431. 437. 439. 447. 464. 467. 471                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Voltaire 661.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 485.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| voluntas antecedens et vol. consequens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Wessenbergische Schule 659.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 387. S. auch θέλημα επόμενον, 4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Westminster-Confession 518 519                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| muchanist Non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Westphal 616.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ποοηγούμενον.<br>Vorherbestimmung, doppelte, 427.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| vornerbestimmung, doppere, 427.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Wetstein 663, 685, 704, 740.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Vorherwissen Gottes 83. 272.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Wette, de, s. de Wette.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Vorläufer der Reformation 337. 405.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Whiston 737.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 431. 439. 441. 447.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Vorsehung 107. 275. 386. 629. 746.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Wiederbringung 182, 311, 495, 654.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Vulgata 543                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Wiederkunft Christi 173. (304.) 482.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Vuigata 340.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 229 790                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 000. 100.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>W</b> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Wiedertaufe 160, 165, 294, 452,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| and the second s | Wiedertäufer 509. 532. 533. 535. 548.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Waadtländer Kirche 684. 731.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 594, 598, 635, 650, 654, 734, 737, Vgl.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Vorsehung 107. 275. 386. 629. 746. )<br>Vulgata 543. W. Waadtländer Kirche 684. 731. Wagner 707.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Mennoniten.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Wahlfreiheit 248, 398. Sonst s. Freiheit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Wieland 662                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Walaeus 536.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Wigard 507. 525.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Walafried Strabo 454.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Wilhelm von Auvergne 397.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Walch (1), 670.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Wilhelm von Auxerre 445.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| — (J. G.) 010.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Wilhelm von Champeaux 325, 333.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Waldenser 318. 355. 437. 439. 443. 446.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Wille 399. Sonst s. Freiheit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 471, 484.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Willen, zwei in Christo, 232. 412.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 471. 484. Waldschmidt 729.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Willensfreiheit 405. S. auch Freiheit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Walter von St. Victor 328, 414.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Watter von Dr. Villager, 3207 313.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Wimpina 526.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Wasser als Symbol 161. bei der Taufe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 165. 450. S. auch Taufe.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Wislicenus 654696.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Wassertaufe 294, 450.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Wissen Gottes 368, 372.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Waterland 737.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Wissen und Glauben 72. 153 f. 342.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Waterländer 533.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Wissowatius 534.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Wegscheider 672, 692, 701, 704, 723,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Witsius 520.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 728. 732. 737.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Wittenberg, Universität, 504.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Wizel 526.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Weib, s. Frau.<br>Weigel 509. 557. 640. 655. : /<br>Wein, s. Abendmahl.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Walf 540 655 609                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Wain a Abandmahl                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Wolfowhilttelanke Programmente CCA CCI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Well, S. Abellumani.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Wonenbuttemene Fragmente 600. 004.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Weishaupt 662.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 715.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Weisheit, alttestamentliche 96 Logos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Wolhaner 664, 706.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 199. Gottes 372.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Wolfianismus 658.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Weissagungen 55. 257. 341. 696. S.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Wolleb 520.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| auch Wunder und Weissagungen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Wöllner 667.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Weisse 682, 692, 706, 710, 742,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Wolzogen 534.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Woolston 540. 661.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Weissmann 659.<br>Weltbrand 180. 308.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Word I was 100 innumes a Susceptive                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Weitbrand 130. 305.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Wort = Logos 199, inneres u. änsseres                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Weltende 182. (304.) 478. 738.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 548. W. Gottes, von Bibel verschie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Weltgericht 173, 180/ 308, 482, 654.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | den, 543. 604. 695.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Weltgeschichte, ihr Zusammenhaug mit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Wunder 55, 257, 342, 696,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| der Dogmengeschichte 839.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Wunder und Weissagungen, Beweis aus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Weltregierung 107, 275, 356, 629, 707,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ihnen, 55. 257. 341. 696.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Waltenbänfilde e Schünfung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Wundererklärung, natürliche, 664.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Weltschöpfung, s. Schöpfung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Wykliffe 337, 349, 421, 431, 439, 443.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Wendelin 520, 599.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Werenfels 523, 559.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 447. 452. 467. 471. 479. 485.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Werk Christi 290.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Wyttenbach 660.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Werke 152, 436, 586, 590, 726, S. auch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| opus (opera). gute W. 484. Glaube                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | X.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| u. W. 436, 586, 590, 726,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4 % •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Wesel (Joh. von) 338439.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Xenajas 231.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Wesen Gottes 268, 363, 629. S. auch Gott,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Ximenes 337.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 11 CBCH COLICE 203, JUI. 020, 13. GUCH COSC                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | AMINIONEO UUI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

Y.

υίδς του θεού 95. μονογενής 89. πρωτόγονος 89. บัลทุ 104. 105. 106. ύπόστασις 217. 219. Υστάσπης 59. Yvon 523.

 $\mathbf{Z}$ .

Zeitstimmung und Dogms 490. Zwinglische Reformation 498.

Zeller 693. . . . . . . ...

Zerbolt (Gerh.) 355. Zezschwitz 680.

Zeno von Verona 201.

Zigabenus, Zigadenus, s. Euthymius. Zinzendorf 668. 690. 705. 716. 720. 728. 731.

Zollikofer 664, 711. Zürcher Kirche 516, 685.

Zwingli 497. 498. 512. 514. 533. 543. 

Zacharia 663.

Zanchius 520, 580.

Zwingli sche Lehre vom Abendmahl 610.

Zeitbildung und Dogma 32.

Zwischensustand, al Mittelsustand.

is a finite of a constraint of the fiber of a constraint of the c

tible des Herreis, ein Bourge zeich aus der Jacob Pan-(a) Z. 21, in 24, v, ii (698) (eq.) (4.46) eq.

o. Mite I - authropemorph.

on Z. Iv. v. o. fice Werzeileker,

, 129. Von Joh, Möller, Lehre von der Sen auf das a Aml, erschere a 7071 inde att

to the Z. 18, v. in lies Ausechluss.

both Zoran Bown like Anselvera requestd. at saludo 95. 20 c. Z. 20, v. c. liez Austriagua

and of the first the value of the Application of the con-

Post Note 5, Zeill 2, Rev C at the ex-

 Herr Ziota node, Junio See Streets (13) As A street Consequence and Orthography Conduction Science of the Conduction

properties and continued the second

Super Z 21 A. 0 Resequented by some quadrilla-

out Textacle 5, v. o. head burnards.

and the deal of the deal and dealing

and a Lagrangian in the weak contain  $\mathbb{R}^{2}$ se sanctioned in a manager and the segretarized distance the operant's graduated the obtaining section the act of the detailed front a stead collected

S. Lavarrian, all Caralla and A. Lavarrian, Phys. Rev. B 48, 120 (1997); A. Lavarrian, Phys. Rev. Lett. 7, 120 (1997). themsions and thus sets on a body set the

" Z 15, v uc hes Branch sait Branch

Zeno von Vercon 201 kerte II. Gerha (1954) Zeiger das Cop Zeiger Aggebaren

to be the second second

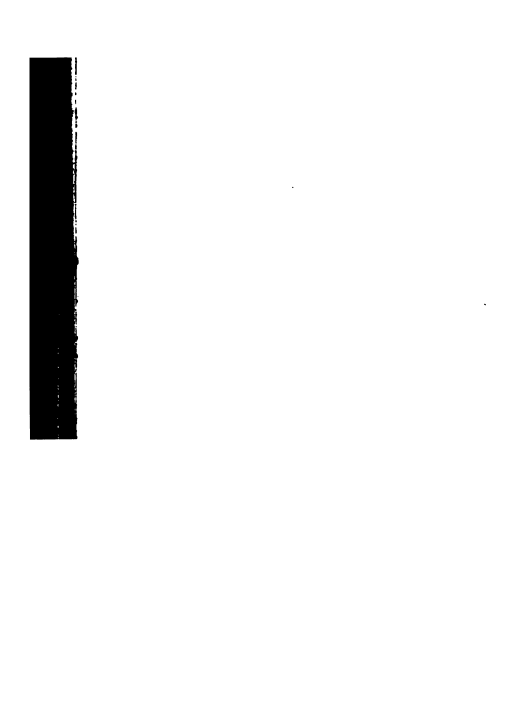
Zusätze und Berichtigungen.

S. 2. in der Mitte lies sy ever nintt syer re.

 $\langle \phi V_{ij} \rangle \langle \phi v_{ij} \rangle$ 

- S. 23. Z. 4. v. c. lies Semiler staff Semmler.
- S. 24. Z. 12. v. o. (Neander's Dogmengeschichte) lies 2 Bde. statt 1. Bd.
- 45. nach Z. 7 einzuschalten: Vgl. über das Ganze: (Dr. Ernst) Gaab, der Hirte des Hermas, ein Beitrag zur Patristik. Basel 1866.
- S. 61. Z. 21. u. 24. v. u. lies εὐαγγ. statt εὑαγγ.
- S. 80. Mitte lies anthropomorph.
- S. 89. Z. 18. v. o. lies Weissäcker.
- S. 129. Von *Jul. Müller*, Lehre von der Sünde, ist eine 5. Aufl. erschienen. Breslau 1867.
- S. 145. Z. 18. v. u. lies Anschluss.
- S. 159. Z. 5. u. 13. v. u. lies Ausdruck ... zusammenschrumpfte.
- S. 205. Z. 20. v. u. lies Anstiften.
- S. 231. Z. 12. u. 19. v. o. lies Aphthartodoketen.
- S. 233. Note 5. Zeile 2. lies Constans.
- S. 243. (§. 110.) Zum pelagianischen Streit: † Wörter, der Pelagianismus nach seinem Ursprung u. seiner Lehre. Freiburg 1866.
- S. 249. Z. 16. v. o. lies aut statt ant.
- S. 270. Z. 24. v. u. lies spiritales statt spiritalis.
- S. 332. Textzeile 5. v. o. lies Clairvaux.
- S. 431. Z. 9. v. o. lies den statt dem.
- S. 453. (§. 193.) Zu Steitz in Herzogs Realenc. s. auch dessen Fortsetzung der §. 73 angeführten Abhandlung über die Abendmahlslehre der griechischen Kirche, in den theol. Jahrbb. XI, S. 193 ff.
- S. 505. (§. 216.) Zur Litteratur: Calinich, Kampf und Untergaug des Melanchthonismus in Chursachsen, Leipzig 1866.
- S. 522. Z. 15, v. u. lies Braun statt Brann.





· · · . • •. • ·

